
PONTIFÍCIA UNIVERSIDADE CATÓLICA DE SÃO PAULO 

PUC-SP 

 

 

 

Pedro Abi-Eçab 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Função ambiental das terras indígenas e mecanismos de efetividade 

 

 

 

 

 

DOUTORADO EM DIREITO 

 

 

 

 

 

 

 

SÃO PAULO 

2012 



 2

PONTIFÍCIA UNIVERSIDADE CATÓLICA DE SÃO PAULO 

PUC-SP 

 

 

 

Pedro Abi-Eçab 

 

 

 

 

 

Função Ambiental das Terras Indígenas e Mecanismos de Efetividade 

 

 

 

 

 

DOUTORADO EM DIREITO 

 

 

 

Tese apresentada à Banca Examinadora da 

Pontifícia Universidade Católica de São Paulo 

como exigência parcial para a obtenção do título 

de doutor em Direito, sob a orientação do Prof. 

Doutor Vidal Serrano Nunes Junior. 

 

 

 

SÃO PAULO 

2012 



 3

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BANCA EXAMINADORA: 

 

 

 

____________________________ 

 

 

 

____________________________ 

 

 

 

____________________________ 

 

 

 

____________________________ 

 

 

 

____________________________ 



 4

AGRADECIMENTOS 

 

Este trabalho não teria sido possível sem a contribuição direta de algumas pessoas cujo 

registro se faz necessário. Jesus de Nazaré em nenhum momento de minha jornada me deixou 

desamparado. Leopoldo Santos Abi-Eçab, além do integral amor de verdadeiro pai, lutou com 

dedicação incondicional para minha formação moral e intelectual, envidando inimagináveis 

esforços para que eu tivesse educação adequada e visão crítica do mundo. Minha família, 

pequena, mas unida, nunca deixou de me apoiar, comparecendo fielmente em todos os 

momentos cruciais. Os professores doutores da Pontifícia Universidade Católica de São Paulo 

Consuelo Yatsuda Moromizato Yoshida, Regina Vera Villas-Bôas e Nelson Nery Junior 

forneceram preciosas contribuições para a tese e o professor doutor Vidal Serrano Nunes 

Junior dedicou especial atenção durante a orientação. 

A minha amada Ana Rafaela D’Amico agradeço a infinita compreensão pelas 

infindáveis horas de convívio furtadas. 

Porto Velho, cheia do rio Madeira, 2012. 

 



 5

RESUMO 

 

Como decorrência da supremacia do interesse difuso ambiental, bem de todos os 

presentes e futuros habitantes do planeta (Constituição da República, art. 225, caput), as terras 

indígenas, sem prejuízo da missão de assegurar vida digna aos índios segundo seus costumes 

e tradições (CR, art. 231), possuem uma função ambiental a cumprir, o que acarreta deveres 

para essas populações, para a sociedade e para o Poder Público. 

Sob esta tese, o presente trabalho objetiva analisar terras indígenas como espaços 

territoriais especialmente protegidos (CR, art. 225, § 1º, III), definidos com o objetivo de 

assegurar a preservação do meio ambiente, macrobem jurídico que contém o ambiente natural 

ecologicamente equilibrado e o patrimônio cultural indígena (art. 231, § 1º, art. 215, § 1º e art. 

216, caput). 

Trata-se, assim, de um espaço territorial afetado não apenas à sobrevivência física e 

cultural dos povos indígenas, como à proteção de componentes do macrobem ambiental tais 

como a biodiversidade, o equilíbrio climático, os recursos hídricos, minerais, florísticos e 

faunísticos. A posse indígena é garantida segundo o critério de tradicionalidade, conforme 

expresso no art. 231, caput, e repetido nos parágrafos 1º e 2º, o que implica em uso de baixo 

impacto dos recursos naturais. 

A relação entre Humanidade e meio ambiente vem sendo cada vez mais de 

insustentabilidade, não sendo aceitável o paradigma do bom selvagem, já que as populações 

indígenas, quando tem acesso à tecnologia e novos hábitos, experimentam um processo de 

transfiguração étnica e passam a também promover degradação ambiental. Há, portanto, um 

desafio para o Poder Público, para a sociedade e para estes povos: o de encontrar um caminho 

para o desenvolvimento sustentável, com respeito (responsabilidade) no que diz respeito aos 

direitos sociais, culturais e ambientais. 

Este trabalho propõe que os direitos indígenas não se sobrepõem ao direito ao 

ambiente ecologicamente equilibrado. As terras indígenas existem para conciliar estes dois 

interesses difusos, em beneficio das presentes e futuras gerações de todo o planeta, e dos 

próprios indígenas. São analisados, ainda, os principais instrumentos de efetivação desta 

função ambiental. 

Palavras chave: meio ambiente, terras indígenas, espaços territoriais especialmente 

protegidos, função ambiental, áreas protegidas. 



 6

SUMMARY 

 

As a result of the supremacy of the general public environmental interests, as well as 

of all current and future inhabitants of the planet (The Constitution of the Republic, art. 225, 

caput), the indigenous lands, with no prejudice to the mission to ensure a life with dignity to 

the Indians, according to their customs and traditions (CR, art. 231), have an environmental 

role to perform, which gives rise to duties to said people, to the society and to the Public 

Power. 

According to this thesis, this work is intended to the analysis of the specially protected 

Indians lands as territorial units (CR, art. 225, § 1, III), defined with the purpose to ensure the 

preservation of the environment, the legal set of interactions and elements containing the 

ecologically balanced natural environment and the indigenous cultural assets (art. 231, § 1, 

art. 215, § 1 e art. 216, caput). 

It is, thus, a territorial unit affected, not only for the physical and cultural survival of 

the indigenous population, but also for the protection of compounds such as the set of 

environmental interactions and elements, such as the biodiversity, the climatic balance, the 

hydrical, mineral, floristical and faunal resources. The indigenous property is ensured 

according to the traditionality criteria, as expressed under art. 231, caput, and repeated in 

paragraphs 1 and 2, implying on the use of the natural resources of low impact. 

The connection between Humanity and environment has been increasingly of 

unsustainability, with the paradigm of the good savage not acceptable, provided that the 

indigenous populations, when accessing technology and new habits, experiment an ethnic 

transfiguration and also start to promote the environmental degradation. There is, therefore, a 

challenge to the Public Power, the society and to the people in question: to find a way for the 

sustainable development, (responsibility) as to the social, cultural and environmental rights. 

This work proposes that the indigenous rights shall not overweight the right to the 

ecologically balanced environment. The indigenous lands exist in order to harmonize these 

two general public interests, to the benefit of the current and future generations in the whole 

planet, and to the indigenous themselves. The key instruments for the legalization of this 

environmental function are analyzed, as well. 

Key words: environment, indigenous lands, specially protected territorial units, 

environmental function, protected areas. 

 



 7

SUMÁRIO 

1. INTRODUÇÃO .................................................................................................................... 14 

1.1. Palavras iniciais ............................................................................................................. 14 

1.2 Tema ............................................................................................................................... 16 

1.3. Tese ................................................................................................................................ 19 

1.4. Apresentação do trabalho .............................................................................................. 21 

1.5. Metodologia ................................................................................................................... 24 

2. ÍNDIOS E MEIO AMBIENTE ............................................................................................. 26 

2.1. Sociedades humanas: sustentabilidade ou colapso ........................................................ 26 

2.2. Falsa premissa: o mito do “bom selvagem” .................................................................. 31 

2.3. Globalização e transfiguração étnica ............................................................................. 35 

2.4. Síntese histórica dos povos indígenas brasileiros .......................................................... 41 

2.4.1. Quadro anterior à invasão portuguesa .................................................................... 41 

2.4.2. Quadro posterior à ocupação portuguesa................................................................ 45 

2.5. Desafios para as populações tribais ............................................................................... 49 

3. ÍNDIOS E TERRAS INDÍGENAS ....................................................................................... 53 

3.1. Quadro atual dos povos indígenas brasileiros ............................................................... 53 

3.2. Os índios e terras indígenas na Constituição de 1988 ................................................... 55 

3.3. Conceito de índio ........................................................................................................... 59 

3.4. Princípios das terras indígenas ...................................................................................... 63 

3.4.1. Originariedade ........................................................................................................ 63 

3.4.2. Tradicionalidade ..................................................................................................... 65 

3.4.3. Indisponibilidade .................................................................................................... 65 

3.4.4. Exclusividade de usufruto ...................................................................................... 66 

3.4.5. Irremovibilidade ..................................................................................................... 67 

3.5. Natureza jurídica do direito dos índios a terra ............................................................... 67 

3.6. Afetação indígena .......................................................................................................... 68 

3.7. Outras espécies de áreas indígenas ................................................................................ 70 

3.8. Principais ameaças ao ambiente das terras indígenas .................................................... 72 

3.8.1. Mineração e garimpo .............................................................................................. 72 

3.8.2. Grandes empreendimentos de infraestrutura .......................................................... 74 

3.8.3. Assentamentos de reforma agrária ......................................................................... 75 



 8

3.8.4. Extração de madeira ............................................................................................... 77 

3.8.5. Arrendamento de terras indígenas e parcerias agropecuárias ................................. 78 

3.8.6. Agrotóxicos ............................................................................................................ 80 

3.8.7. Transgênicos ........................................................................................................... 82 

3.8.8. Espécies exóticas invasoras .................................................................................... 83 

3.8.9 Uso do fogo ............................................................................................................. 84 

3.8.10. Biopirataria ........................................................................................................... 87 

3.8.11. Fragmentação de áreas.......................................................................................... 88 

3.8.12. Sobrecaça .............................................................................................................. 90 

3.8.13. Monocultura ......................................................................................................... 91 

4. O DIREITO FUNDAMENTAL AO MEIO AMBIENTE .................................................... 93 

4.1. Características do bem ambiental .................................................................................. 93 

4.2. Função ambiental ........................................................................................................... 98 

4.3. A Constituição da República e o direito fundamental ao ambiente equilibrado ......... 100 

4.4. Titularidade do bem ambiental .................................................................................... 104 

5. FUNÇÃO AMBIENTAL DAS TERRAS INDÍGENAS .................................................... 107 

5.1. Constituição da República e convivência dos direitos fundamentais .......................... 107 

5.2. Espaços territoriais especialmente protegidos ............................................................. 112 

5.3. Terras indígenas como espaços territoriais especialmente protegidos ........................ 119 

5.4. Terras indígenas e supremacia do interesse difuso ambiental ..................................... 123 

5.5. Princípios de Direito Ambiental e terras indígenas ..................................................... 125 

5.5.1. Princípio da função social..................................................................................... 125 

5.5.2. Princípio da precaução-prevenção ........................................................................ 129 

5.5.3. Princípio da transversalidade ................................................................................ 130 

5.5.4. Princípio do poluidor-pagador (ou usuário-pagador) ........................................... 132 

5.5.5. Princípio da equidade no acesso aos recursos naturais......................................... 133 

5.5.6. Princípio da solidariedade intergeracional ........................................................... 134 

5.5.7. Princípio da cooperação entre os povos ............................................................... 135 

5.5.8. Princípio da proibição do retrocesso ambiental .................................................... 136 

5.5.9. Princípio da informação........................................................................................ 138 

5.5.10. Princípio da ação estatal e social obrigatória em defesa do meio ambiente ....... 139 

5.6. Componentes da função ambiental das terras indígenas ............................................. 140 

5.6.1. Meio ambiente natural .......................................................................................... 141 



 9

5.6.2. Meio ambiente cultural ......................................................................................... 145 

5.6.3. Meio ambiente artificial........................................................................................ 150 

5.7. O Plano Nacional de Áreas Protegidas e terras indígenas ........................................... 150 

5.8. Regime jurídico ambiental das terras indígenas rurais ................................................ 152 

5.9. Regime jurídico ambiental das terras indígenas urbanas............................................. 153 

5.10. Terras indígenas segundo o Novo Código Florestal .................................................. 155 

6. EFETIVAÇÃO DA FUNÇÃO AMBIENTAL DAS TERRAS INDÍGENAS .................... 158 

6.1. Terras indígenas e Política Nacional do Meio Ambiente ............................................ 158 

6.2. Instrumentos de gestão ................................................................................................ 159 

6.2.1. Plano de manejo ou de gestão .............................................................................. 160 

6.2.2. Zona de amortecimento ........................................................................................ 162 

6.2.3. Corredores Ecológicos .......................................................................................... 169 

6.2.4. Mosaico de áreas protegidas ................................................................................. 170 

6.2.5. Zoneamento Ecológico-Econômico ..................................................................... 172 

6.2.6. Pagamento por serviços ambientais ...................................................................... 174 

6.2.7. Subvencionamento de populações indígenas ....................................................... 176 

6.2.8. Instrumentos fiscais .............................................................................................. 178 

6.2.9. Visitação pública .................................................................................................. 179 

6.2.10. Gestão de terras indígenas transfronteiriças ....................................................... 181 

6.2.11. Gestão de recursos hídricos ................................................................................ 182 

6.2.12. Instrumentos específicos relativos à terras indígenas urbanas ........................... 184 

6.2.12.1. O Estatuto da Cidade ............................................................................ 184 

6.2.12.2. Estudo prévio de impacto de vizinhança .............................................. 185 

6.2.12.3. Plano diretor.......................................................................................... 186 

6.3. Licenciamento ambiental ............................................................................................. 187 

6.3.1. Objetivo ................................................................................................................ 187 

6.3.2. Competência ......................................................................................................... 189 

6.3.3. Exploração de recursos do subsolo ....................................................................... 192 

6.3.4. Exploração de recursos hídricos e potenciais energéticos .................................... 195 

6.3.5. Exploração de recursos florestais ......................................................................... 197 

6.4. Responsabilidade ambiental ........................................................................................ 200 

6.4.1. Esfera administrativa ............................................................................................ 201 

6.4.2. Esfera civil ............................................................................................................ 203 



 10 

6.4.3. Esfera penal .......................................................................................................... 204 

6.4.4. Imputabilidade ambiental dos indígenas .............................................................. 208 

6.5. Políticas públicas ......................................................................................................... 214 

6.6. Papel do Ministério Público ........................................................................................ 220 

6.7. Demarcação de terras indígenas por decisão judicial .................................................. 223 

CONCLUSÕES ...................................................................................................................... 227 

BIBLIOGRAFIA .................................................................................................................... 233 

 



 11 

LISTA DE SIGLAS E ABREVIATURAS 

 

Abrampa – Associação Brasileira do Ministério Público de Meio Ambiente 

ACP – ação civil pública 

ADCT – Ato das Disposições Constitucionais Transitórias 

AGU – Advocacia Geral da União 

AP – Áreas protegidas 

APP – área de preservação permanente 

BBC – British Broadcasting Company 

CNBS - Conselho Nacional de Biossegurança 

CR – Constituição da República de 1988 

Conama – Conselho Nacional do Meio Ambiente 

CTNBio – Comissão Técnica Nacional de Biossegurança 

DJ – Diário da Justiça 

DJe – Diário da Justiça eletrônico 

DOU – Diário Oficial da União 

DPF – Departamento de Polícia Federal 

EC – Emenda Constitucional 

Ed. – edição 

EIV - Estudo prévio de impacto de vizinhança 

Etep – Espaços territoriais especialmente protegidos 

EUA – Estados Unidos da América 

Fiocruz – Fundação Oswaldo Cruz 

Funai – Fundação Nacional do Índio 

IAP – Instituto Ambiental do Paraná 

Ibama – Instituto Brasileiro do Meio Ambiente e dos Recursos Naturais Renováveis 

IBGE – Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística 

ICMBio – Instituto Chico Mendes de Conservação da Biodiversidade 

ICMS - Imposto sobre Circulação de Mercadorias e Serviços 

Iirsa – Iniciativa de Integração da Infraestrutura Regional Sul-Americana 

Incra – Instituto Nacional da Colonização e Reforma Agrária 

Iphan – Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional 

j. – julgado em 

LC – Lei Complementar 



 12 

Min. – Ministro 

MPE – Ministério Público Estadual 

MPF – Ministério Público Federal 

MPT – Ministério Público do Trabalho 

MPU – Ministério Público da União 

m.v. – maioria de votos 

Ob. cit. – obra citada 

OGM – Organismos geneticamente modificados 

OIT – Organização Internacional do Trabalho 

ONG – organização não-governamental 

ONU – Organização das Nações Unidas 

p. – página 

PAC – Plano de Aceleração do Crescimento 

PIB – Produto Interno Bruto 

PL – projeto de lei 

PNMA – Política Nacional do Meio Ambiente 

PNAP – Plano Estratégico Nacional de Áreas Protegidas 

PNGAT – Programa Nacional de Gestão Ambiental e Territorial de Terras Indígenas 

PUC-SP – Pontifícia Universidade Católica de São Paulo 

RE – Recurso extraordinário 

Rel. – Relator 

REsp – Recurso Especial 

RL – Reserva Legal 

Sisnama – Sistema Nacional de Meio Ambiente 

Sisnima – Sistema Nacional de Informações Ambientais 

Snuc – Sistema Nacional de Unidades de Conservação da Natureza 

STF – Supremo Tribunal Federal 

STJ – Superior Tribunal de Justiça 

TCU – Tribunal de Contas da União 

TRF – Tribunal Regional Federal 

TI – Terra Indígena 

UC – Unidade de Conservação  

UHE – Usina hidrelétrica 



 13 

UNESCO – Conferência Geral da Organização das Nações Unidas para a Educação, a 

Ciência e a Cultura 

v.g. – verbi gratia 

v.u. – votação unânime 

ZEE – Zoneamento Ecológico e Econômico 



 14 

1. INTRODUÇÃO 
 

1.1. Palavras iniciais 

 

Não seria possível iniciar este trabalho sem antes tecer algumas breves palavras sobre 

sua origem. 

Por ocasião dos estudos desenvolvidos no curso de mestrado em Direito das Relações 

Sociais da Pontifícia Universidade Católica de São Paulo, quando analisei em dissertação a 

problemática decorrente da presença de indígenas em unidades de conservação, chamou-me a 

atenção o tema da função ambiental das terras indígenas. 

O objetivo, naquela ocasião, era o de que a dissertação analisasse as implicações 

jurídicas decorrentes da presença de comunidades indígenas em unidades de conservação, 

fosse em razão de invasão por parte destas, fosse em razão de sobreposição entre os limites 

das UC com as terras indígenas. 

A questão da vertente ambiental da função social das terras indígenas despertou meu 

interesse naquele momento por uma série de conhecimentos empíricos, adquiridos em razão 

de minhas funções como membro do Ministério Público do Estado de Rondônia, os quais 

desencadearam alguns estudos (jurídicos, históricos e sociológicos) sobre as raízes históricas 

das mazelas amazônicas, as quais, em última análise, são a reprodução tardia de problemas 

que assolaram outras regiões do Brasil em tempos passados, desde o início do processo de 

colonização.  

Quando da elaboração da dissertação, que veio a ser intitulada “Presença Indígena em 

Unidades de Conservação”, inseri um discreto item denominado “Função social das terras 

indígenas”. Não era, decerto, o momento propício para analisar esta complexa questão, mas 

pensava ser adequado ao menos fazer menção ao assunto. 

Abro um breve parêntese para salientar que um dos aspectos que permeavam a 

pesquisa era o viés dúbio – para não dizer hipócrita – dado a certos temas da problemática 

indígena. De um lado, estes povos de grande riqueza cultural, são abandonados pelo Estado, 

expostos a um sem-número de vicissitudes. De outro – possivelmente em razão de uma 

cumplicidade decorrente desta incúria – há uma tolerância (sem foros de juridicidade) quanto 

ao descumprimento de deveres coletivos fundamentais por estes povos1, possuindo os 

operadores e doutrinadores do Direito considerável responsabilidade neste particular. 

                                                 
1 Cite-se, por exemplo, a constatação do Tribunal de Contas da União, que determinou a diversos órgãos da 
Administração pública federal providências para cumprimento da lei nas terras indígenas. Dentre as inúmeras 



 15 

Voltando à função das terras indígenas, concluído o mestrado de forma exitosa e 

decidido a cursar o doutorado – novamente em nossa prestigiosa PUC-SP – após alguma 

meditação conclui que não poderia ser outro o tema a ser estudado, todavia focado na função 

ambiental das terras indígenas. 

Os motivos para a escolha desta temática são vários. 

Registro, em primeiro lugar, a profunda indignação – não só minha – acerca da 

carência de pesquisa científica nos longínquos rincões de nosso país como a região Norte, 

deficiência que atinge todos os ramos do conhecimento e que é bastante aguda no Direito. 

Vislumbram-se algumas valorosas iniciativas, ainda insuficientes é bem verdade, de 

fomentar o desenvolvimento da pesquisa na região Norte. O Instituto Nacional de Pesquisas 

Amazônicas (Inpa) é reconhecimento internacionalmente como referência no assunto. Junto 

dele existem alguns raros exemplos, todavia centrados nas ciências naturais, não havendo 

iniciativas que fomentem de modo decisivo a pesquisa da ciência jurídica, afora as 

precariamente desenvolvidas pelas universidades públicas locais. 

Como resultado, tem-se uma incontestável carência em termos de produção 

doutrinária, marginalizando temas de fundamental importância para o Direito, e, é óbvio, para 

as demais ciências humanas a ele conectadas. Em outras palavras, o debate versa, em regra, 

sobre os temas que afetam os grandes centros econômicos, e certos assuntos só entram na 

pauta esporadicamente, como se verificou, por exemplo, quando do julgamento pelo Supremo 

Tribunal Federal acerca da demarcação da TI Raposa Serra do Sol em Roraima e, atualmente, 

como está a se observar em razão do licenciamento ambiental da usina hidrelétrica de Belo 

Monte, no Pará. Estes são apenas dois exemplos célebres, sendo que uma cotidiana luta pelo 

Direito (lembrando as palavras de Ihering), notadamente no caso da Amazônia, é travada 

muitas vezes longe do debate acadêmico, embora o bioma amazônico represente cerca de 

metade da área territorial do Brasil. 

O mesmo verifico no que tange aos povos indígenas, detentores de uma complexidade 

cultural muitas vezes esquecida, e às terras indígenas, territórios ora gigantescos, ora 

                                                                                                                                                         

determinações, há desde ordem para que a Funai “oriente sua atuação como instituição de apoio aos grupos 
indígenas e de fomento ao desenvolvimento sócio-econômico e cultural de suas comunidades” como para que 
“envide esforços necessários à fiscalização do IBAMA e DNPM em áreas indígenas (...) alertando as 
comunidades indígenas da competência destes órgãos para realizar essa atividade no âmbito de suas respectivas 
esferas de competência nas referidas áreas indígenas” e “auxilie o DPF a dar integral cumprimento a mandados 
judiciais que envolvam interesses indígenas, ainda que contrários a tais interesses, inclusive alertando as 
comunidades indígenas da necessidade dessa medida e das conseqüências da recusa ao cumprimento dos 
aludidos mandados” (Acórdão nº 560/2007, Plenário, publicado no Diário Oficial da União de 13.4.2007, seção 
1, p. 283-284). Como se vê, o TCU enfrenta uma situação tipicamente nacional: não se prestam bons serviços 
públicos, também não se cumprem mandados judiciais e não se fiscalizam ilícitos ambientais. 



 16 

insuficientes, abrigando incomensurável biodiversidade (à exceção das terras já totalmente 

antropizadas), impiedosamente pilhada. 

Desse modo, relembrando a máxima segundo a qual o ser humano não deve jamais 

perder sua capacidade de indignação, confesso que o inconformismo é o motor do modesto 

trabalho ora apresentado. Inconformismo com a injustiça social, que se verifica tanto na 

situação dos povos indígenas, como na degradação da sempre desprotegida Natureza, e, ainda, 

no esquecimento da importância da pesquisa jurídica sobre temas tão basilares como o que a 

seguir passa a se expor. 

 

1.2 Tema 

 

A escassa atenção recebida pelo tema índios e terras indígenas na doutrina jurídica 

brasileira (Antunes, 2002, p. 807) é, no mínimo, intrigante. 

As terras indígenas somam cerca de 12% do vasto território nacional, percentual que 

tende a aumentar, haja vista diversos processos de demarcação em curso, tanto na forma de 

revisão de limites para ampliar terras indígenas já demarcadas, como para demarcação de 

novas áreas. Quanto aos índios, sua condição de vida, embora em alguns casos tenha 

experimentado ligeira melhora (materializada, por exemplo, no crescimento destas 

populações), ainda está, de modo geral, muito aquém do que se possa considerar digno. 

Para ampliar a indignação com a pouca produção jurídica sobre o assunto, impende 

mencionar que a vastidão das terras indígenas abriga inimaginável biodiversidade – o que 

significa dizer bancos genéticos em grande parte ainda desconhecidos pela ciência – sem falar 

em recursos naturais de grande importância econômica, tais como minérios, potencial 

hidrelétrico e recursos florestais, todos objeto de cobiça humana, no mais das vezes em 

detrimento da conservação do equilíbrio ecológico. 

Acrescente-se que os índios, por sua vez, são detentores de conhecimentos tradicionais 

valiosos, os quais poderão, se devidamente estudados, viabilizar a solução de inúmeros 

problemas para a humanidade, notadamente na área da saúde. 

Por último, e certamente tão importante quanto à conservação da biodiversidade, os 

povos indígenas, como um dos grupos formadores da sociedade brasileira, são portadores de 

referências que constituem patrimônio cultural nacional, por suas formas de expressão e 

modos de criar, fazer e viver. 

Mesmo com todas estas importantes questões em jogo, a doutrina não tem 

demonstrado atenção à altura da relevância do tema, o que se reflete no reduzido número de 



 17 

trabalhos publicados sobre índios e terras indígenas. Infelizmente, a visão da doutrina reflete a 

visão do país, já que para a opinião pública brasileira, índios ainda são personagens mais ou 

menos folclóricos, oscilando entre visões maniqueístas do tipo “índios são preguiçosos”, 

“índios são desonestos”, ou “índios preservam o meio ambiente” e “índios são vítimas”. 

Há, todavia, um tema em particular a chamar a atenção pelo descaso com que é tratado 

no Direito pátrio. 

As terras indígenas somam, como já dito, cerca de 12% do território nacional, a quase 

totalidade composta de ecossistemas relativamente conservados, abrigando expressiva 

biodiversidade, especialmente na floresta amazônica e no cerrado. 

Mesmo assim, poucas obras de Direito Ambiental ousam abordar o tema “terras 

indígenas”, sendo possível constatar uma injustificável compartimentação científica entre o 

Direito Indigenista e o Direito Ambiental, um dos motivos para o surgimento da também 

injustificável denominação “Direito Socioambiental” surgida recentemente entre nós, como se 

o “sócio” não integrasse o “ambiental” e vice-versa. 

De qualquer modo, a ruptura entre as disciplinas pode ser verificada pelo fato de a 

maioria dos manuais e cursos brasileiros de Direito Ambiental não examinarem o tema terras 

indígenas2.  

Tal ruptura científica tem reflexos práticos, eis que, por exemplo, as ações do órgão 

indigenista (Fundação Nacional do Índio – Funai), geralmente são desconectadas das do órgão 

ambiental (Instituto Brasileiro do Meio Ambiente e dos Recursos Naturais Renováveis – 

Ibama), tudo a redundar em ineficiência administrativa e baixa efetividade, seja na proteção 

dos índios como na defesa do meio ambiente. 

Por outro lado, em razão de uma série de fatores que serão analisados no presente 

trabalho, consolidou-se uma mentalidade de que a missão das terras indígenas cinge-se apenas 

ao aspecto humano de reprodução física e cultural das sociedades indígenas, olvidando-se a 

devida consideração do bem difuso ambiental. 

Na verdade, toda a produção normativa internacional e brasileira, traça o meio 

ambiente como bem cujos titulares são as presentes e futuras gerações do planeta, essencial à 

                                                 
2 Não possuem capítulos ou sequer tópicos sobre “terras indígenas”: Direito Ambiental Constitucional, de José 
Afonso da Silva; Direito Ambiental brasileiro, de Paulo Affonso Leme Machado; Direito do Ambiente, de 
Édis Milaré; Curso de Direito Ambiental Brasileiro, de Celso Antônio Pacheco Fiorillo; Manual de Direito 
Ambiental, de Luís Paulo Sirvinskas; e Curso de Direito Ambiental, de Antônio F. Beltrão. Por outro lado, 
examinam o tema: Direito Constitucional Ambiental brasileiro, de J. J. Gomes Canotilho et al.; Direito 
Ambiental, de Paulo de Bessa Antunes, O direito e o desenvolvimento sustentável – Curso de Direito 
Ambiental, de Aurélio Virgílio Veiga Rios et al. Certamente não se trata de uma relação exaustiva, mas 
suficiente para demonstrar o alegado. 



 18 

sadia qualidade de vida, devendo ser protegido por todos. Tal proteção é um dever coletivo, 

decorrente de um princípio de solidariedade, não impedindo o cumprimento deste mandato a 

afetação administrativa do espaço territorial, por exemplo. 

Assim, como decorrência da supremacia do interesse difuso ambiental, bem de 

máxima difusão, haja vista pertencer a todos os habitantes do planeta e inclusive às gerações 

vindouras, as terras indígenas possuem uma função ambiental a cumprir, sem prejuízo da 

missão de assegurar vida digna aos índios segundo seus costumes e tradições, o que 

condiciona tanto o modo de vida dessas populações (e suas atividades econômicas) como o 

modo de vida (e atividades econômicas) das sociedades nacional e internacional. 

Todavia, direitos constitucionais fundamentais como preservação do valioso 

patrimônio cultural imaterial indígena, o direito de sobrevivência física e cultural destes povos 

e a conservação da biodiversidade e do equilíbrio ambiental chocam-se com os processos de 

globalização e deculturação, que alteram os modos de viver, implicando na adoção de práticas 

ambientalmente insustentáveis pelos índios, pressões políticas e econômicas fruto da 

expansão do “agronegócio”, da demanda por minérios e energia, dentre outros problemas. 

Como se vê, há um universo de complexas questões em jogo, que abrange os povos 

indígenas e não-indígenas, interesses econômicos, políticos e ambientais (aí incluídos 

biodiversidade e patrimônio cultural), ocasionando colisões impossíveis de serem 

equacionadas a partir de soluções apriorísticas na forma de regras fechadas do tipo tudo ou 

nada ou válido-inválido, impondo, por exemplo, a adoção de mecanismos de ponderação, a 

fim de adotar-se a melhor escolha segundo as peculiaridades do caso concreto. 

A rápida alteração do quadro global e local em termos de qualidade de vida, recursos 

naturais e costumes tradicionais indígenas traz à tona questões tormentosas no que diz 

respeito às perspectivas para o futuro – infelizmente quase sempre sombrias. 

Qual o destino das terras indígenas do ponto de vista social e ambiental? 

Permanecerão como áreas com vocação à proteção ambiental ou se incorporarão à atividade 

agropecuária do país como as propriedades rurais em geral? O regramento jurídico quanto ao 

uso dos recursos naturais será restritivo ou aberto a empreendimentos de alto impacto como 

mineração e grandes hidrelétricas? As populações indígenas poderão adotar práticas 

capitalistas e usar de modo irrestrito os recursos naturais de suas terras? Poderiam, por 

exemplo, comercializar madeira ou implantar criação extensiva de gado bovino ou ainda 

monoculturas como soja? Poderiam os índios arrendar suas terras? A quem pertence a 

biodiversidade e recursos naturais existentes nas terras indígenas, somente aos índios ou a 

toda a coletividade?  



 19 

Lembre-se haver autores para os quais o direito constitucional dos índios de usufruto 

exclusivo das riquezas existentes em suas terras significa que podem explorar os seus recursos 

“até de forma insustentável (sic), pois a eles pertencem os recursos e a decisão de explorá-los” 

(Santilli, M., in Ricardo et al., 2004, p. 14)3, o que evidentemente se harmoniza com os 

anseios de madeireiros, pecuaristas e fazendeiros. 

Em resumo, mostra-se oportuna e necessária uma abordagem jurídica sobre a função 

ambiental das terras indígenas, a qual, se não é inédita, com certeza é uma das pioneiras. 

Ocorre que, motivado por várias razões que passo a resumidamente enumerar, julguei 

ser mais frutífero para a ciência jurídica abordar não apenas o delineamento teórico desta 

função ambiental, mas tratar conjuntamente de seus mecanismos de efetividade. 

Em primeiro lugar, a PUC-SP, sempre na vanguarda, acertadamente fixou como área 

de concentração a Efetividade do Direito, e como uma de suas linhas de pesquisa a 

“Efetividade dos Direitos de Terceira Dimensão e Tutela da Coletividade, dos Povos e da 

Humanidade”. 

Nosso desiderato, se por um lado torna mais arriscada a missão, porque o tema 

comportaria certamente dois trabalhos (uma para a função ambiental das terras indígenas, 

outro exclusivamente para seus mecanismos de efetividade), ambos inéditos, de outro propicia 

uma maior utilidade do resultado, eis que esta modesta contribuição talvez tenha o condão 

tanto de fomentar o debate acadêmico como de eventualmente se prestar a auxiliar os 

profissionais da área ambiental (inclusive não-jurídicos) em suas atividades práticas. 

Some-se a isso a constatação necessária de que trabalhos acadêmicos desconectados 

dos aspectos da práxis jurídica não ensejam contribuição para a solução de conflitos e busca 

do bem comum (fim maior do Direito), correndo o risco de se tornarem peça sem valor 

prático, justamente numa era em que, como dizia Bobbio (2004, p. 45), o desafio consiste não 

em positivar direitos, mas sim em  protegê-los de modo efetivo. 

Assim, conclui-se ser preferível um trabalho de maior abrangência, conectando a 

abordagem de aspectos teóricos e práticos, como modo de oferecer uma maior contribuição à 

sociedade. 

 

1.3. Tese 

 

                                                 
3 Há também os que entendem ser possível a parceria pecuária em terras indígenas, com os índios criando gado 
para pecuaristas (Santos, in Santilli, J. et al, 1993). 



 20 

A missão da presente tese é, em essência, demonstrar que as terras indígenas estão 

alicerçadas num entrelaçamento dos interesses coletivos traçados nos artigos 225 e 231 da 

Constituição da República, amalgamados na proteção da Natureza e na sobrevivência física e 

cultural dos povos indígenas, estando presente, além dos interesses das populações indígenas, 

o interesse de toda a coletividade difusa. 

Nessa linha de pensamento, adota-se como pressuposto, seguindo a melhor doutrina, 

que o meio ambiente é um macrobem (Benjamin, 1993), um conjunto de condições, leis, 

influências e interações de ordem física, química e biológica, que permite, abriga e rege a 

vida, em todas as suas formas4, que acolhe uma infinidade de outros bens menos genéricos 

(microbens) tais como a biodiversidade (meio ambiente natural), as manifestações folclóricas, 

as formas de pensar e viver (meio ambiente cultural), as condições de trabalho (meio 

ambiente do trabalho) e as cidades e seus equipamentos (meio ambiente artificial ou urbano). 

Conectado a este paradigma, acolhe-se o pressuposto de que os interesses 

metaindividuais são positivados na Constituição da República mediante a edição de normas 

da espécie princípios, que são mandatos de otimização, cuja concretização se dá segundo as 

peculiaridades do caso concreto, geralmente convivendo em conflituosidade aparente com 

outros princípios, a reclamar a aplicação de mecanismos de ponderação para solucionar estas 

colisões. 

Desse modo, a Constituição de 1988, harmoniosamente, estabelece que todos têm 

direito ao meio ambiente ecologicamente equilibrado, bem de uso comum e essencial à sadia 

qualidade de vida, impondo-se ao Poder Público e à coletividade o dever de defendê-lo e 

preservá-lo para as presentes e futuras gerações, incumbindo ao Poder Público, para assegurar 

a efetividade desse direito, definir, em todas as unidades da Federação, espaços territoriais e 

seus componentes a serem especialmente protegidos, sendo a alteração e a supressão 

permitidas somente através de lei, vedada qualquer utilização que comprometa a integridade 

dos atributos que justifiquem sua proteção (art. 225, caput, e § 1º, III). 

Além disso, a Constituição reconhece aos índios sua organização social, costumes, 

línguas, crenças e tradições, e os direitos originários sobre as terras que tradicionalmente 

ocupam, competindo à União demarcá-las, proteger e fazer respeitar todos os seus bens, 

imprescindíveis à preservação dos recursos ambientais necessários a seu bem-estar e as 

necessárias a sua reprodução física e cultural, segundo seus usos, costumes e tradições (art. 

231, caput, e § 1º). 

                                                 
4 Lei nº 6.939/1981, art. 3º, I. 



 21 

As terras indígenas, portanto, emergem nesse contexto como espaços territoriais 

especialmente protegidos, cuja missão é garantir tanto o bem-estar, a dignidade, a reprodução 

física e cultural, segundo os usos, costumes e tradições dos povos indígenas como preservar 

os recursos ambientais ali existentes, vedada qualquer utilização que comprometa a 

integridade dos atributos que justifiquem sua proteção. 

Isso porque, quando o constituinte determinou ser incumbência do Poder Público 

definir, em todas as unidades da Federação, espaços territoriais e seus componentes a serem 

especialmente protegidos, sendo a alteração e a supressão permitidas somente através de lei, 

vedada qualquer utilização que comprometa a integridade dos atributos que justifiquem sua 

proteção, o que fez foi criar um conceito indeterminado, elástico, apto a abarcar qualquer tipo 

de área, afetada a qualquer nível ou espécie de proteção ambiental, sob qualquer denominação 

que fosse. 

A terra indígena, vista sob este duplo prisma, possui, além da função social de 

preservação do modo de ser e viver dos índios, a função ambiental de preservação dos 

recursos naturais e seus componentes, funções estas que investem os povos indígenas, o Poder 

Público e a sociedade em poderes-deveres coletivos contextualizados no princípio da 

solidariedade, nota característica da terceira geração de direitos fundamentais: os direitos 

metaindividuais. 

 

1.4. Apresentação do trabalho 

 

Indicado o tema e a tese na Introdução, o trabalho terá no segundo capítulo, um breve 

histórico que situe a relação entre populações indígenas e meio ambiente, o que implica 

analisar a relação entre as sociedades humanas e a Natureza, em regra pautada pela crescente 

insustentabilidade, porém com exceções, nas quais se observou exemplos de equilíbrio. 

Isso traz como consequência a desmistificação da noção do “bom selvagem”, por 

alguns chamada de “bom selvagem ecologicamente sustentável”, idealização que não guarda 

foros de cientificidade, já que inexistem povos que sejam preservadores natos do ambiente, 

mas sim povos que conseguiram atingir um tênue equilíbrio ecológico, bem como povos que 

não possuíam tecnologia para devastar a Natureza, como no caso dos indígenas brasileiros. 

Esta suposta sustentabilidade dos ameríndios é posta em xeque quando do início da 

invasão europeia, episódio do processo de globalização (ou mundialização) que acarreta o 

compartilhamento de costumes, ideias, plantas, animais e doenças, e que se iniciou desde que 

o Homo sapiens iniciou sua perambulação pelo planeta. 



 22 

Trata-se, assim, de um processo inexorável, e que acarreta a transfiguração étnica dos 

povos, os quais adaptam suas culturas, incorporando novos valores, muitas vezes em 

detrimento dos seus, como o que vem ocorrendo com os índios sul-americanos, com a perda 

dos hábitos tradicionais em prol da adoção dos valores da sociedade de consumo. 

A partir daí, o estudo é direcionado para o Brasil, passando a se analisar o histórico 

dos povos indígenas antes e após o início da colonização, sendo estes subsídios necessários 

para a compreensão da discussão da função ambiental das terras indígenas, da problemática a 

ser enfrentada e dos instrumentos jurídicos para tal. 

O capítulo terceiro se destina a analisar o regime jurídico dos povos indígenas e suas 

terras. A promulgação da Constituição de 1988 traz disposições inéditas em nosso 

ordenamento, assegurando um vasto rol de direitos aos povos indígenas, dentre os quais o 

direito à identidade e sobrevivência cultural, rompendo o paradigma assimilacionista que 

entendia serem os índios uma realidade transitória que se diluiria na identidade nacional.  

Será analisado o conceito jurídico de índio e os princípios constitucionais das terras 

indígenas, a natureza jurídica do direito dos índios a terra, a afetação indígena, as espécies de 

áreas indígenas previstas no Estatuto do Índio, de duvidosa recepção pela atual Constituição. 

A Lei Maior de 1988 revoluciona o tratamento dispensado aos povos indígenas no 

ordenamento pátrio. Reconhece o direito dos índios à sobrevivência física e cultural, de modo 

a extirpar o paradigma assimilacionista, segundo o qual estes povos se integrariam à 

“comunhão nacional”, segundo a expressão do Estatuto do Índio (Lei 6.001/1973). Além 

disso, prevê que as terras indígenas são imprescindíveis à preservação dos recursos naturais 

necessários ao bem estar destes povos, positivando a dimensão ambiental destes espaços. 

Além disso, dispõe serem originários os direitos indígenas sobre suas terras, sendo nulos os 

negócios jurídicos que sobre elas versem.  

O capítulo se encerra com uma relação das principais ameaças socioambientais às 

terras indígenas: mineração, grandes empreendimentos, assentamentos rurais no entorno, 

exploração de madeira, arrendamento de terras indígenas, agrotóxicos, organismos 

geneticamente modificados (“transgênicos”), introdução de espécies exóticas, uso do fogo, 

biopirataria, fragmentação de habitats, prática da caça fora da tradicionalidade (sobrecaça) e 

monocultura. 

O quarto capítulo é dedicado ao direito fundamental ao meio ambiente, oportunidade 

em que se abordará o tema sob uma perspectiva ampla, partindo da posição que o considera 

um macrobem, conceituando este bem ambiental, analisando sua função, suas diversas 



 23 

manifestações nos aspectos natural, cultural e artificial (meio ambiente urbano e meio 

ambiente do trabalho).  

A tendência contemporânea é a de esverdeamento do Direito, não apenas pelo 

reconhecimento do valor intrínseco da Natureza, mas pela imprescindibilidade deste bem para 

a sobrevivência da raça humana, cada vez mais ameaçada em virtude de seu próprio 

comportamento. A função ambiental, nesse contexto, permeia todos os institutos jurídicos, 

num corte transversal (transversalidade), reflexos estes que se verificam igualmente nas terras 

indígenas. 

O resultado deste regime constitucional ambiental é a positivação do equilíbrio 

ecológico como um direito fundamental de caráter amplo, abrangendo todas as formas de 

vida, e tendo como titulares todos os habitantes do planeta. 

No quinto capítulo, onde é exposta nossa tese, será estudada a função ambiental das 

terras indígenas, amolando-se estas ao conceito jurídico indeterminado de espaços territoriais 

especialmente protegidos, criado pelo constituinte de 1988 (art. 225, § 1º, III). Esta função 

ambiental verifica-se como uma mútua conformação entre o direito indígena a terra e o direito 

da coletividade ao meio ambiente ecologicamente equilibrado. 

Para fornecer o lineamento desta discussão, o capítulo se inicia com uma breve análise 

do panorama da Constituição de 1988, documento de caráter pluralista, eminentemente 

protetor dos direitos fundamentais sociais metaindividuais, estudo vital para evidenciar a 

necessária convivência e harmonização dos direitos fundamentais, por vezes aparentemente 

conflitantes. 

Então, adentra-se ao estudo das diversas modalidades de espaços territoriais 

especialmente protegidos, conceito este que abarca as terras indígenas, conectando-as ao 

macrobem ambiental, área de conformação do ambiente cultural com o ambiente natural. 

Sendo as terras indígenas espaços territoriais especialmente protegidos, com uma 

função ambiental a cumprir, a elas se aplicam todos os princípios fundamentais do Direito 

Ambiental, o que fornece um balizamento seguro para a defesa do bem ambiental, aí incluídos 

o aspecto natural e o aspecto cultural indígena. 

No mesmo capítulo são estudados os componentes da função ambiental das terras 

indígenas na manutenção do equilíbrio climático da Terra, na conservação das florestas, da 

biodiversidade e dos bancos genéticos, dos recursos hídricos, do meio ambiente cultural e dos 

conhecimentos tradicionais dos povos indígenas associados à biodiversidade. São também 

analisados os lineamentos gerais do regime jurídico ambiental das terras indígenas rurais e das 

terras indígenas urbanas. 



 24 

Demonstrado que as terras indígenas são espaços territoriais especialmente protegidos, 

passa-se ao sexto capítulo, eminentemente prático, que volta para a análise de inúmeras 

questões relativas à efetividade da preservação do meio ambiente em terras indígenas, razão 

pela qual, em virtude de seu caráter operacional, optamos por denominá-lo “efetivação da 

função ambiental das terras indígenas”. 

Em primeiro lugar, propõe-se que as terras indígenas devam passar a ser consideradas 

um dos instrumentos da Política Nacional do Meio Ambiente (PNMA), impondo aos órgãos 

públicos o dever de alterar radicalmente suas posturas, infelizmente omissas, dado que pouco 

ou nada valorizam estes espaços como vitais para a conservação da Natureza. 

Passa-se a seguir a analisar os inúmeros instrumentos de gestão ambiental das terras 

indígenas, instrumentos estes que, em sua maioria, atualmente não são reconhecidos como 

aplicáveis a estes espaços territoriais. 

Também será analisado o licenciamento ambiental em terras indígenas, focando-se nos 

aspectos mais polêmicos da casuística: mineração e garimpo, recursos hídricos e potenciais 

elétricos e recursos florestais. 

Ainda neste capítulo são analisados os principais aspectos práticos da responsabilidade 

ambiental em terras indígenas, nas esferas administrativa, civil e penal. Outros aspectos 

práticos de vital importância a constar do estudo são as políticas públicas, instrumento 

necessário ao fomento de atividades ambientalmente sustentáveis por parte das comunidades 

indígenas, o papel do Ministério Público, principal ator na defesa dos direitos metaindividuais 

fundamentais, e a demarcação de terras indígenas pelo Poder Judiciário. 

Por derradeiro, serão formuladas conclusões de forma sucinta e indicadas as 

referências bibliográficas. 

 

1.5. Metodologia 

 

Para elaboração da tese foram empregados diferentes métodos de pesquisa e 

abordagem dos temas. O método dedutivo foi empregado para, a partir de conceitos gerais, 

empreender a interpretação e compreensão de fatos particulares. O método indutivo foi 

invocado para, partindo de fatos particulares, alcançar conclusões gerais. Pelo método 

analítico-sintético buscou-se examinar textos para a extração de conclusões próprias. 

Finalmente, os métodos histórico e comparativo foram invocados para localizar o tema no 

contexto atual e traçar um panorama da situação em outros ordenamentos jurídicos. 



 25 

Quanto às técnicas de pesquisa, destaca-se a utilização das modalidades documental e 

bibliográfica, com a análise de leis e de outras fontes de direito sobre a matéria. Dada a 

necessidade de interdisciplinaridade, vigente para todo o trabalho jurídico mas em especial 

para o estudo do Direito Ambiental, foram usadas fontes bibliográficas de ciências como 

História, Sociologia, Antropologia, Biologia, Ecologia e Filosofia. Somente como uma visão 

ampla é possível percorrer com segurança o caminho. 

Impende salientar que, em virtude das peculiaridades do processo histórico nacional, o 

qual desaguou numa nação de características únicas – bem diferentes, por exemplo, das 

demais nações latino-americanas, sem falar de países como Austrália, Nova Zelândia, Canadá 

e Estados Unidos da América (EUA) –, restou diminuída sensivelmente a utilidade da 

pesquisa do Direito comparado. Assim, conquanto obviamente não tenha sido excluída do 

trabalho, a pesquisa foi desenvolvida no intento de colher subsídios que ensejassem soluções 

para problemas nacionais, o que em certos casos demonstrou a possibilidade de resultado 

exitoso. Todavia, de modo geral, o processo histórico brasileiro impõe que nossos problemas 

sejam enfrentados com soluções próprias. 



 26 

2. ÍNDIOS E MEIO AMBIENTE 
 

2.1. Sociedades humanas: sustentabilidade ou colapso 

 

Tem sido cada vez reconhecida a influência, no estudo da História da Humanidade, da 

maneira pela qual o homem usou dos recursos naturais que estavam ao seu alcance, como 

fator orientador dos rumos das sociedades humanas. Sob este olhar mais atual, o gênio 

humano, a suposta superioridade genética ou cultural, nesta incluídas religiões, artes, ciências, 

aspectos militares e econômicos, são antes consequência do que causa da ascensão e 

decadência das sociedades complexas. Um dos principais fatores causais do sucesso ou 

declínio (que em alguns casos pode redundar na extinção) das sociedades humanas é, 

sobretudo, a natureza das interações estabelecidas pelos povos com o ambiente em que vivem, 

e o que este teve a oferecer em determinadas regiões da Terra5. 

O homem, em nenhuma sociedade, pode ser considerado um preservador natural de 

seu ambiente (mito do bom selvagem) e tampouco um devastador consciente. Segundo nos 

ensina Diamond (2007), há em síntese dois tipos de sociedades humanas que impactaram o 

meio de forma suportável em termos de sustentabilidade: aquelas que não chegaram a 

desenvolver recursos técnicos para exauri-los e aquelas que caminharam para a exaustão dos 

recursos naturais, mas, por razões inúmeras, encontraram um ponto de equilíbrio, e 

conseguiram redirecionar seu desenvolvimento rumo a sustentabilidade. Afora estas, existem 

as sociedades que, por uma relação insustentável com o seu ambiente, entraram em colapso e 

desapareceram. 

Com relação ao primeiro grupo, é importante salientar que a ausência de meios 

técnicos para promover a exploração dos recursos naturais a um nível de insustentabilidade 

não é decorrente de peculiaridades humanas, mas sim, ambientais. Aborígenes australianos, 

maoris neozelandeses, africanos subsaarianos e tupis sul-americanos, por exemplo, não 

detinham condições ambientais de desenvolvimento como as sociedades da porção 

continental conhecida como Eurásia (Europa e Ásia), notadamente presença de espécies 

domesticáveis que possibilitassem fontes seguras de carboidratos e proteínas (como o trigo e o 

gado vacum, por exemplo) e contato por terra que possibilitasse intercâmbio intenso com 

                                                 
5 Para aprofundamento sobre o tema, as magistrais obras de Diamond: Armas, germes e aço (2005, obra que lhe 
valeu o prêmio Pulitzer) e Colapso (2007). 



 27 

outros povos, e, assim, troca de animais, plantas, germes geradores de anticorpos e, claro, 

conhecimento6. 

Aquelas populações isoladas, que possuíam como única fonte de proteínas a caça e a 

pesca, fruto da ausência de grandes mamíferos domesticáveis, e principalmente, uma reduzida 

agricultura (pela falta de espécies vegetais com elevado potencial agrícola), não detinham 

estoques alimentares seguros. Além disso, a ausência de intercâmbio com outros povos não 

possibilitava troca de conhecimentos (como a escrita, fundamental para difusão do saber) e a 

transmissão de novas doenças, gerando fragilidade a quaisquer novas patologias. 

Ainda assim, mesmo antes do advento da agricultura, as florestas já haviam diminuído 

em um quinto como decorrência de ações das sociedades pré-históricas, sendo as temperadas 

as mais atingidas, seguidas pelas savanas arbóreas, florestas decíduas e, por fim, pelas 

florestas tropicais, mais inacessíveis e escassamente povoadas (Bensusan, 2006, p. 100)7,8.  

O segundo grupo de sociedades que impactaram a natureza dentro de razoável 

sustentabilidade é composto de sociedades que, conquanto possuindo práticas impactantes, 

conseguiram adotar políticas de contenção da degradação ambiental, sob o prisma 

antropocêntrico, alcançando níveis mínimos de sustentabilidade. São exemplos disso as 

medidas adotadas pelo Japão feudal da era Tokugawa (séculos XVII-XVIII)9 e pelos nativos 

das Terras Altas da Nova Guiné10, além do exemplo da administração florestal alemã11. 

Um dos exemplos contemporâneos mais claros das diferentes posturas das sociedades 

diante do meio ambiente é o da ilha de Hispaniola, cuja metade ocidental é o Haiti, e a metade 

oriental é a República Dominicana. 

                                                 
6 Conquanto esteja comprovado que trilhas como o Peabiru conectassem os tupis do litoral brasileiro aos incas, 
fontes de proteína e tração como a lhama e cereais como a quinoa não eram adaptáveis as condições tropicais. 
7 Por ação humana, “Cerca de 80 por cento dos grandes mamíferos selvagens das Américas foram extintos no 
final da última Era Glacial, por volta de 13 mil anos atrás” (Diamond, 2005, p. 213). 
8 Tal impacto remete ao mito da natureza intocada, pois tão vasta tem sido a influência do homem sobre o meio 
ambiente que restaram poucos – ou nenhum – ambientes ainda não modificados em algum grau. Por muito 
tempo, entretanto, pequenas populações viveram com baixo impacto, o que gradativamente passou a desaparecer 
com o crescimento populacional e desenvolvimento de novas tecnologias, acarretando um impacto direito sobre 
os ambientes naturais em aumento exponencial (Bensusan, 2006, p. 100). 
9 O Japão adotou à época, diante do crescente desmatamento gerado pela indústria madeireira, uma rígida 
política florestal, criando-se uma administração de florestas, comandada por um magistrado a quem estavam 
subordinados 250 administradores florestais locais, que adotavam medidas como interdição de áreas desmatadas 
para regeneração, emissão de licenças para desmate, fixação de taxas conforme essência florestal consumida, 
estabelecimento de lista de madeiras restritas ao uso governamental, banimento das queimadas, estabelecimento 
de propriedades “comuns” para agricultura e extração florestal comunitárias e criação de guarda armada para 
fazer cumprir estas regras (Diamond, 2007, p. 365-366). 
10 Agricultura sustentável e ênfase no coletivismo (idem, p. 354-357). 
11 Príncipes alemães estabeleceram os primórdios de uma administração florestal no século XV. A partir de 1800 
as áreas florestadas do país começaram a aumentar ao invés de diminuir e hoje a Alemanha é um dos países 
desenvolvidos com maior cobertura de florestas (idem, p. 357). 



 28 

Quando da chegada de Cristóvão Colombo (1492), toda a ilha era florestada. Hoje, o 

Haiti possui apenas 1% de florestas, conta com quatro parques nacionais e é a nação mais 

pobre das Américas, socialmente desestruturada e sem um Estado organizado, enquanto a 

República Dominicana possui 28% de seu território coberto por florestas, conta com 74 

parques ou reservas nacionais (que cobrem 32% do país), possui um vigoroso movimento da 

sociedade pela preservação da Natureza, e indicadores econômicos que não destoam da média 

da América Central (Diamond, 2007, p. 397-401)12. 

Fato é, todavia, que a relação de sustentabilidade entre homem e ambiente é exceção e 

não regra, sendo consequência funesta o estágio atual de degradação do planeta, conforme 

ensina Eugene Odum (1988, p. 16): 

 

A humanidade, claro, mais do que qualquer outra espécie, tenta modificar o 
ambiente físico para satisfazer suas necessidades imediatas; porém, fazendo isto, 
tem preocupações apenas a curto prazo. Os componentes bióticos necessários para a 
nossa existência fisiológica estão em vias de destruição. 

 

Com o crescimento desenfreado do consumo de recursos naturais, potencializado a 

partir da era das navegações e invasão de novos continentes pelos europeus (século XVI), a 

Revolução Industrial possibilita que sejam alcançados patamares de consumo e degradação 

nunca antes imaginados. 

O século XX, então, testemunha uma evolução sem precedente: o povoamento da 

Terra quadruplicou (de 1,6 bilhão em 1900 para 6,1 bilhão em 2000). A estimativa é de que a 

população chegue a nove bilhões em 2050 e dez bilhões – apontado como limite da 

capacidade de alimentação do planeta – até 2150 (Dumont, 2011, p. 10-11; Minois, 2011, p. 

13). 

Além disso, outro componente deste processo é a progressiva urbanização da 

Humanidade. 

O homem passou cerca de 120.000 anos vagando pelo globo, e foi recentemente, após 

o final da primeira era do gelo, cerca de 11.000 anos atrás, é que começou a se estabelecer em 

aglomerações. Apenas 6.000 anos depois é que surgiam as primeiras cidades com mais de 

100.000 habitantes. No século XVIII, apenas 3% da população mundial vivia em cidades. No 

século XX, em 1950, a população urbana mundial era de cerca de 750 milhões, passando a 2,9 

bilhões em 2001 (cerca de 47% dos humanos) (Santos, 2009, p. 38). Hoje, mais da metade da 

                                                 
12 Curioso é destacar que o Haiti, no fim século XIX, era muito mais rico do que a República Dominicana, 
inclusive tendo a invadido em várias oportunidades, chegando a anexá-la por 22 anos (Diamond, 2007, p. 401). 



 29 

população já vive em cidades, e a tendência é de crescimento desse percentual. Vários outros 

especialistas da Organização das Nações Unidas (ONU) acreditam na inevitabilidade da 

urbanização contínua prevendo que em 2030, 70% das pessoas morarão nas cidades13. Não 

há, todavia, consenso sobre os benefícios dessa excessiva urbanização, argumentando Ignacy 

Sachs que o ideal seria um equilíbrio, incluindo, por exemplo, agrovilas, cidades menores na 

zona rural (Sachs, 2008). 

No ano de 2011 a Terra atingiu a marca histórica de sete bilhões de humanos. Quase 

78 milhões de pessoas são adicionados à população mundial a cada ano, aumentando a 

demanda por recursos naturais e pressionando o planeta. Há limites, a Natureza não é 

infinita14. Por outro lado, é preciso retirar comunidades da pobreza, e muitas destas 

comunidades são responsáveis por áreas ainda indevassadas. O dilema está posto. É preciso 

garantir desenvolvimento sustentável, preservação da identidade étnica e das tradições, e 

preservar recursos naturais valiosos que pertencem a toda a humanidade. 

Dessa forma, o século XXI mostra os sinais de exaustão deste sistema, aparentando ser 

o início de um declínio em qualidade de vida e decrescimento econômico dos países ricos, 

conforme se observa após a crise financeira de 2008. A humanidade, embriagada com o 

conforto material, ainda almejado pelas consideráveis populações dos países em 

desenvolvimento, parece lentamente se conscientizar do processo de aquecimento global e de 

suas sombrias consequências (redução de áreas agricultáveis, aumento de cataclismos, 

elevação dos oceanos e inundação das cidades costeiras, escassez de água potável, extinção de 

espécies da flora e da fauna, etc.), existindo poucas dúvidas acerca da necessidade de uma 

revisão urgente da relação entre homem e Natureza. 

Apesar da situação alarmante, a comunidade internacional demonstra estar longe de 

assumir compromissos, especialmente o de que só haverá sustentabilidade socioambiental 

com drástica redução das desigualdades entre ricos e pobres. As mudanças que um dia 

poderiam libertar as matrizes energéticas da predominância fóssil não foram impulsionadas 

pela Convenção do Clima (1992) e seu Protocolo de Kyoto (de 1997, em vigor desde 2005, 

com dezesseis conferências das partes). Ao contrário, nas últimas décadas houve 

desaceleração da transição tecnológica inaugurada pelas crises do petróleo dos anos 1970 

(Veiga, 2011). 

                                                 
13 A pobreza rural é um dos motores desta gigantesca migração global: 75% dos pobres que vivem com menos 
de um dólar ao dia residem no meio rural (Hernandez, 2008, p. 304). 
14 Como ensina Serge Frontier (2001, p. 149), “quando a acção e a pretensão hegemónicas de uma espécie 
atingem a escala planetária, ocorre um salto qualitativo: a espécie experimenta e descobre a finitude do seu 
ambiente. A Terra tem uma dimensão finita, e hoje nós já a investimos quase na totalidade”. 



 30 

Em suma, (Veiga, 2011), “o mundo está num duplo impasse. O fatalismo de que as 

desigualdades são ossos demasiadamente duros para que possam ser roídos se combina à 

angústia de não se conseguir avançar na mitigação do efeito estufa”. 

Conforme nos ensina Benjamin (1999): 

 

Ainda não fomos capazes de identificar ou pôr em prática métodos adequados para 
resolver os fenômenos naturais ou humanos que alteram o equilíbrio dinâmico do 
nosso planeta. Continuamos à procura de soluções eficientes, no terreno da ciência e, 
naquilo que nos interessa neste trabalho, na esfera jurídica. Para o desespero de 
muitos, no estágio atual do conhecimento científico e do planejamento, as duas 
categorias de forças lá permanecem como vetores de impossível estancamento, 
passíveis somente de controle. 
Isso equivale a dizer que, por maiores e mais ágeis que sejam nossos esforços, a 
proteção ambiental, principalmente aquela traçada em normas jurídicas, está 
condenada, pelo menos por enquanto, a uma existência imperfeita, conquanto marcada 
pela impotência - e com esta, pela insuficiência -, para garantir a incolumidade dos 
processos ecológicos. 

 

Uma pesquisa sobre os efeitos do aquecimento global indiciou que animais e plantas 

estão migrando para partes do mundo de climas mais amenos três vezes mais rapidamente do 

que o habitual. O estudo feito por cientistas britânicos foi realizado entre duas mil espécies e 

sugere que várias estão se afastando da região do equador a uma média de mais de um 

quilômetro e meio por ano. Os analistas que realizaram a pesquisa afirmam que ela indica que 

as mudanças climáticas estão contribuindo mais rapidamente para a extinção de diferentes 

espécies (BBC, 2011). 

Assim, a velocidade cada vez mais vertiginosa que a humanidade imprime ao seu 

caminhar, diz respeito ao caráter transfronteiriço dos riscos e a utilização desmedida das 

novas tecnologias, aumentando as “pegadas” do homem, além de trazer insegurança para a 

própria humanidade (Beck, 2002).  

Embora Beck (ob. cit., p. 138-141) considere que o problema reside no fato de que o 

modelo neoliberal e globalizado da economia faz com que os ditames da competitividade e 

dos avanços tecnológicos avancem em velocidade superior ao conhecimento das suas 

consequências e riscos, deixando a humanidade e a própria vida do planeta sob contínua 

ameaça, mais acertado é dizer que o problema reside no próprio ser humano, pois, conforme 

bem demonstrado por Diamond (2007), inúmeras outras sociedades humanas em períodos 

diversos da história, que não conheceram o sistema capitalista, chegaram ao colapso, tais 

como vikings (Groelândia), maias (América Central), anasazi (América do Norte) e 

pascoenses (Ilha de Páscoa), por exemplo, por não utilizarem de forma sustentável o ambiente 

à sua disposição. 



 31 

Nossa própria civilização contemporânea já chegou a uma situação-limite, ou talvez já 

a tenha ultrapassado em termos de mudança climática (Sarlet e Fensterseifer, 2011, p. 29). 

Chegamos a um ponto em que as ameaças à Natureza significam colocar em risco valores 

preciosos à sociedade, tais como a propriedade, o capital, o emprego, o poder sindical, o 

fundamento econômico de setores e regiões inteiras, a estrutura do Estado-nação e dos 

mercados globais. 

Relatório da ONU afirma que o mundo não terá alimento suficiente para a população 

futuramente, caso o crescimento continue neste ritmo. Além disso, pode faltar água e energia. 

Em 2011, a população mundial foi estimada em sete bilhões. A previsão é de que este número 

aumente em três bilhões nos próximos 20 anos, o que significa uma demanda de recursos 

ainda maior. Segundo estimativas da ONU, até 2030 o mundo precisará de pelo menos 50% a 

mais de alimentos, 45% a mais de energia e 30% a mais de água. Caso estas necessidades não 

sejam supridas, três bilhões de pessoas serão levadas à pobreza, sendo que hoje há mais 20 

milhões de pessoas desnutridas do que em 2000. Por outro lado, o relatório também aponta 

que, anualmente, são perdidos 5,2 milhões de hectares de floresta; 85% dos estoques de 

pescaria estão super-explorados ou foram esgotados; e as emissões de dióxido de carbono 

subiram 38% entre 1990 e 2009 (Abrampa, 2012b). 

Para Capra (1996) seguindo uma abordagem sistêmica do meio ambiente, “as únicas 

soluções viáveis para os problemas ambientais são as soluções sustentáveis”. Reside 

justamente nessa ideia “o grande desafio do nosso tempo: criar comunidades sustentáveis, isto 

é, ambientes sociais e culturais onde podemos satisfazer as nossas necessidades e aspirações 

sem diminuir as chances das gerações futuras”.  

 

2.2. Falsa premissa: o mito do “bom selvagem” 

 

A análise da relação entre os povos indígenas e o meio ambiente tem sido 

inevitavelmente impregnada por um paradigma cuja fundamentação é muito mais ideológica 

do que científica. Trata-se do mito do bom selvagem, o qual, em poucas palavras, exprime a 

ideia de que os povos tribais vivem em perfeita harmonia com a Natureza, da qual seriam 

preservadores natos. 

Segundo a ideia do bom selvagem, cuja inspiração foi o conhecimento da realidade 

indígena pelos europeus quando da sua chegada à América, os índios viveriam numa 

sociedade sem desigualdades ou opressão, na qual o homem estaria em perfeita harmonia com 



 32 

a Natureza, dela retirando somente o necessário para seu sustento, sem os exageros da 

acumulação capitalista. 

Foram filósofos do porte de Rousseau (Ensaio sobre a origem da desigualdade entre 

os homens) e Montaigne (Dos Canibais) que traçaram este idílico retrato da vida selvagem, 

embora muito provavelmente tivessem mais a intenção de criticar os vícios da civilização 

europeia (Bueno, 2002, p. 24) do que de se aprofundar na essência da cultura ameríndia. 

Esta fantasiosa realidade vivenciada pelos povos indígenas seria propiciada por um 

ambiente natural extremamente abundante e acolhedor, a ponto de parecer ter sido criado na 

medida exata para servir ao homem, particularmente em termos de recursos alimentares, 

sendo, aliás, a preservação uma das poucas preocupações, senão a única, do homem no estado 

de natureza (Leopoldi, 2002, p. 159-160).  

Nesse estado, o homem não seria ganancioso, saciando facilmente suas necessidades, 

dispensando até mesmo a previdência, ou seja, a preocupação quanto ao futuro. 

O mito do bom selvagem ainda permanece de certo modo em voga, eis que continua 

permeando em larga medida o pensamento sociológico e antropológico da atualidade 

(Leopoldi, 2002, p. 168), sendo instrumento de crítica aos males da sociedade de consumo, 

inexoravelmente degradadora do meio ambiente. 

Deve-se ponderar que a ideia em comento (segundo a qual o índio é um preservador 

nato do ambiente) constitui argumento falacioso, o que não significa, importante destacar, que 

não existam valiosas lições a serem aprendidas pela sociedade ocidental a partir da cultura 

indígena. 

Não existe, portanto, sociedade humana que seja ecologicamente correta por alguma 

característica intrínseca. Com efeito, na história de todos os povos, não há retorno possível, e 

facilidades tornadas disponíveis na vida em sociedade submetem os indivíduos a novas 

necessidades das quais não podem nem querem livrar-se (Leopoldi, 2002, p. 162), seja na 

abundância de animais da megafauna para caça, seja na oferta de bens de consumo na 

atualidade.  

Estudos recentes mostram que os ianomâmis da Amazônia também não são 

conservacionistas, por exemplo, não deixando de matar animais que estavam rareando. 

Quando uma área de caça fica esgotada, simplesmente passam a caçar mais longe, no entanto, 

sem deixar que as primeiras se recuperem, abatendo qualquer animal no caminho. 

Pesquisadores encontraram o mesmo padrão entre os índios Piro, no Peru, e Siona-Secoya, no 

Equador. Na Bolívia, constatou-se que os índios Yuqui são caçadores oportunistas, que 

abatem de preferência macacas grávidas ou com filhotes pequenos, sendo os fetos 



 33 

considerados uma iguaria. Pescam com veneno, matando muito mais peixes do que podem 

usar. Para obter frutas, derrubam suas árvores produtoras (Pegurier, 2007). 

Exemplos como estes evidenciam que muitas das etnias indígenas usadas como 

símbolo romântico de convívio harmônico com a Natureza não são melhores 

conservacionistas do que europeus ou asiáticos. Apenas existiam em menor número e 

dispunham de pouca tecnologia. Em consequência, seu poder de devastação era igualmente 

mais restrito (idem). 

Por esta razão, conclui-se que 

 

a idéia do “bom selvagem” rousseauniano não se aplica, como às vezes se quer fazer 
crer, à realidade indígena. Ele foi criado mais como uma figura contrastante com o 
homem civilizado e, por extensão, com a sociedade civil que é o objeto por excelência 
das críticas devastadoras do pensador de Genebra. As sociedades indígenas que 
poderiam parecer vivenciar o estado de natureza de Rousseau não se enquadram nele: 
as paixões que movem e infelicitam os civilizados não estão menos presentes entre os 
índios de qualquer época e de qualquer região. (Leopoldi, 2002, p. 172). 

 

Válida, portanto, a lição de Dourojeanni e Pádua (2002, p. 148): 

 

Os índios não são nem bons nem maus... são simplesmente pessoas que buscam 
melhorar suas vidas e que fazem o que podem para sobreviver, especialmente porque 
em sua maioria são pobres. Nas reservas indígenas de pequeno tamanho, os índios 
destroem os recursos e degradam os solos tanto ou mais que qualquer cidadão. 

 

Persiste, entretanto, em muitos setores (jurídico, sociológico, antropológico, p. ex.), a 

visão idealizada das comunidades indígenas, não apenas no Brasil, mas em toda a América 

Latina. No México, por exemplo, quando se trata de reagir às violações à legislação 

ambiental, organizações não governamentais ambientalistas pedem castigos exemplares para 

empresas. Porém, quando os infratores são comunidades indígenas, as mesmas ONG pedem a 

aplicação de medidas educativas ao invés de punitivas (Velasco, 2008, p. 412). 

Com a devida vênia aos que afirmam serem os índios “exímios ecologistas” (Boff, 

2002, p. 54), subsistiria a “surrada ideia do bom selvagem ecológico”, conforme indaga 

Manuela Carneiro da Cunha (1994)? Sim e não, segundo a autora: “Sim, como possibilidade 

de um papel importante para os índios no nosso futuro comum; não, porque esse papel não 

repousa sobre alguma essência que lhes seja atribuída.”. 

A casuística comprova este pensamento, na TI Kayapó localizada no sul do Pará, 

exemplo da venda desenfreada de mogno por lideranças tribais nos anos de 1990, numa 

recente operação de desintrusão realizada em conjunto por Polícia Federal e Funai, constatou-

se um conflito interno entre os indígenas, já que havia um grupo contrário à presença dos 



 34 

órgãos públicos, por temer o fechamento de um garimpo situado junto a uma aldeia próxima. 

Esta aldeia estava em acordo com os garimpeiros, cobrava percentuais sobre o ouro extraído e 

controlava o fluxo de pessoas e de armas, sendo constatado que um dos posseiros presos 

possuía um papel escrito e assinado por um líder indígena autorizando-o a portar arma de fogo 

(Geiser, 2012)15. 

Tal realidade não se resume ao Brasil, havendo exemplos de que os povos indígenas 

são bastante heterogêneos em posicionamentos e engajamentos, havendo inúmeros exemplos 

contrastantes. No Alaska, a Kaktovik Inupiat Corporation — uma organização civil composta 

de nativos (os kaktovikmiuts) e capitães de embarcações de caça às baleias locais— apoia o 

desenvolvimento petrolífero no Refúgio Nacional de Vida Silvestre do Ártico. Este grupo tem 

se digladiado com ambientalistas, e querem trabalhar com a Shell Oil Company (Cadena e 

Starn, 2009). 

A difundida representação do mito do bom selvagem é de si perversa e 

discriminatória, pois atribui ao índio tanto uma condição intelectual e social inferior (pois ele 

seria facilmente enganado por um colonizador mais astuto, mais inteligente), quanto um 

modelo ideal de bondade e virtude, que não consegue ser alcançado pelo ser humano e, assim, 

tende a decepcionar profundamente (Rothenburg, 2007). 

É necessário, portanto, afastar o ideário preconcebido do bom selvagem, para que se 

compreenda a cultura indígena sem preconceitos ou maniqueísmo. Estes povos são tão 

preservadores da Natureza quanto qualquer outro, e, submetidos a situações de pobreza e 

exclusão social, alterações culturais e pressões externas pelos recursos naturais existentes em 

suas terras, podem adotar tanto posturas de reação e defesa do ambiente como de aceitação e 

adoção de práticas insustentáveis. 

Índios são diferentes em suas idiossincrasias, nem melhores e nem piores do ponto de 

vista ético. Afinal, como resume Viveiros de Castro (2011, p. 167), “a predação é uma 

predicação da humanidade, e seu predicamento”. 

Conforme afirma Chicoepab Suruí, habitante da TI Sete de Setembro, no limite entre 

Mato Grosso e Rondônia e mestrando na Universidade de Brasília: “Depois do contato, não 

tem como viver totalmente no modo tradicional” (Macedo, 2011, sic). 

 

                                                 
15 Durante a mesma operação, um dos peritos da Polícia Federal relatou o seguinte diálogo com uma liderança 
indígena: “- Piu-Djô, tem mogno ainda aqui?”; “- Não...” “Venderam tudo já?”; “- Já, faz tempo.” (Geiser, 
2012). 



 35 

2.3. Globalização e transfiguração étnica 

 

Globalização e evolução cultural são dois processos interligados e que interessam a 

esta tese na medida em que o índio inexoravelmente é inserido na sociedade mundial, 

alterando de modo radical seus costumes (transfiguração étnica). 

O grande processo de globalização (ou mundialização) não foi iniciado com as viagens 

de Marco Polo à China e tampouco com a era das navegações ibéricas. Desde que o homem 

primitivo iniciou sua migração planetária estabeleceu-se o ambiente natural para novas 

interações com diferentes ambientes e a troca de conhecimentos entre as tribos.  

Todavia, o período das grandes navegações é um catalisador nesta grande reunião 

planetária dos povos, viabilizando mais viagens, mais céleres e mais intensas, dada a 

possibilidade de se transportar maiores e mais variadas cargas (tropas, mulheres, grandes 

animais, máquinas, doenças, etc.). 

Consolida-se, assim, a ocidentalização do mundo de que falam Morin e Kern (2005, p. 

24), processo que atinge seu ápice no século XIX, com o formidável desenvolvimento do 

imperialismo consolidado com a Revolução Industrial, no qual as nações daquele continente 

estendem sua dominação aos confins do planeta. 

A difusão do modelo de Estado-nação, a expansão do capitalismo e da técnica e a 

mundialização dos conflitos são alguns dos legados deste longo e aparentemente inexorável 

processo, cujo lema seria a evolução da ciência e da razão, ambas universais em seu princípio 

(idem, p. 25-26). 

Apesar dos processos de independência em colônias sul-americanas ao longo do 

século XIX e africanas e asiáticas no século XX, a ocidentalização, longe de se dissolver, 

toma uma nova forma, já que os Estados nascentes conquistam tão somente sua emancipação 

política, permanecendo ideologicamente e economicamente adstritos a esferas de influência 

das antigas metrópoles, ou dos blocos antagônicos EUA versus União Soviética. 

O fim da Guerra Fria anuncia a união dos povos sob um mesmo caldo cultural: a 

sociedade de consumo. 

Contudo, os pilares deste sistema aparentam fortes sinais de fragilidade quando das 

crises sociais e econômicas do nascente século XXI. O conceito de Estado-nação se baseia em 

uma ficção, a da homogeneidade: um povo, um território, um governo (Burbank e Cooper, 

2011, p. 24). 

De fato, os conquistadores nunca conseguiram administrar seus impérios sozinhos. 

Sempre utilizavam conhecimentos, competências e autoridades das sociedades que 



 36 

controlavam, muitas vezes colocando integrantes da população dominada em cargos 

estratégicos (idem).  

No Brasil colônia, por exemplo, tanto portugueses como franceses utilizaram povos 

indígenas aliados para dominar o território. No caso dos primeiros, Bueno (2006) indica 

inclusive a estratégia de usar aventureiros e degredados para viver alguns anos junto aos 

índios, unindo-se com mulheres (não havia a noção de monogamia cristã), fazendo filhos e 

com isso consolidando alianças entre portugueses e indígenas, como nos célebres casos de 

Diogo Álvares (o “Caramuru”)16 em Salvador e João Ramalho17 em São Paulo18. 

Desse modo, a mundialização estabelecida pela Europa contou com a própria 

cooperação dos povos colonizados, os quais incorporaram as ferramentas do colonizador, 

viabilizando, assim, a própria redefinição do sistema, tudo, porém, segundo o jogo do 

capitalismo mercantilista e, na atualidade, do capitalismo de consumo. 

O resultado, conforme ensinam Morin e Kern (2005, p. 34) é a economia mundial cada 

vez mais um todo interdependente, com suas partes conectadas de modo a reciprocamente 

sofrerem as perturbações e vicissitudes que afetam as demais partes. O exemplo da crise 

financeira de 2008, que de Wall Street repercutiu em todo o planeta, é uma mostra 

incontestável disto. 

Atrelado a isso, no campo cultural cada parte do mundo faz cada vez mais parte do 

mundo, mas o mundo enquanto todo está cada vez mais presente em cada uma de suas partes. 

Isso se verifica não só para as nações e os povos, como também para os indivíduos (ob. cit., p. 

35). 

Os tempos presentes mostram, de um lado, uma imensa abertura para a 

sociodiversidade, a partir da consolidação dos direitos das minorias étnicas, das garantias de 

liberdade política, sexual, de culto, de manifestação do pensamento através da infinita 

internet, dentre outras. Por outro lado, a manutenção de uma identidade cultural passa a ser 

cada vez mais uma tarefa de impossível concretização, o que se observa pela velocidade dos 

processos de mutação. 

                                                 
16 Náufrago português acolhido pelos tupinambá, vivia na Bahia desde 1510 (Bueno, 2006). 
17 João Ramalho, patriarca branco casado com Bartira, filha do líder Tibiriçá, vivia há cerca de quarenta anos no 
planalto em que viria a ser fundada a vila São Paulo de Piratininga. Traficava índios escravizados e podia dispor 
de um exército de cerca de cinco mil tupiniquins, além de “um punhado de mamelucos bravios, a maioria dos 
quais seus, filhos, genros e netos” (Bueno, 2006, p. 169). 
18 Há de ser destacado que alteração nos costumes não era só por parte dos indígenas que adquiriam hábitos 
europeus, pois, conforme o jesuíta José de Anchieta relata em 1554, a Santo Ignácio de Loyola, os portugueses, 
ao chegarem ao Brasil, adotavam o modelo de família indígena para suas vidas (Tomacevicius Filho, 2004), o 
que era visto como negativo. 



 37 

Pluralismo e homogeneização cultural passam a ser caracteres indissociáveis e não 

sujeitos a uma análise simplista. A padronização cultural rompe barreiras e incompreensões 

entre os indivíduos, contudo também extingue hábitos milenares. Ao mesmo tempo 

lentamente reconhece que a riqueza e a diversidade das culturas do mundo propicia a jovens 

uma cosmovisão cosmopolita ou consumista (Morin e Kern, ob. cit., p. 37). 

No que diz respeito à relação entre homem e Natureza, a mundialização, se traz o 

intercâmbio de conhecimento, acarreta também um crescente impacto (“pegada”) das 

sociedades humanas, dada a alteração dos modos de viver das populações tribais e 

tradicionais, as quais adotam hábitos mais impactantes. 

Pelo fato de a América ter sido um continente isolado dos demais (Diamond, 2005), é 

tremendo o impacto da chegada dos povos ibéricos junto aos povos indígenas. 

Com efeito, de um lado, estavam os ameríndios, povos caçadores-coletores ou 

detentores de um agricultura primitiva. De outro, os europeus, detentores de tecnologia que os 

fazia ser vistos pelos nativos como deuses terríveis. 

O resultado deste contato foi profundamente analisado por Darcy Ribeiro, que 

concluiu pela existência do fenômeno da transfiguração étnica experimentado pelos indígenas, 

isto é, um “processo inelutável de mudança cultural resultante das situações de interação com 

as frentes de expansão, processo cuja causa reside no poder da sociedade envolvente, que atua 

como uma força irresistível de desintegração” (1996, p. 246). 

Desse modo, para as populações indígenas, a  

 

sociedade urbana envolvente está armada de força suficiente para subjugá-las e para 
desagregar suas estruturas sócio-econômicas, a fim de engajar na mão-de-obra 
regional os integrantes dela desgarrados, e para compelir mesmo aqueles que 
permaneçam apegados à comunidade tradicional, a se integrarem no sistema 
econômico capitalista (idem, p. 27).  

 

O contato com o branco impacta a comunidade indígena, gerando desorientação, 

decorrente da revolução social e cosmológica (Castro, 2011, p. 478). O poder 

deculturativo da sociedade urbana manifesta-se mais forte e dissimulado sob as práticas 

corriqueiras da economia de mercado e da sociedade de consumo, através da sutil escravidão 

do “efeito demonstração”, fazendo com que o tradicional experimente a crescente necessidade 

de obter bens como, por exemplo, eletrodomésticos, eletroeletrônicos, veículos, embarcações 

motorizadas, roupas, cosméticos, móveis e brinquedos. 

O saber tradicional e sua pressuposta harmonia com a natureza, alicerce da estratégia 

legislativa de conservação das reservas extrativistas, dá lugar à assimilação dos valores 



 38 

econômicos da economia capitalista, adotando-se “atitudes racionalistas e competitivas nas 

relações intergrupais em prejuízo dos antigos sistemas de sanções e recompensas.” (Ribeiro, 

1996, p. 379). Na lógica do mercado, as pessoas “são tratadas como coisas, valem pelo que 

produzem ou pelo que possuem” (idem, p. 391). 

Conforme reconhece Diamond (2005, p. 84), trata-se de um processo inevitável, pois 

“[p]elos atuais padrões de mudança, na próxima década os poucos bandos de caçadores-

coletores remanescentes vão abandonar esta prática, se desintegrar ou morrer, pondo fim a 

milhões de anos desse modo de vida”. 

Ocorre que o alicerce fundamental dos povos indígenas é a interação positiva com o 

ambiente ou mesmo a menor lesividade à biodiversidade, decorrentes do modo de vida das 

populações tradicionais. 

Porém nenhuma sociedade humana encontra-se estagnada no tempo e no espaço. 

Inexoravelmente “as sociedades tradicionais evoluem” (Frontier, 2001, p. 144), pois algumas 

facilidades tornadas disponíveis na vida em sociedade submetem os indivíduos a novas 

necessidades das quais não podem nem querem livrar-se (Leopoldi, 2002, p. 162). “O ser 

humano aspira ao bem estar”, sintetizam Morin e Kern (2005, p. 35). 

Assim, com a finalidade de obter bens (geralmente de maior valor agregado que os 

seus), as populações tradicionais tendem a especializar-se “numa lógica de produção e de 

exportação intensivas e pouco diversificadas, vergando-se às necessidades” da sociedade 

urbana. Dessa forma, o rural assume função de troca, organizando-se os transportes de 

matérias-primas num sentido e de objetos transformados no outro. Este fluxo forçado de 

matéria/energia e a “de-diversificação” provocam a desestruturação do seu sistema 

socioeconômico (Frontier, 2001, p. 147). 

De fato, as comunidades indígenas, inicialmente estruturadas para si, passam desde o 

período colonial (salvo nos casos de fuga e interiorização) a operar como um proletariado 

externo posto a serviço de seu centro reitor, lhe fornecendo os bens de que necessitava. Sua 

função básica sempre foi, por isto, a de fornecimento de mão-de-obra ou de bens naturais. 

Com o desmantelamento do modo de vida tradicional, somado a pressões externas 

para obtenção de recursos naturais, os povos indígenas são instados cada vez mais a participar 

da economia regional (que lhe oferece cada vez mais e mais valiosos bens de consumo), e seu 

sistema de provimento de subsistência – outrora pouco impactante do ponto de vista 

ambiental – desorganiza-se, aumentando cada vez mais sua dependência em relação à 

sociedade externa. O objetivo cada vez mais é o de adquirir, por exemplo, aparelhos 



 39 

eletroeletrônicos, hoje tidos como essenciais, o que se fará através da alienação dos recursos 

naturais existentes em seus territórios. 

Necessitando produzir bens de que necessite a sociedade externa, no aspecto 

econômico, os indígenas se engajam na economia agropastoril, seja criando seu pequeno 

rebanho bovino, seja arrendando suas terras para pecuaristas, seja oferecendo-se como mão-

de-obra para aqueles, ressaltando-se que nos dois primeiros exemplos desmata, se preciso for, 

os espaços necessários. Estas atividades, juntamente com a madeireira e a mineração, 

provocam progressivas (e agressivas) transformações na paisagem, criando condições 

econômicas e ecológicas novas em que o sistema adaptativo tradicional se torna inoperante e 

ambientalmente insustentável. 

Ora, o sistema adaptativo é justamente o alicerce da sustentabilidade ambiental, 

consistente na reposição da matéria/energia retirada do meio através do uso de recursos 

naturais. Os novos métodos de uso dos recursos que passam a ser adotados pelos povos 

indígenas e tradicionais operam de acordo com técnicas e procedimentos prescritos no 

exterior, absolutamente incompatíveis com os requisitos de tradicionalidade e 

sustentabilidade19. 

Exemplos variados como o de índios desmatando a floresta para implantar pecuária 

extensiva, implantando monocultura de soja20, celebrando parcerias com madeireiros para 

venda da floresta, exigindo do Poder Público a pavimentação de rodovias para que aumente o 

fluxo de veículos e com isso o volume de pedágio extorquido mediante constrangimento 

ilegal21, evidenciam os imensos  desafios para estes povos, para os Estados e para a sociedade. 

Estes exemplos são chocantes para alguns, pois predomina uma visão de um suposto 

estado de pureza original como essência da indianidade, que agora daria lugar a uma “caída 

ou corrupção”, mas esta dialeticidade pode ser considerada falsa pois “Colonos y nativos van 

                                                 
19 Por esta razão, a indagação formulada por José Eduardo Ramos Rodrigues (2005, p. 141), segundo o qual 
“resta saber quais serão as consequências dessa inserção para tais populações, especialmente no caso de povos 
indígenas. Conseguirão essas culturas resistirem às influências do moderno sistema capitalista?”, já se encontra 
respondida pelos fatos. Conforme se observa em Gordon (2006), verifica-se o fenômeno da resistência 
adaptativa, com a progressiva incorporação de hábitos capitalistas e adaptação dos valores tribais a esta nova 
realidade. 
20 Em 2009, os Pareci colheram 12 mil hectares de soja no Mato Grosso, a quinta safra desde que se iniciaram os 
contratos de parceria com fazendeiros e com uma empresa da região. Existem lavouras mecanizadas nas terras 
indígenas Pareci, Rio Formoso e Utiariti (Brianezi, 2009), sendo implantadas em áreas onde havia cerrado, 
bioma ameaçado pela expansão da agropecuária. 
21 O pedágio ilegal na estrada clandestina conhecida como Nova Fronteira (Mato Grosso), exigido pelos 
indígenas mediante coerção, gera cerca de R$ 300 mil ao ano, principal fonte de renda de 42 comunidades, que 
por meio de suas associações representativas requerem em juízo a pavimentação da via (Ricardo et al., 2006, p. 
631). 



 40 

juntos (...) no puede haber colono sin nativo, y vice-versa” (Cadena e Starn, 2009), razão pela 

qual é acertado o pensamento de Manuela Carneiro da Cunha (1994): 

 

Há vários anos, um personagem de nossa vida pública declarou que não era ministro: 
apenas estava ministro. Eu diria o mesmo dos índios: não são nada disso, apenas 
estão. Ou seja, qualquer essencialismo é enganoso. 
(...) 
Na realidade toda a questão indígena (e não só ela) está eivada de semelhantes 
reificações. No século XVI, os índios eram ou bons selvagens para uso na filosofia 
moral européia, ou abomináveis antropófagos para uso na colônia. No século XIX, 
eram, quando extintos, os símbolos nobres do Brasil independente e, quando de carne 
e osso, os ferozes obstáculos à penetração que convinha precisamente extinguir. Hoje, 
eles são seja os puros paladinos da natureza seja os inimigos internos, instrumentos da 
cobiça internacional sobre a Amazônia (itálico no original). 

 

Há, entretanto, exemplos positivos de incorporação de hábitos globalizados em favor 

das comunidades tribais. É o caso da Nova Zelândia, onde os maoris viram com bons olhos o 

desmantelamento do Estado de Bem-Estar Social em favor da privatização, 

desregulamentação e redução dos programas governamentais e aproveitaram os espaços da 

emergente ordem neoliberal para fortalecer suas agendas descolonizadoras, em especial na 

reforma da educação. A nova política estatal promoveu um modelo escolar baseado no 

mercado, mais empresarial, e os ativistas maoris adotaram esta linguagem para fazer uma 

exitosa pressão que resultou na criação de escolas Kara Kaupapa Maori, de imersão na língua 

maori (Cadena e Starn, 2009, p. 213). 

A lição da Nova Zelândia faz pensar na indianidade na era do capitalismo global 

avançado, mostrando, mais uma vez, que o processo oferece perigos e oportunidades. 

Para o professor da PUC-SP Ladislau Dowbor (2011): 

 

De certa forma, a reapropriação dos canais de criação cultural pelas comunidades gera 
uma outra cultura, agora, sim, no sentido mais amplo. Uma comunidade periférica ou 
um município distante já não são isolados, ou inviáveis, como os classificam os 
economistas. O resgate da identidade cultural é central para um resgate muito mais 
amplo do sentimento de pertencer ao mundo que se transforma, de participar da 
criação do novo. E o desenvolvimento é apenas em parte uma questão de fatores 
materiais, de investimentos físicos. A atitude criativa está no centro do processo de 
desenvolvimento em geral. Estamos entrando na era da economia do conhecimento, e 
a cultura, longe de ser a cereja no bolo dos afortunados, passa a ser o articulador de 
novas identidades locais. 

 

O reconhecimento do valor dos povos  indígenas e tradicionais surge justamente no 

momento em que sua sobrevivência cultural encontra-se gravemente ameaçada. O processo de 

globalização, se bem direcionado, pode compartilhar os saberes de todos os povos do planeta 

e dar voz aos excluídos. Se mal conduzido, todavia, sob a influência da ética do consumo, 



 41 

pode fazer perecer culturas e saberes, diluídos no caldeirão homogeneizante “da vida social 

moderna, com sua imensa capacidade para a indiferença” (Ferraz Junior, 2008, p. 8), 

colocando em risco o gigantesco patrimônio ambiental abrigado nas terras indígenas. 

 

2.4. Síntese histórica dos povos indígenas brasileiros 

 

Situado sob o aspecto global o processo de interação entre os povos, as alterações 

étnicas dele decorrentes, e desmistificado o ideal romântico do bom selvagem, impende 

adentrar a realidade particular dos povos indígenas brasileiros, a fim de colher subsídios 

históricos que possibilitem a compreensão de suas relações com a sociedade nacional e com 

os bens naturais, dados imprescindíveis à analise de seu papel na função ambiental das terras 

indígenas e nos mecanismos de efetivação desta função. 

Isso porque, pertencendo o Direito ao reino da cultura (Reale, 1995), e sendo os caros 

postulados jurídicos reflexo do processo histórico e dos fatores econômicos, sociais, políticos 

e culturais subjacentes, percebe-se com clareza a necessidade da análise histórica para 

compreensão do fenômeno jurídico22. 

 

2.4.1. Quadro anterior à invasão portuguesa 

 

É pouco provável que venha a ser descoberta a população aproximada de índios 

quando do início da invasão europeia (Souza Filho, 2006, p. 35). Os números variam de tal 

forma que se estima entre dois milhões para todo o território e 5 milhões somente na planície 

Amazônia (Fausto, 2010, p. 38; Ribeiro, 1996, p. 127-130). Para efeitos de comparação, 

registre-se que os indígenas brasileiros não chegam hoje a um milhão. 

Mesmo praticando a caça, pesca, a coleta e uma agricultura rudimentar, estes 

indígenas acarretavam um não desprezível impacto ao ambiente. No dizer de Boris Fausto 

(idem, p. 38): 

 

É engano pensar que estivessem intuitivamente preocupados em preservar ou 
restabelecer o equilíbrio ecológico das áreas por eles ocupadas. Quando ocorria uma 
relativa exaustão de alimentos nessas áreas, migravam temporária ou definitivamente 
para outras. Se o impacto ambiental destas atividades não é hoje tido como 

                                                 
22 Conforme leciona Luís Sérgio Fernandes de Souza (2005, p. 105), “o direito não é a expressão de uma 
sociedade estática e fossilizada, mas sim de uma realidade extremamente contingente e dinâmica. Daí que o 
sistema jurídico – especialmente nas sociedades modernizantes, onde as mudanças se processam com grande 
rapidez – não pode recusar o contato com o sistema social”. 



 42 

significativo, isso se deve ao alcance limitado de suas atividades e pela tecnologia 
rudimentar de que dispunham, de modo que estavam longe de produzir os efeitos 
devastadores da poluição atualmente praticada. 

 

Como refere Warren Dean (2007, p. 23), conquanto a América do Sul tenha sido o 

último dos continentes a ser invadido pelo homem, quando os europeus aqui chegaram, os 

mais de doze mil anos de ocupação humana já a haviam transformado de maneira 

incomensurável, especialmente pelo uso do fogo e pela caça. 

Para a caça, os índios utilizavam fogo para tocar sua presa, ateando-o à floresta para 

apanhar espécies como macacos, mutuns, preguiças e lagartos. Estas queimadas periódicas 

impediam a restauração das espécies da floresta primária e depois de um longo período 

podem favorecer a formação de campos gramados e cerrados (Dean, 2007, p. 40-41; Fausto, 

2010, p. 40). 

Igualmente para a agricultura, o fogo era empregado de forma generalizada, gerando, 

com o tempo, queda na fertilidade do solo e declínio das safras, impondo o abandono da área 

(Dean, idem, p. 45). 

Como consequência 

 

A agricultura de derrubada e queimada era extraordinariamente redutiva. Quase tudo 
que estivesse vivo no interior das faixas queimadas era reduzido a cinzas (...). Sem 
dúvida, havia episódios de queima que escapavam ao controle, como poderia ter 
ocasionalmente ocorrido em anos de seca nas áreas mais úmidas e mais comumente na 
mata mais seca. A agricultura itinerante provocava maior desperdício dos recursos 
florestais e é provável que o intervalo de repouso que se permitia ao matagal não fosse 
longo o bastante para restaurar plenamente a floresta original, sendo possível que, em 
condições de suficiente pressão da população humana local, nem se lhe permitisse 
chegar à plena altura potencial. 
A agricultura pode ter reduzido a complexidade e a biomassa em áreas consideráveis 
da Mata Atlântica durante os mil anos em que foi praticada antes da chegada dos 
europeus (Dean, 2007, p. 46). 

 

Tais práticas foram testemunhadas pelos irmãos Villas Bôas (Villas Bôas e Villas 

Bôas, 1994, p. 79) em meados do século XX, no cerrado do Planalto Central: 

 

Do alto do Divisor, que é uma chapada plana e encascalhada, avistamos, para todos os 
lados, grandes queimadas. Como os índios judiam destas terras! Não se encontra uma 
árvore, um arbusto em toda a região, que não tenha a casca carbonizada pelo fogo 
periódico e implacável, que vai desnudando e empobrecendo cada vez mais o solo. 

 

Vale, assim, a conclusão de Dean (2007, p. 45), de que “todos os regimes agrícolas 

representam um transtorno a um ecossistema natural”. 

Ademais, conforme analisa o referido autor (idem, p. 51): 



 43 

 

pode-se deduzir das crônicas do século XVI que cada aldeia tupi abrigava, em média, 
seiscentas pessoas e controlava pouco menos de setenta quilômetros quadrados do 
interior, sugerindo uma população de cerca de nove pessoas por quilômetro quadrado. 
Com essa densidade, os tupis da baixada teriam provocado, no curso de cinco séculos, 
uma degradação da Mata Atlântica consideravelmente maior que seus vizinhos do 
planalto. Supondo novamente o desmate de 0,2 hectare de floresta primária por 
pessoa/ano, todo o domínio tupi teria estado sujeito a queimada em uma lapso de 
apenas 55 anos. No curso de um milênio de ocupação, teriam queimado cada faixa 
pelo menos dezenove vezes. Meio século representava um intervalo adequado para 
propiciar as condições necessárias ao equilíbrio da lavoura itinerante, mas não teria 
sido suficiente para restabelecer a floresta costeira em sua complexidade e diversidade 
originais. 

 

Ou seja, havia uma considerável população a ser alimentada e somente métodos 

arcaicos para a obtenção de alimentos. 

Além disso, lembre-se que, ao contrário dos últimos séculos, em que informações 

sobre alimentos circulam de modo mais ou menos irrestrito, fazendo com que povos do 

mundo inteiro adotem práticas estrangeiras, os índios não formavam um todo homogêneo 

(Almeida, 2010, p. 26), de modo que povos rivais não compartilhavam este tipo de dados 

vitais23. 

Por exemplo, os Paumaris, no norte da Amazônia, não comem cogumelos, embora 

estes sejam abundantes nas clareiras das florestas. Seus vizinhos, os ianomâmis os consomem. 

Devido à hostilidade intergrupal, esse conhecimento não foi compartilhado até que os 

modernos etnobotânicos os colocaram à disposição dos Paumaris, donde se conclui que a 

guerra foi, desde o começo, um obstáculo à exploração inteligente do hábitat humano (Dean, 

2007, p. 53). 

Formavam, assim, no dizer de Darcy Ribeiro (ob. cit., p. 26), 

 

uma miríade de povos tribais, falando línguas do mesmo tronco, dialetos de uma 
mesma língua, cada um dos quais, ao crescer, se bipartia, fazendo dois povos que 
começavam a se diferenciar e logo se desconheciam e se hostilizavam (...) Disputando 
os melhores nichos ecológicos, eles se alojavam, desalojavam e realojavam 
incessantemente. 

 

Há exemplos concretos de grandes áreas degradadas encontradas pelos colonizadores 

portugueses. Um deles é o de uma grande planície desflorestada na região do baixo Paraíba, 

os “campos dos goitacás”. Por volta do século XVIII, esta área inabitada estava em 

                                                 
23 Os índios do tronco tupi não puderam jamais unificar-se numa organização política que lhes permitisse atuar 
conjuntamente. Sua própria condução evolutiva de povos de nível tribal fazia com que cada unidade étnica, ao 
crescer, se dividisse em novas entidades autônomas que, afastando-se umas das outras, iam se tornando 
reciprocamente mais diferenciadas e hostis (idem, p. 29). 



 44 

regeneração, voltando a ser floresta, o que faz supor que áreas eram queimadas com 

objetivos militares, como o de obter um campo claro de visão e permitir disparos certeiros de 

flechas, estratégia de defesa alternativa à estratégia de emboscadas (ob. cit., p. 52). 

Outra evidência de que a Mata Atlântica fora muito modificada pelos tupis se observa 

entre os primeiros títulos de doação de terras na área do Rio de Janeiro, que datam dos anos 

de 1590, quase todos descrevendo as áreas doadas como de matos maninhos24, aparentemente 

de crescimento secundário; poucos se referem a matos verdadeiros. Dois ou três mil 

moradores da vila do Rio de Janeiro não poderiam, em quarenta e poucos anos, ter sido 

responsáveis por uma transformação tão grande (ob. cit., p. 53). 

É impossível saber qual seria o destino da Floresta Atlântica se os europeus não 

tivessem aqui desembarcado. Os tupis teriam conseguido limitar sua expansão e atingir um 

equilíbrio no manejo dos recursos naturais? Teriam se desenvolvido a ponto de gerar uma 

exploração insustentável como ocorreu com as civilizações maia ou anasazi, cujo colapso foi 

relatado por Diamond (2007)?  

O que pode ser provado é que “agricultura itinerante e guerra interminável 

intensificavam a pressão humana sobre a floresta” (Dean, 2007, p. 56) e era pouco provável 

que existisse em 1500 algum ponto de verdadeira “mata nativa” não perturbada, isto é, algum 

lugar não antropizado pelos tupis, embora estes estivessem longe de exaurir o potencial 

produtivo de seu hábitat (idem, p. 57). 

Na escala da evolução cultural, os povos Tupi davam os primeiros passos da revolução 

agrícola, superando assim a condição paleolítica, juntamente com outros povos da floresta 

tropical que haviam domesticado diversas plantas, retirando-as da condição selvagem para a 

de mantimento em seu roçados. Cultivavam mandioca, milho, batata-doce, cará, feijão, 

amendoim, tabaco, abóbora, urucu, algodão, carauá, cuias e cabaças, pimentas, abacaxi, 

mamão, erva-mate, guaraná, dentre outras, fazendo-o através de grandes roçados na mata, 

derrubando árvores com seus machados de pedra e limpando o terreno com queimadas. 

Permaneciam, porém, dependentes do acaso para obter outros alimentos através da caça e da 

pesca, estes sujeitos às oscilações de abundância (Ribeiro, 1996, p. 28-29). Esta a essência do 

sistema econômico tradicional. 

O que ocorreria com a invasão dos portugueses seria a fusão de culturas e de 

interações com a Natureza. Desse modo, europeus e índios compartilharam o que tinham de 

                                                 
24 “Maninho”, segundo Antônio Houaiss (2010), é adjetivo que significa “não fecundo, não prolífico; estéril” ou, 
ainda “mais novo, menor, terreno aberto, descampado”. 



 45 

melhor e pior em métodos agrícolas, florestais, hábitos alimentares, interesses econômicos, 

etc.  

As ferramentas de ferro e a queimada resultariam numa união tão duradoura que 

permanecem juntos até hoje, embora o primeiro tenha evoluído para a motosserra. 

 

2.4.2. Quadro posterior à ocupação portuguesa 

 

A compreensão da questão indígena, da conservação do meio ambiente, bem como dos 

eixos fundantes do regime jurídico das terras indígenas, passa pela compreensão do sentido 

em que se deu o processo de formação do Brasil, o qual, embora parte integrante de um 

processo de colonização continental que visava a inserção da América num mercado em 

globalização tem seus traços peculiares que o tornam único. 

Toda nação tem em sua evolução, vista à distância, um certo sentido. Este se percebe 

não nos pormenores do processo histórico, mas no conjunto de fatos e acontecimentos 

essenciais que o constituem num largo período de tempo. Aquele que observa este conjunto, 

isento dos acontecimentos secundários que o acompanham sempre, muitas vezes confuso e 

incompreensível, não deixará de perceber a linha mestra e ininterrupta de acontecimentos, 

dirigida sempre num determinado sentido (Prado Junior, 2006, p. 19). 

Importante será destacar que, nestes cinco séculos de colonização européia, os povos 

indígenas, mais do que vítimas do processo, foram ativos protagonistas, juntamente com os 

europeus e africanos, todos interagindo mediante influências recíprocas para construir o que 

Antonio Herman Benjamin (1999) chama de nossos 500 anos de história, “marcados a ferro 

(primeiro, o machado, depois, os tratores e motosserras) e fogo (as queimadas e, mais 

recentemente, as chaminés descontroladas). Durante todo esse período, fomos escravos da 

visão distorcida da natureza-inimiga”. 

Por meio da resistência adaptativa, uma das formas que os índios encontram de 

sobreviver e garantir melhores condições de vida na nova situação em que se encontram, sem 

dúvida perderam muito de sua cultura, mas garantiram a sobrevivência de parte dela, de modo 

que esta transforma-se em processos históricos que não necessariamente conduzem ao 

desaparecimento (Almeida, 2010, p. 23). 

As atuais tendências teóricas questionam a idéia de oposição rígida entre europeus 

dominadores e índios dominados. A percepção segundo a qual os primeiros exerceriam um 

controle total sobre estes últimos anulando suas possibilidades de ação já não se sustenta, os 



 46 

povos indígenas tiveram inúmeras possibilidades de agir e fizeram isso, muitas vezes 

beneficiando-se da própria lei (idem, p. 27)25,26. 

Os povos indígenas permanecerão, ao longo do projeto colonial, alternando momentos 

de paz e guerra, alianças e escravidão, conforme os interesses dos envolvidos. Alguns povos 

serão aliados dos franceses, outros dos holandeses, ou dos portugueses, ou permanecerão 

alheios a qualquer tipo de aliança, guerreando ou migrando para o interior do continente. 

Em linhas gerais, duas tendências coexistirão: integração ou isolamento. Como refere 

Darcy Ribeiro (1996, p. 39), “os povos que ainda o puderam fugiram mata adentro, 

horrorizados com o destino que lhes era oferecido pelo convívio dos brancos”, porém muitos 

preferiram aventurar-se na submissão aos brancos, com suas ferramentas e adornos, “do que 

retornar à rotina da vida tribal, que perdera viço e brilho”. 

O princípio da colônia é o de meros entrepostos litorâneos (as feitorias) para o saque 

de madeiras nobres, atividade na qual o índio, sem estar submetido à escravidão, tem papel 

vital, utilizando de seus conhecimentos para auxiliar a extração de grandes quantidades de 

madeira nobre que virão a ser transportadas para a Europa, consolidando, assim, o processo de 

devastação da Mata Atlântica. 

Desde o primeiro contato com a sociedade européia, os povos indígenas que 

habitavam o litoral do futuro Brasil se prestam a, com seus conhecimentos tradicionais, 

orientar os exploradores junto ao cipoal de espécies desconhecidas, identificando espécies que 

estes considerem comercialmente rentáveis, fornecendo-lhe sua força de trabalho mediante 

escambo, isto é, em troca de produtos manufaturados de baixo valor. 

Em outras palavras, naqueles trópicos brutos e inóspitos, semeados de obstáculos 

imprevisíveis sem conta que o colono europeu não estava preparado e contra os quais não 

tinha nenhuma defesa, o índio exerceu uma tarefa vital, compartilhando seus conhecimentos, 

seus recursos naturais e sua força de trabalho. 

Afastando o raciocínio simplista e maniqueísta, é preciso reconhecer que os índios não 

formavam um todo homogêneo e, se alguns grupos adotaram postura receptiva aos europeus, 

não o fizeram por ingenuidade ou tolice. Por outro lado, os europeus também não devem ser 

vistos como um bloco homogêneo, diferenciando-se colonos, missionários, bandeirantes, 

                                                 
25 “Não é correta a noção que metaforiza a visão - algo ingênua - que teriam os índios, sido facilmente seduzidos 
pela malícia dos colonizadores.” (Rothenburg, 2007). 
26 É certo que os portugueses, tal qual os ingleses e os espanhóis, dizimaram as populações pré-colombianas que 
encontraram na América. Não se pretende negar a existência de massacres e atrocidades pelos colonizadores, 
mas sim acentuar que colonizadores e colonizados agiram segundo seus costumes e cultura. Povos com mais 
avançada tecnologia usaram-na segundo o senso ético de seu tempo. Povos com menos tecnologia aliaram-se 
conforme suas conveniências, resistiram com violência, ou fugiram para o interior do continente. 



 47 

autoridades metropolitanas e coloniais, tinham interesses diversos e não se relacionavam com 

os índios da mesma forma, cabendo ainda destacar que a colônia era um mundo em 

construção, no qual todos se influenciavam mutuamente e se transformavam. Em inúmeros 

momentos da fase colonial os portugueses (e franceses) foram extremamente dependentes dos 

índios, que souberam perceber e usar isso a seu favor (ibidem, p. 26). 

É dos índios uma das mais importantes contribuições à formação da nação brasileira, o 

cunhadismo27, instituição social sem a qual, no dizer de Darcy Ribeiro (1996, p. 72-73) “era 

impraticável a criação do Brasil”. Trata-se do velho uso indígena de incorporar estranhos à 

sua comunidade, consistia em lhes dar uma moça índia como esposa, estabelecendo o europeu 

que a assumisse, automaticamente, laços que o aparentavam com todos os membros do clã, 

possibilitando inclusive amplas relações sexuais com cunhados e sobrinhos, devendo evitá-las 

apenas em relação aos sogros. 

O sistema era amplamente benéfico para as tribos e 

 

Os índios não queriam outra coisa porque, encantados com as riquezas que o europeu 
podia trazer nos navios, o usavam para se prover de bens preciosíssimos que se 
tornavam logo indispensáveis, como as ferramentas de metal, espelhos e adornos. 
(Ribeiro, 1996, p. 73). 

 

A formação do povo paulista é um dos grandes exemplos de integração racial28, sendo 

que os bandeirantes, muito longe de meros algozes ou heróis, eram parte deste sistema, 

utilizando-se de milhares de índios em suas expedições de apresamento ou busca de metais e 

pedras preciosas, o que comprova que a participação dos índios na História do Brasil é muito 

mais diversificada do que os blocos estáticos. 

O índio será, assim, peça-chave em vários dos “ciclos” econômicos que deixaram 

traços indeléveis como legado à nação nascente, sucedendo-se, numa espiral crescente de 

devastação ambiental. 

Coexistiu, todavia, ao lado de casos de integração siamesa com o colonizador, um 

processo de isolamento dos indígenas, cujas comunidades geralmente fugiam das expedições 

de captura ou simplesmente eram expulsas de suas terras. 

Assim, uma forma excepcional de resistência dos índios consistiu no isolamento, 

alcançado através de contínuos deslocamentos para regiões cada vez mais pobres, o que lhes 

                                                 
27 Origem provável do nepotismo, outra pratica nacional arraigada. 
28 O elevado grau de miscigenação deu origem à chamada “língua geral”, o nheengatu, por muito tempo a língua 
de fato da colônia. 



 48 

permitiu, na medida do possível, a preservação de uma herança biológica, social e cultural 

(Fausto, 2010, p. 40-41). 

Estes grupos não se integrarão no sistema econômico colonial. Ampliarão o 

nomadismo, costume decorrente da coivara, pois agora o deslocamento não se dá dentro de 

uma mesma região em busca de uma nova área agricultável, mas sim para cada vez mais 

longe do homem branco. 

No Brasil, a escravização do índio será diminuta, quando comparado ao restante da 

América do Sul, em razão de uma série de fatores (Fausto, 2010, p. 49-50): 

 

 os índios tinham uma cultura incompatível com o trabalho compulsório e contínuo 
imposto pelos portugueses, ao contrário dos africanos; estes eram acostumados ao 
trato do gado e ao uso do ferro, coisas desconhecidas por aqueles; os índios, ao 
contrário dos africanos, possuíam a excepcional vantagem estratégica de conhecer 
muito bem o território, facilitando a fuga e resistência; e a gigantesca mortandade de 
índios decorrente das doenças trazidas pelos europeus29. 

 

Fogem, dessa forma, dos brancos e mestiços marginais que atuam como vanguarda do 

processo de ocupação territorial da colônia, envolvidos no mais das vezes na atividade de 

mineração de pedras e metais preciosos e na pecuária. Geralmente criminosos ou excluídos, 

estes aventureiros lançam-se em territórios ainda inexplorados, redundando na formação do 

povoamento interior, forçando cada vez mais o índio – quase nunca incorporado às atividades 

– à refugiar-se colônia adentro. 

Neste particular, impende destacar o processo de cerco às comunidades indígenas, as 

quais vão sendo acuadas ao longo do processo de ocupação territorial. 

Os atuais críticos da magnitude das terras indígenas demarcadas na Amazônia Legal 

olvidam que somente nesta região, cuja colonização exógena ainda está se fazendo ou, em 

alguns rincões, está ainda por se fazer, é que o índio não foi cercado, sitiado. É a única parte 

do Brasil, quiçá uma das únicas do planeta, em que o ambiente não foi completamente 

antropizado. 

O processo de “espremedura topográfica”, isto é, a migração da costa para o interior, 

que visava garantir sua sobrevivência (Kayser, 2010, p. 28), deslocando as populações 

indígenas cada vez mais para zonas ermas ou regiões inóspitas do País, foi bem salientado 

pelo Ministro Ayres Britto por ocasião da confirmação da demarcação da TI Raposa Serra do 

Sol pelo STF: 

                                                 
29 O que motivou inclusive a Coroa portuguesa a editar inúmeras normas – obviamente descumpridas – com o 
propósito de proteger os indígenas (Fausto, 2010, p. 50). 



 49 

 

justamente nas fronteiras terrestres do Brasil é que mais se concentram as nossas 
populações indígenas, especialmente nas regiões norte e centro-oeste. Concentração 
contemporânea da descoberta do País, é sabido, assim como por efeito de migrações 
espontâneas, ou, então, forçadas pela intolerância e perseguição por parte dos não-
índios. Seja como for, concentração indígena que se fez e se faz decisiva para a 
preservação da integridade territorial brasileira (esse elemento da soberania nacional), 
pois os nossos aborígines, amantes e profundos conhecedores da nossa geografia, 
sempre souberam se opor com toda eficiência e bravura às tentativas de invasões 
estrangeiras em nosso País.

30 
 

Desse modo, é na Amazônia – na verdade apenas em algumas partes da Amazônia, 

notadamente próximo às fronteiras – que, por ainda haver espaços livres da ocupação da 

sociedade ocidental, as sociedades indígenas podem ainda se movimentar, exercer um 

resquício do que foram seus costumes tradicionais do passado, daí surgindo à necessidade de 

demarcações ditas contínuas ao invés da demarcação em ilhas. De fato, à exceção da região 

de Amazônia Legal, as terras indígenas são enclaves que restaram do processo de ocupação 

costeira do Brasil, o que se observa especialmente no Nordeste, Sul e Sudeste. 

E as riquezas destas terras indígenas amazônicas, tais como biodiversidade, madeira e 

minerais, são ainda vendidas a aventureiros em troca de valores módicos, suas terras 

arrendadas para pecuaristas e sojicultores, para fim de aquisição de bens de consumo como 

aparelhos eletrônicos e eletrodomésticos, algo que, guardadas as devidas proporções, sem 

dúvida lembra quinquilharias espelhos, facas e machados do período colonial. 

O processo histórico talhou cruel e indelevelmente o papel do índio. Embora tenha 

hoje seus direitos assegurados no nível constitucional, garantindo-se terras, identidade 

cultural, saúde, educação, dentre outros, economicamente ainda são consumidores de bens de 

consumo, e fornecedores de preciosos e indispensáveis recursos naturais e conhecimentos 

tradicionais. Estas características não podem ser desprezadas no estudo das funções 

ambientais da terra indígena. 

 

2.5. Desafios para as populações tribais 

 

Recentemente uma equipe de pesquisadores localizou na Nova Guiné os Meakambut, 

os quais seriam “o último povo das cavernas” (Jenkins, 2012, p. 127). Quando a expedição se 

preparava para partir, um dos líderes do grupo pediu que um dos membros levasse a seguinte 

mensagem: 

                                                 
30 Brasil, STF, Petição 3.388/RR, voto do rel. Min. Ayres Brito. 



 50 

 

Nós, o povo Meakambut, pararemos de caçar, de nos mudar sempre e de viver nas 
cavernas das montanhas se o governo nos der uma clínica médica e uma escola, duas 
pás e dois machados para podermos construir nossas casas. 

 

Este exemplo, tão singelo quanto eloquente, bem como a análise do processo histórico 

já relatado, serve para se constatar a magnitude e as várias facetas do desafio que assoma para 

as populações tribais de todo o mundo (onde se incluem os indígenas brasileiros), bem como 

para a sociedade e o Poder Público. 

De um lado, existem os desafios de ordem exógena, ou seja, provenientes da sociedade 

nacional, dentre os quais avulta o problema das externalidades negativas do processo 

produtivo, visto que as populações indígenas, dentre outras, estão obrigadas a suportar os 

efeitos da distribuição desigual dos riscos ambientais. 

Tais externalidades permanecem, muitas vezes, imperceptíveis aos olhos da 

sociedade31. Não obstante atingirem a todos, os problemas ambientais são sentidos de maneira 

diferenciada pelas populações mais vulneráveis o que, a princípio, constitui o que a doutrina 

vem denominando racismo ambiental32: 

 

O termo racismo ambiental exprime, por um lado, esta forma desigual de como as 
pessoas - em decorrência de fatores culturais, sociais e econômicos - são atingidas 
pelos efeitos da crise ambiental; por outro, significa a segregação de comunidades e 
populações que, por manterem uma relação diferenciada com a natureza, acabam 
ficando de fora do sistema global. 
(...) 
mesmo as populações que menos contribuem para o agravamento da crise ambiental 
estão sujeitas igualitariamente as seus efeitos, por outro lado, a forma como tais 
efeitos são sentidos e absorvidos depende de condições que os amenizam ou os 
agudizam. Reside, aí, a característica mais perversa do racismo ambiental (Pereira e 
Brouwers, 2011). 

 

Com efeito, os indígenas, como observou Darcy Ribeiro (1996, p. 246), tornam-se 

comunidades marginais, e nesse contexto, recebem as externalidade negativas (desmatamento, 

contaminação dos rios por agrotóxicos, destruição do ambiente por hidrelétricas e rodovias, 

                                                 
31 A Declaração do Rio sobre Meio Ambiente e Desenvolvimento, de 1992, em seu Princípio 16, reconhece o 
problema das externalidades ambientais negativas e determina que “as autoridades nacionais devem procurar 
promover a internalização dos custos ambientais e o uso de instrumentos econômicos, tendo em vista a 
abordagem segundo a qual o poluidor deve, em princípio, arcar com o custo da poluição, com a devida atenção 
ao interesse público e sem provocar distorções no comércio e nos investimentos internacionais”. 
32 Neste particular, a pobreza, com seu caráter multidimensional (Hernández, 2008, p. 302), possui uma relação 
com o meio ambiente em dois sentidos: de um lado, os pobres padecem dos efeitos da degradação ambiental, 
como a carência de água potável, saneamento, erosão dos solos, contaminação atmosférica e doenças infecciosas 
(cólera, dengue e malária, p. ex.); paralelamente, se constituem num proletariado que aliena sua mão de obra 
para os setores que incrementam a problemática ambiental (madeireiros, mineradores, agropecuaristas, 
comerciantes), portanto, certas políticas podem reduzir a pobreza e proteger o meio ambiente. 



 51 

alteração do microclima) e, em troca, tornam-se fornecedores de mão-de-obra e recursos 

naturais (madeira, pedras preciosas, animais, etc.). 

Por outro lado, há desafios endógenos, que dizem respeito ao próprio rumo a ser 

seguido pelos povos indígenas em relação ao meio ambiente, os quais devem ser enfrentados 

conjuntamente com a sociedade e o Poder Público, haja vista que a Natureza se trata de um 

bem comum, cuja defesa é dever de todos. 

A opção por um modo de vida sustentável possui duas faces. De um lado, povos com 

um modo de vida diferenciado devem possuir o direito de escolher seu destino, mantendo os 

costumes que possuem ou adotando novos. A outra face desta moeda é a de que estas 

populações não podem simplesmente incorrer no erro de vilipendiar o patrimônio ambiental 

que está sob sua responsabilidade em decorrência da condição de usufrutuárias. 

O desenvolvimento sustentável é meta a ser seguida por todas as nações do planeta, as 

quais celebraram a Convenção sobre Diversidade Biológica de 1992, que coloca “a questão da 

biodiversidade dentro do enfoque do desenvolvimento sustentado de toda a humanidade” 

(Mazzuoli, 2004), pois preceitua que “os Estados são responsáveis pela conservação de sua 

diversidade biológica e pela utilização sustentável de seus recursos biológicos”. 

Importante lembrar que a Declaração do Rio de 1992, ao reafirmar a Declaração da 

Conferência das Nações Unidas sobre o Meio Humano, aprovada em Estocolmo em 1972, 

proclamou no Princípio 22 que: 

 

Os povos indígenas e suas comunidades, assim como outras comunidades locais, 
desempenham um papel fundamental na ordenação do meio ambiente e no 
desenvolvimento devido a seus conhecimentos e práticas tradicionais. Os Estados 
deveriam reconhecer e prestar o apoio devido a sua identidade, cultura e interesses e 
velar pelos que participarão efetivamente na obtenção do desenvolvimento 
sustentável. 

 

Com isso, reconhece-se o valor dos povos indígenas no desenvolvimento, noção que é 

desprezada por muitos que consideram estes povos atrasados. Soterrando esta arcaica visão, a 

ordem internacional reconhece o valor de “seus conhecimentos e práticas tradicionais”, que 

devem ser objeto de proteção. 

Assim, tanto as sociedades nacionais como a sociedade global tem como dever 

possibilitar que os povos tribais e tradicionais tenham condições de sobreviver sem que se 

vejam obrigados a alienar o mencionado patrimônio ambiental, e sem que sofram – como vem 

ocorrendo – as consequências de um sistema perverso que lhes impõe externalidades 

negativas. 



 52 

Além disso, a sociedade global tem muito a aprender com estas populações e vice-

versa, os conhecimentos valiosos de ambos devem ser compartilhados na busca de 

sustentabilidade. 

O argumento formulado por Mark London e Brian Kelly (apud Sachs, 2008) para o 

caso da Amazônia, é aplicável a todos os povos indígenas  e tradicionais das florestas do 

planeta:  

 

Não se pode erguer uma cerca a seu redor para impedir a entrada das pessoas, nem 
expedir ordens de despejo para os vinte milhões que nela residem. Há que usá-la com 
cuidado nos locais em que é possível usá-la. E há que preservá-la nos lugares em que 
ela deve ser preservada. Ela não é nem um museu nem um terreno a ser 
indiscriminadamente devastado e desenvolvido sem critério. 

 

Desse modo, devem coexistir áreas sob proteção integral, essenciais para a evolução 

dos processos ecológicos sem interferência humana, seja para pesquisa, seja como legado às 

futuras gerações, ao lado de espaços com uso sustentável. 

Os povos indígenas e as populações tradicionais devem ter acesso aos direitos sociais 

que hoje não se encontram efetivados, especialmente educação, saúde e capacitação para 

desenvolvimento com respeito ao ambiente, juntamente com a garantia do direito de 

sobrevivência cultural, e, de outro lado, assumir também responsabilidades como toda e 

qualquer comunidade, eis que estamos todos na mesma espaçonave, a Terra, sendo nossos 

destinos inexoravelmente entrelaçados. 



 53 

3. ÍNDIOS E TERRAS INDÍGENAS 
 

3.1. Quadro atual dos povos indígenas brasileiros 

 

A herança de tratamento indigno aos povos indígenas e os desafios do presente para 

estas comunidades, abrangendo uma série de temas que vão do acesso à serviços públicos 

básicos como educação e saúde, das opções econômicas de subsistência, da participação na 

vida política, da preservação da cultura e da natureza, dentre outros, resultam na chamada 

“questão indígena”. 

Por um lado, há dados moderadamente animadores, como o aumento do número de 

etnias indígenas: era de 216 em 2000, passou a 225 em 2006, chegando hoje a 235. A 

população auto-identificada como indígena contabilizada pelo censo do Instituto Brasileiro de 

Geografia e Estatística (IBGE) cresceu 150% desde 1991, alcançando 734 mil pessoas. Os 

povos indígenas no Brasil são um mosaico de sociedades que falam cerca de 180 línguas, 

metade dos quais conta com população de até 500 indivíduos (Ricardo e Ricardo, 2006; 

Instituto Socioambiental, 2011; Brasil, Funai, 2011). 

Este crescimento demográfico evidencia uma melhora no tratamento dispensado pelo 

país a estes povos. Em primeiro lugar, o regime constitucional iniciado em 1988 trouxe uma 

sensível melhora na segurança jurídica, especialmente com relação à demarcação de terras, 

questão primordial para sua sobrevivência. Uma discreta melhora nas políticas públicas de 

saúde e assistência e resistência adaptativa a doenças dos não-índios também são fatores a 

incrementar este aumento populacional. Registre-se, ainda, a superação de preconceitos e a 

consolidação do orgulho de uma identidade indígena o que favorece a autoidentificação33. 

Se por um lado sua população encontra-se em franca expansão, a segurança alimentar 

está ameaçada, principalmente em razão da adoção de hábitos da sociedade exógena, gerando, 

por exemplo, problemas cardíacos e diabetes (O Estado de S. Paulo, 2011), havendo parcela 

de responsabilidade do Poder Público, em razão da distribuição de cestas básicas, as quais 

introduzem alimentos que não compõem a dieta indígena34. 

Além disso, a educação melhorou, mas ainda deixa muito a desejar, a prestação da 

saúde é lamentável, as políticas públicas de capacitação e fomento de atividades econômicas 

sustentáveis são quase que nulas, praticamente desempenhadas por organizações não-

                                                 
33 Conforme refere Darcy Ribeiro (1996), o índio procura muitas vezes ocultar sua condição étnica, procurando 
se identificar como mestiço (caboclo), e este, por sua vez, se identifica como branco. 
34 Óleo de soja, doces e macarrão são itens que integram a cesta básica e fornecem açúcares e carboidratos em 
intensidade elevada. 



 54 

governamentais. É justamente esta ausência de direcionamento rumo a atividades econômicas 

lícitas e sustentáveis que favorece o crescente envolvimento de índios com atividades ilegais 

tais como o garimpo, a venda de madeireira, a cobrança de “pedágios”, o comércio de 

espécimes da fauna e o arrendamento de terras indígenas, tudo em descumprimento da função 

ambiental destes espaços. 

A par disso, há temas polêmicos, como a “ressurgência”, isto é, o reavivamento de 

povos indígenas extintos, os quais pleiteiam a demarcação de terras, ora almejando ocupar 

unidades de conservação35, ora pretendendo imóveis rurais particulares, provocando a ira do 

agronegócio e, consequentemente, da bancada ruralista no Congresso Nacional. 

A ressurgência, segundo o antropólogo e ex-presidente da Funai Mércio Pereira 

Gomes (Ricardo e Ricardo, 2006, p. 112) é: 

 

questão difícil de ser resolvida. Tudo indica que a raiz do problema está na falta de 
assistência que muitas comunidades rurais brasileiras sentem. Grande parte delas 
descende do amalgamamento de índios com negros e brancos (...) muitos vivem uma 
cultura sincrética, com elementos diversificados e reelaborados em padrões bastante 
singulares. (...) Ressurgir como índios é uma decisão que algumas dessas 
comunidades querem tomar, com ajuda de algumas ONGs e alguns antropólogos que, 
de boa fé, acreditam que o processo histórico pode se abrir para isso. (...) A questão 
dos ressurgidos está cada vez mais se parecendo com a questão de cotas para 
minorias

36
. 

 

Com relação à demarcação de terras indígenas, observa-se uma forte tendência de 

questionamento judicial destes atos, com setores políticos regionais e a bancada ruralista 

questionando com veemência o reconhecimento da posse tradicional e de seus limites 

territoriais, a exemplo do que se verificou com a TI Raposa Serra do Sol. 

Aliás, os parlamentares representativos do setor agropecuário tem liderado amplos 

esforços na apresentação de projetos de lei que restringem a demarcação de novas terras 

indígenas ou, de outro lado, que “flexibilizam” a exploração econômica destas áreas, as quais 

totalizam cerca de 12% do território nacional. 

Outro complicador para a defesa dos interesses indígenas possui natureza endógena: o 

enfraquecimento do próprio movimento indígena nacional. 

Dentre as causas para tal fenômeno, deve-se destacar, primeiramente, que enquanto 

em países sul-americanos as populações indígenas representam considerável percentual 

                                                 
35 Modalidades de espaços territoriais especialmente protegidos previstos na Lei 9.985/2000. 
36 Com efeito, é possível detectar casos de ressurgência que evidenciam mais a necessidade de apropriação de 
terras por grupos de caboclos, como é o caso dos supostos índios Miquelenos da região do Vale do Guaporé 
(Rondônia), considerados extintos como povo, cuja “consciência” de ser indígena “renasceu” nos últimos anos. 



 55 

demográfico, no Brasil elas são uma porcentagem diminuta. Cerca de 0,2% dos brasileiros são 

ameríndios. No Peru, são 25% ou 5 milhões de habitantes, a maior população indígena em 

termos absolutos da América do Sul. Na Bolívia, 62,2% se autodeclaram indígenas. No 

Equador, o percentual estimado é de 30% (Bercito, 2011).  

A este pequeno percentual, soma-se a distribuição geográfica no grande território 

nacional e também a variedade cultural, pois são cerca de 225 as etnias no Brasil, falando 180 

línguas, muitas delas inimigas históricas. 

Esses percalços podem indicar a razão das dificuldades encontradas na articulação 

desses grupos no país, em contraste com a força exibida pelas organizações indígenas dos 

vizinhos, notadamente os andinos37. 

Observa-se, neste rápido olhar, que muitas são as pendências da Nação brasileira para 

com os índios, os quais, ao proteger suas terras da ameaça da degradação ambiental e 

preservar suas tradições culturais, desempenham uma função social e ambiental de 

inestimável valor para a coletividade difusa. 

 

3.2. Os índios e terras indígenas na Constituição de 1988 

 

É da tradição do direito luso-brasileiro o reconhecimento do direito originário de posse 

dos índios sobre terras por eles ocupadas em caráter permanente, o instituto conhecido como 

indigenato, ou seja, o direito à posse da terra baseado numa fonte tida como primária e 

congênita (Silva, 1998, p. 816; Souza Filho, 2006, p. 129). A raiz histórica do instituto 

encontra-se no primeiro documento apontado como reconhecedor do direito dos índios a terra 

no Brasil: o Alvará Régio de 1o de abril de 1680, que reconhecia a estes o direito as terras em 

que estivessem, pois os índios seriam os “primários e naturais senhores delas” (Silva, 1998, p. 

818; Souza Filho, 2006, p. 124), não podendo à época tal direito ser suplantado pela 

concessão das sesmarias. 

                                                 

37 O Peru é considerado hoje o epicentro de um movimento indígena, social e ambientalista cujo alvo são obras 
de infraestrutura e exploração de minérios, gás e petróleo, setores que alavancaram a América do Sul nos últimos 
anos. O Observatório Latino-Americano de Conflitos Ambientais acompanha os confrontos, auxiliando as 
comunidades afetadas. Segundo a entidade, há 122 focos de protesto na América do Sul só na área de mineração 
- em especial no Peru (26), Chile (25), Argentina (24) e Brasil (21) (Castro-Mendivil, 2011). Ressaltando-se que 
o Brasil é um país de dimensões continentais e possui menos protestos que seus vizinhos. Na Bolívia, indígenas 
conseguiram forçar o governo a não construir o segmento de uma rodovia entre Villa Tunari e San Ignacio de 
Mojos (Dourojeanni, 2012). Não se tem conhecimento de grandes obras de infraestrutura no Brasil que deixaram 
de ser realizadas em virtude de ações do movimento indígena. De duas uma: ou todas as obras respeitam os 
direitos indígenas ou estes povos não tem obtido êxito na defesa de seus direitos. 



 56 

No nível constitucional, a Carta Fundamental de 1988, diferentemente das 

constituições anteriores38 foi a que mais detalhadamente tratou do tema, trazendo dois artigos 

dedicados especialmente ao assunto (artigos 231 e 232) e a primeira a prever o direito dos 

índios de permanecerem índios (Souza Filho, 2006, p. 310), isto é, o direito à sobrevivência 

cultural segundo seus usos e costumes. 

Houve o reconhecimento implícito do descuido com esse grupo de brasileiros. A 

extensão da proteção revela que o constituinte brasileiro resolveu, em nome da igualdade, 

protegê-los de forma ampla (Araújo e Nunes Junior, 2010, p. 547), e o conseguiu num limite 

bem razoável (Silva, 1998, p. 813), motivo pelo qual o STF reconheceu “a Constituição 

Federal como estatuto jurídico da causa indígena” e “a demarcação das terras indígenas como 

capítulo avançado do constitucionalismo fraternal”, constituindo um “completo estatuto 

jurídico da causa indígena”39. 

Importante destacar que, além do disposto nos artigos 231 e 232, há inúmeras outras 

referências na Lei Maior visando à proteção dos povos indígenas: 

 

a) federalização das terras indígenas, por serem bens da União (art. 20, 

XI); 

b) federalização dos julgamentos das causas que versem sobre a 

disputa sobre direitos indígenas (art. 109, XI); 

c) competência privativa da União legislar sobre populações indígenas 

(art. 22, XIV);d) competência exclusiva do Congresso Nacional 

autorizar, em terras indígenas, a exploração e o aproveitamento de 

                                                 
38 A primeira Constituição brasileira a tratar sobre o direito dos índios a terra foi a de 1934 (“Art. 129. Será 
respeitada a posse de terra de silvícolas que nela se achem permanentemente localizados, sendo-lhes, entretanto, 
vedado aliená-las.”), possuindo a Carta de 1937 dispositivo com semelhante redação (art. 154), assim como a 
Constituição de 1946 (art. 216). A Constituição de 1967 trouxe avanços sobre o tema (“Art. 186. É assegurada 
aos silvícolas a posse permanente das terras que habitam e reconhecido o seu direito ao usufruto exclusivo dos 
recursos naturais e de todas as utilidades nelas existentes.”). Já o ato constitucional outorgada em 1969, também 
conhecido por alguns como Emenda Constitucional nº 1, foi mais além dispondo (art. 198, §§ 1º e 2º) serem 
nulos e extintos os efeitos jurídicos de qualquer natureza que tivessem por objeto o domínio a posse ou a 
ocupação das terras ocupadas por silvícolas, dessa nulidade não decorrendo direito de indenização aos ocupantes 
(Villares, 2009, p. 107-112). 
39 “...Os artigos 231 e 232 da Constituição Federal constituem um completo estatuto jurídico da causa indígena. 
11.4. O marco do conceito fundiariamente extensivo do chamado ‘princípio da proporcionalidade’. A 
Constituição de 1988 faz dos usos, costumes e tradições indígenas o engate lógico para a compreensão, entre 
outras, das semânticas da posse, da permanência, da habitação, da produção econômica e da reprodução física e 
cultural das etnias nativas. O próprio conceito do chamado ‘princípio da proporcionalidade’, quando aplicado ao 
tema da demarcação das terras indígenas, ganha um conteúdo peculiarmente extensivo” (Brasil, STF, Petição 
3388/RR, ementa). 



 57 

recursos hídricos e a pesquisa e lavra de riquezas minerais (art. 49, 

XVI); 

e) previsão expressa da função institucional do Ministério Público 

defender judicialmente os direitos e interesses das populações 

indígenas (art. 129, V); 

f) exigência de lei que estabeleça condições específicas para pesquisa 

e lavra de recursos minerais e o aproveitamento dos potenciais de 

energia hidráulica quando essas atividades se desenvolverem em terras 

indígenas (art. 176, § 1º); 

g) direito das comunidades indígenas utilizarem de suas línguas 

maternas e processos próprios de aprendizagem no ensino 

fundamental regular (art. 210, § 2º); 

h) dever estatal de proteção das manifestações da cultura indígenas, 

declarado um dos grupos participantes do processo civilizatório 

nacional (art. 215, § 1º); 

i) obrigação de a União concluir a demarcação das terras indígenas no 

prazo de cinco anos a partir da promulgação da Constituição (Ato das 

Disposições Constitucionais Transitórias - ADCT, art. 67); 

j) demarcação contínua das terras tradicionalmente ocupadas, de modo 

a evitar a formação de “bolsões” ou “ilhas” (STF)40. 

 

Importante destacar que todas estas referências tem a finalidade direta ou indireta de 

proteger a sobrevivência física e cultural dos povos indígenas, bem como proteger o ambiente 

natural em que vivem. 

A federalização do domínio das terras, na qual “a União é nua-proprietária e os índios 

situam-se como usufrutuários”41 revela o interesse nacional na proteção indígena e ambiental, 

e resguarda estes espaços e estes povos das ingerências políticas regionais. 

Lembre-se, como decido pelo STF, que inexiste na terra indígena qualquer semelhança 

com soberania ou autonomia: 

                                                 
40 O modelo peculiarmente contínuo de demarcação das terras indígenas. “O modelo de demarcação das terras 
indígenas é orientado pela ideia de continuidade. Demarcação por fronteiras vivas ou abertas em seu interior, 
para que se forme um perfil coletivo e se afirme a autossuficiência econômica de toda uma comunidade 
usufrutuária. Modelo bem mais serviente da ideia cultural e econômica de abertura de horizontes do que de 
fechamento em “bolsões”, “ilhas”, “blocos” ou “clusters”, a evitar que se dizime o espírito pela eliminação 
progressiva dos elementos de uma dada cultura (etnocídio).” (Brasil, STF, Pet. 3.388/RR). 
41 Brasil, STJ, 1ª Seção, MS 2046/DF e MS 1856-2/DF, citados por Alexandre de Moraes (2007, p. 2237). 



 58 

 

a titularidade de bens não se confunde com o senhorio de um território político. 
Nenhuma terra indígena se eleva ao patamar de território político, assim como 
nenhuma etnia ou comunidade indígena se constitui em unidade federada. Cuida-se, 
cada etnia indígena, de realidade sócio-cultural, e não de natureza político-territorial42. 

 

Todavia, como bem destacado pela Suprema Corte, esta centralidade da administração 

federal não deve excluir a atuação dos demais entes (Estados, Distrito Federal e Municípios), 

cada qual agindo segundo suas competências dentro do modelo de federalismo cooperativo 

adotado pela Carta de 198843. 

Quando estabelece competências (da Justiça Federal ou do Congresso Nacional) ou 

atribuições (do Ministério Público), a Constituição visa dar efetividade aos direitos 

socioambientais dos índios, sendo mister destacar que o constituinte julgou ser mais confiável 

garantir a defesa destes direitos pelo Poder Público federal, menos sujeitos à injunções 

político-econômicas regionais ou locais. 

Tal constatação é também feita pelo STF, que reconheceu: 

 

(...) o fato histórico de que Estados e Municípios costumam ver as áreas indígenas 
como desvantajosa mutilação de seus territórios, subtração do seu patrimônio e sério 
obstáculo à expansão do setor primário, extrativista vegetal e minerário de sua 
economia. Donde a expedição, por eles (Estados e Municípios), dos títulos de 
legitimação fundiária a que se referiu o ministro Maurício Correia no bojo da ADIN 
1.512, favorecedores de não-índios. Tanto quanto a práxis das alianças políticas de 
tais unidades federadas com agropecuaristas de porte, isolada ou conjugadamente com 
madeireiras e empresas de mineração, sempre que se põe em debate a causa do 
indigenato. Pelo que, entregues a si mesmos, Estados e Municípios, tanto pela sua 
classe dirigente quanto pelos seus estratos econômicos, tendem a discriminar bem 
mais do que proteger as populações indígenas44. 

 

                                                 
42 “Afirme-se, porém, que nenhuma terra indígena se eleva ao patamar de pessoa político-geográfica. Isto a partir 
da singela, mas robusta proposição de que o regramento constitucional-topográfico de todas elas se deu no título 
versante sobre a ‘Ordem Social’ (título de nº III). Não no título devotado à ‘Organização do Estado’, que é, 
precisamente, o título constitucional de nº III. Tampouco no título constitucional de nº IV, alusivo à 
‘Organização dos Poderes’ de cada qual das pessoas estatais federadas.” (Brasil, STF, Pet. 3.388/RR, voto do rel. 
Min. Ayres Britto). 
43 “NECESSÁRIA LIDERANÇA INSTITUCIONAL DA UNIÃO, SEMPRE QUE OS ESTADOS E 
MUNICÍPIOS ATUAREM NO PRÓPRIO INTERIOR DAS TERRAS JÁ DEMARCADAS COMO DE 
AFETAÇÃO INDÍGENA. A vontade objetiva da Constituição obriga a efetiva presença de todas as pessoas 
federadas em terras indígenas, desde que em sintonia com o modelo de ocupação por ela concebido, que é de 
centralidade da União. Modelo de ocupação que tanto preserva a identidade de cada etnia quanto sua abertura 
para um relacionamento de mútuo proveito com outras etnias indígenas e grupamentos de não-índios. A atuação 
complementar de Estados e Municípios em terras já demarcadas como indígenas há de se fazer, contudo, em 
regime de concerto com a União e sob a liderança desta. Papel de centralidade institucional desempenhado pela 
União, que não pode deixar de ser imediatamente coadjuvado pelos próprios índios, suas comunidades e 
organizações, além da protagonização de tutela e fiscalização do Ministério Público (inciso V do art. 129 e art. 
232, ambos da CF).” (Pet. 3388/RR). 
44 Idem, voto do rel. Min. Ayres Brito. 



 59 

Ainda visando assegurar efetividade, a Lei Maior prevê que os índios, suas 

comunidades e organizações são partes legítimas para ingressar em juízo em defesa de seus 

direitos e interesses, intervindo o Ministério Público em todos os atos do processo (art. 232). 

Esse dispositivo, que já constava da Lei 6.001/1973, foi elevado à categoria constitucional 

ampliando-se o direito de ação aos índios e às organizações indígenas, não mais mencionando 

a participação do órgão federal de proteção ao índio. 

Outra inovação importante é o reconhecimento dos povos indígenas como grupos 

perenes e não transitórios como considerava a legislação anterior a 1988, extirpando o 

paradigma assimilacionista de nosso ordenamento. 

Com efeito, enquanto o art. 8.º, XVII, o, da Constituição de 1967, com redação dada 

pela EC 1/69, dizia competir à União legislar sobre "a incorporação dos silvícolas à 

comunhão nacional", a Constituição de 1988 reconhece aos índios sua organização social, 

costumes, línguas, crenças e tradições (art. 231) ficando definitivamente afastada a idéia de 

serem as populações indígenas realidades transitórias (Barbosa, Barbosa e Barbosa, 2007), 

sendo inconstitucional qualquer referência à incorporação, integração, assimilação, ou outros 

termos equivalentes, tal como consta do art. 1º do Estatuto do Índio. 

A Constituição vigente adotou uma orientação multicultural45, reconhecendo indígenas 

como povos etnicamente diferenciados, rompendo com a ideologia integracionista do Código 

Civil de 1916 e do Estatuto do Índio, de modo que, sob o novo panorama constitucional 

assegura-se aos índios o direito de permanecerem como tais e de manterem sua identidade 

cultural. Esse princípio decorre de previsão expressa no item 22 da Declaração do Rio de 

1992 sobre Meio Ambiente e Desenvolvimento e harmoniza-se com o art. 216 da 

Constituição Federal (Santilli, J., 2005, p. 83). 

 

3.3. Conceito de índio 

 

Conceituar raças, etnias, é tarefa delicada e, a bem dizer, constitui uma ficção. Como 

bem atenta Diamond (2005, p. 105), ao estudar a formação das diferentes culturas da 

humanidade, é “equivocado pensar que existe uma clara diferença entre caçadores-coletores e 

produtores sedentários de alimentos”. 

                                                 
45 Na mesma linha, por exemplo, da Constituição colombiana, da Constituição Política dos Estados Mexicanos, 
da Constituição paraguaia, da Constituição Política do Peru, da Constituição do Equador, e da Nova Constituição 
Política do Estado Boliviano. 



 60 

Cabe destacar que qualquer conceituação aqui formulada tem apenas fins jurídicos e 

constitui, em verdade, uma imposição da sociedade invasora europeia, cujos primeiros 

exploradores do século XVI acreditava ter chegado à Índia. Os índios evidentemente não 

chamam a si mesmos dessa forma, mas sim referem-se ao seu povo (Suruí, Kaxinawá, etc.). 

A conceituação jurídica do que seja índio ganha maior relevância com o abandono do 

paradigma assimilacionista pelo ordenamento pátrio, a partir da garantia constitucional da 

identidade étnica e da sobrevivência física e cultural. Todavia, nosso constituinte não se 

preocupou em definir o que sejam índio ou povos indígenas. 

Diferente foi a opção da Constituição Política dos Estados Mexicanos, que define  

povos indígenas como aqueles que descendem de populações que habitavam o território atual 

do país ao iniciar-se a colonização e que conservam suas próprias instituições sociais, 

econômicas, culturais e políticas, ou parte delas, devendo possuir consciência de sua 

identidade indígena (art. 2º)46. 

Também a Nova Constituição Política do Estado Boliviano definiu nação ou povo 

indígena originário camponês toda a coletividade humana que compartilha identidade cultural, 

idioma, tradição histórica, instituições, territorialidade e cosmovisão, cuja existência é 

anterior a invasão colonial espanhola (art. 30, I)47. 

Outra definição de povos indígenas é a da Convenção nº 169 da Organização 

Internacional do Trabalho (OIT) sobre Povos Indígenas e Tribais, promulgada entre nós pelo 

Decreto 5.051/2004, e que conceitua (art. 1º): 

 

1. 
a) povos tribais em países independentes, cujas condições sociais, culturais e 
econômicas os distingam de outros setores da coletividade nacional, e que estejam 
regidos, total ou parcialmente, por seus próprios costumes ou tradições ou por 
legislação especial; 
b) aos povos em países independentes, considerados indígenas pelo fato de 
descenderem de populações que habitavam o país ou uma região geográfica 
pertencente ao país na época da conquista ou da colonização ou do estabelecimento 
das atuais fronteiras estatais e que, seja qual for sua situação jurídica, conservam todas 
as suas próprias instituições sociais, econômicas, culturais e políticas, ou parte delas. 
2. 
A consciência de sua identidade indígena ou tribal deverá ser considerada como 
critério fundamental para determinar os grupos aos que se aplicam as disposições da 
presente Convenção. 
 

Em nosso ordenamento, a definição jurídica de índio encontra-se na Lei 6.001/1973, 

que (art. 3º): 

                                                 
46 Tradução livre. 
47 Tradução livre. 



 61 

 

I - Índio ou Silvícola - É todo indivíduo de origem e ascendência pré-colombiana que 
se identifica e é identificado como pertencente a um grupo étnico cujas características 
culturais o distinguem da sociedade nacional; 
II - Comunidade Indígena ou Grupo Tribal - É um conjunto de famílias ou 
comunidades índias, quer vivendo em estado de completo isolamento em relação aos 
outros setores da comunhão nacional, quer em contatos intermitentes ou permanentes, 
sem contudo estarem neles integrados. 

 

Embora tal definição de índio seja tecnicamente satisfatória, estando em harmonia 

com a Constituição de 1988, a de comunidade indígena ainda se apega ao paradigma de 

integração ou assimilação, pressupondo que, ao integrar-se, o índio deixa de ser índio. 

Certamente que o fato do indígena falar português, usar internet, possuir conta 

bancária, ou professar uma religião cristã não significa necessariamente que este deixe de ser 

índio. 

Com efeito, o “ser índio” é algo muito mais complexo, que se constata caso a caso 

segundo uma junção de várias características. 

A consciência de pertencimento, olvidada pelo Estatuto do Índio, é um dos traços 

vitais para o conceito de índio, ensinando José Afonso da Silva (1998, p. 815) que o 

“sentimento de pertinência a uma comunidade indígena é que identifica o índio”, ou seja, 

“índio é quem se sente índio”. 

Sobre o tema, o STF acolheu um conceito amplo de índio: 

 

O substantivo “índios” é usado pela Constituição Federal de 1988 por um modo 
invariavelmente plural, para exprimir a diferenciação dos aborígenes por numerosas 
etnias. Propósito constitucional de retratar uma diversidade indígena tanto interétnica 
quanto intra-étnica. Índios em processo de aculturação permanecem índios para o fim 
de proteção constitucional. Proteção constitucional que não se limita aos silvícolas, 
estes, sim, índios ainda em primitivo estádio de habitantes da selva48. 

 

O anteprojeto de Estatuto dos Povos Indígenas, proposto em 2009 pela Comissão 

Nacional de Política Indigenista do Ministério da Justiça, formula as seguintes definições (art. 

9º), a nosso ver acertadas: 

 

I - Povos indígenas, as coletividades de origem pré-colombiana que se distinguem no 
conjunto da sociedade e entre si, com identidade e organização próprias, cosmovisão 
específica e especial relação com a terra que habitam. 
II - Comunidade, o grupo humano local, parcela de um ou mais povos indígenas com 
organização própria. 
III - Indígena, o indivíduo que se considera como pertencente a um povo ou 
comunidade, e é por seus membros reconhecido como tal. 

                                                 
48 Brasil, STF, Pet. 3388/RR, ementa. 



 62 

 

Outro aspecto importante a ser sedimentado é o de que tanto a Constituição de 1988 

quanto a Convenção 169 da OIT, não tratam mais os povos indígenas sob a perspectiva 

assimilacionista como se os índios fossem, um dia, pela evolução, abandonar a sua identidade 

indígena para serem “incorporados à comunhão nacional”, tal como prevê o art. 1º do Estatuto 

do Índio, visivelmente inconstitucional49. 

Dispõem a Constituição de 1988 e a Convenção 169 da OIT que há identidades 

coletivas indígenas permanentes e não transitórias, dentro do território brasileiro, as quais 

alcançam os indivíduos que as integram, devendo ser respeitadas e protegidas em função 

dessa diferença. As leis, para garantia desses direitos, só podem ser elaboradas pela União, 

vedado aos Estados-membros e aos municípios disporem sobre o assunto. 

Fica, assim, definitivamente afastada a idéia de serem as populações indígenas 

realidades transitórias. Assim, os povos indígenas têm que ser encarados, a partir da 

Constituição Federal de 1988, como sociedades, grupos humanos diferenciados, com direitos 

específicos, e que como tal vão permanecer. 

Infelizmente, malgrado a mudança completa de orientação da nova Constituição, já 

com mais de vinte anos de existência, alguns setores da sociedade e mesmo operadores do 

direito continuam querendo dividir os índios entre integrados e não integrados à comunhão 

nacional. Isso é muito frequente em casos de aplicação da lei penal. Tal procedimento é, no 

mínimo, inconstitucional, pois: 

 

Não há duas categorias de índios. Todo indivíduo que se reconhece como índio e que 
é reconhecido por um povo ou comunidade indígena como um de seus membros é 
índio. Pouco importa considerações de quem quer que seja sobre o modo de vida, uso 
de roupas e outras elementos identificados como característicos da sociedade 
moderna, pelos índios, para, a partir disso, decidir quem é índio de verdade e quem é 
índio integrado (Barbosa, Barbosa e Barbosa, 2007). 

 

Os povos indígenas, como qualquer outra comunidade com base histórico-cultural 

própria, não param no tempo, estando sempre sujeitos a evolução, que poderá ser mais rápida 

ou mais lenta, mas sempre acarretará mudanças e sua cultura é constantemente reproduzida, e 

não igual a si mesma, pois nenhuma cultura é isolada, estando sempre em contato com outras 

culturas (Silva, 1998, p. 815). 

Este “reprocessamento” da cultura, inerente a todos os povos que interagem com 

                                                 
49 “Art. 1º. Esta Lei regula a situação jurídica dos índios ou silvícolas e das comunidades indígenas, com o 
propósito de preservar a sua cultura e integrá-los, progressiva e harmoniosamente, à comunhão nacional.”. 



 63 

outros, não destrói a identidade cultural, isto é, não acarreta descaracterização. Esta 

resistência adaptativa é a forma que os índios encontram de sobreviver e garantir melhores 

condições de vida na nova situação em que se encontram. 

O conceito de tradição também tem sido repensado, prevalecendo, hoje, o pressuposto 

de que ela também se modifica ao ser transmitida. Tudo que se transmite é recebido conforme 

a maneira do recebedor50, o que implica em valorizar mais a apropriação do que a 

transmissão. No caso da história indígena, trata-se de deslocar o foco da análise dos 

colonizadores para os índios, procurando identificar suas formas de compreensão e seus 

próprios objetivos nas várias situações de contato por eles vividas (idem, p. 22-23). 

O grande desafio dos povos indígenas, superada a fase de positivação de seus direitos, 

será o de alcançar vida digna com desenvolvimento sustentável, protegendo os vastos recursos 

naturais de suas terras, cujo usufruto lhes pertence, mas que abrigam um patrimônio de toda a 

humanidade. 

 

3.4. Princípios das terras indígenas 

 

Do regime traçado na Constituição da República nos artigos 231 e 232 é possível 

extrair uma estrutura principiológica das terras indígenas. Esse núcleo de princípios se irradia 

sobre diferentes normas compondo-lhes o espírito e servindo de critério para a sua exata 

compreensão e inteligência. 

 

3.4.1. Originariedade 

 

Admitir que determinadas terras são indígenas significa reconhecê-las com caráter 

originário (primário), não decorrendo sua validade do ordenamento atual, mas de um direito 

anterior à ordem jurídica estabelecida pela Coroa portuguesa em 1500. 

Assim é que o caput do art. 231 da Constituição reconhece aos índios os direitos 

originários sobre as terras que tradicionalmente ocupam, consagrando o instituto do 

indigenato, fonte primária e congênita da posse territorial, independentemente da existência 

de título para legitimá-lo51. 

                                                 
50 Ver, a respeito, o interessante estudo da incorporação de valores capitalistas pelos Xikrin-Mebêgôkre, que 
recebem recursos decorrente de compensação social por parte de mineradora (Gordon, 2006). 
51 Brasil, TRF da 1ª Região, Apelação Cível nº 1999.36.00.007199-3/MT, 3ª Turma, Rel. Carlos Olavo. j. 
14.02.2011, e-DJF1 29.04.2011, p. 0111. 



 64 

Como consequência do princípio, o direito do índio a terra “prepondera sobre direitos 

privados, direitos adquiridos e, inclusive, sobre a propriedade registrada em escritura 

pública”52. 

Não tratando, todavia, de um poder ilimitado, está sujeito à autolimitação, decorrente 

de seus próprios princípios, bem como à necessidade de convivência com os demais direitos 

fundamentais previstos na Constituição, que acarreta limitações recíprocas, num esforço 

horizontal e igualitário de harmonização no interesse coletivo, tal como se observa com 

relação ao meio ambiente53. 

O reconhecimento da terra indígena ocorre através de ato denominado demarcação, o 

qual possui natureza jurídica meramente declaratória (com efeitos ex tunc, portanto), cujo 

objetivo é tão somente “precisar a real extensão da posse para assegurar a plena eficácia do 

dispositivo constitucional”. A terra indígena, dessa forma, “existe e se legitima 

independentemente de qualquer ato constitutivo” (Leitão, in Santilli J. et al, 1993, p. 67). José 

Afonso da Silva, seguindo a lição de João Mendes Junior, ensina que, por força do princípio 

do indigenato, as terras indígenas são “congenitamente possuídas” (Silva, 1998, p. 819). 

O procedimento administrativo, regulamentado pelo Decreto 1.775/1996, determina 

que a demarcação será fundamentada em estudo antropológico de identificação e delimitação, 

elaborado por grupo técnico especializado coordenado por antropólogo, formado com o fim 

                                                 
52 Brasil, TRF da 4ª Região, Agravo de Instrumento nº 0028919-98.2010.404.0000/SC, 3ª Turma, Rel. Fernando 
Quadros da Silva. j. 17.05.2011, unânime, DE 25.05.2011. 
53 No julgamento da demarcação da TI Raposa Serra do Sol pelo STF (Brasil, STF, Pet. 3.388/RR), o min. 
Menezes Direito, ao proferir o seu voto-vista, fez constar uma série de 18 condições a serem obedecidas pela 
população indígena, decorrentes de outros direitos fundamentais constitucionais que conformam o direito 
indígena a terra. Dentre elas, é útil citar: “3 – O usufruto dos índios não abrange a pesquisa e a lavra de recursos 
naturais, que dependerá sempre de autorização do Congresso Nacional; 4 – O usufruto dos índios não abrange a 
garimpagem nem a faiscação, dependendo-se o caso, ser obtida a permissão da lavra garimpeira; 5 – O usufruto 
dos índios fica condicionado ao interesse da Política de Defesa Nacional. A instalação de bases, unidades e 
postos militares e demais intervenções militares, a expansão estratégica da malha viária, a exploração de 
alternativas energéticas de cunho estratégico e o resguardo das riquezas de cunho estratégico a critério dos 
órgãos competentes (o Ministério da Defesa, o Conselho de Defesa Nacional) serão implementados 
independentemente de consulta a comunidades indígenas envolvidas e à Funai; 6 – A atuação das Forças 
Armadas e da Polícia Federal na área indígena, no âmbito de suas atribuições, fica garantida e se dará 
independentemente de consulta a comunidades indígenas envolvidas e à Funai; 7 – O usufruto dos índios não 
impede a instalação pela União Federal de equipamentos públicos, redes de comunicação, estradas e vias de 
transporte, além de construções necessárias à prestação de serviços públicos pela União, especialmente os de 
saúde e de educação; 8 – O usufruto dos índios na área afetada por unidades de conservação fica restrito ao 
ingresso, trânsito e permanência, bem como caça, pesca e extrativismo vegetal, tudo nos períodos, temporadas e 
condições estipuladas pela administração da unidade de conservação, que ficará sob a responsabilidade do 
Instituto Chico Mendes de Conservação da Biodiversidade; (...) 12 – O ingresso, trânsito e a permanência de 
não-índios não pode ser objeto de cobrança de quaisquer tarifas ou quantias de qualquer natureza por parte das 
comunidades indígenas; 13 – A cobrança de tarifas ou quantias de qualquer natureza também não poderá incidir 
ou ser exigida em troca da utilização das estradas, equipamentos públicos, linhas de transmissão de energia ou de 
quaisquer outros equipamentos e instalações colocadas a serviço do público tenham sido excluídos 
expressamente da homologação ou não”. 



 65 

de apurar a natureza etno-histórica, sociológica, jurídica, cartográfica e ambiental das terras 

(Santos Filho, 2005, p. 99). Ao final do procedimento, Portaria será emitida pelo Ministro da 

Justiça demarcando a área (art. 2o, § 10o, I)54, sendo homologada através de Decreto do 

Presidente da República (art. 5o). 

 

3.4.2. Tradicionalidade 

 

Outro princípio basilar das terras indígenas é o da tradicionalidade, que é positivado 

no caput e no § 1º do art. 231 da Constituição, e significa que estes espaços baseiam-se na 

ocupação tradicional pelos índios, isto é, num modo peculiar de posse que decorre de seus 

valores culturais pré-colombianos, não se confundindo com a posse da sociedade de origem 

européia. 

Terras tradicionalmente ocupadas, não se confundem com ocupação imemorial, no 

dizer de José Afonso da Silva (1998, p. 818): 

 

O tradicionalmente refere-se, não a uma circunstância temporal, mas ao modo 
tradicional de os índios ocuparem e utilizarem as terras e ao modo tradicional de 
produção, enfim, ao modo tradicional de como eles se relacionam com a terra, já que 
há comunidades mais estáveis, outras menos estáveis, e as que têm espaços mais 
amplos pelo qual se deslocam etc. 

 

Assim sendo, a Constituição não reconheceu aos povos indígenas uma posse comum, 

mas uma posse atrelada ao uso tradicional, que envolve basicamente dois requisitos: 

reprodução física e cultural, segundo seus usos, costumes e tradições e preservação dos 

recursos ambientais necessários a seu bem-estar. Trata-se de condições sine qua non para que 

tal posse mantenha seu caráter de permanência, conforme dispõe a Constituição. 

 

3.4.3. Indisponibilidade 

 

As terras indígenas são inalienáveis e indisponíveis, e os direitos sobre elas, 

imprescritíveis, sendo nulos e extintos, não produzindo efeitos jurídicos, os atos que tenham 

                                                 
54 A Portaria de demarcação não é a única decisão possível ao Ministro da Justiça findo o procedimento de 
demarcação. Caso entenda pela necessidade de novas diligências, poderá o Ministro determiná-las, as quais 
deverão ser cumpridas no prazo de noventa dias art. 2o, § 10o, II). Poderá ainda, através de decisão 
fundamentada, desaprovar a identificação da área, hipótese em que os autos retornarão ao órgão federal de 
assistência ao índio (inciso III). 



 66 

por objeto a ocupação, o domínio, a posse das terras ou a exploração de suas riquezas 

naturais, conforme estatuem os parágrafos 4º e 6º do art. 231. 

Dessa garantia não decorre sequer direito a indenização ou a ações contra a União, 

salvo, na forma da lei, quanto às benfeitorias derivadas da ocupação de boa-fé. 

Quanto à exploração dos recursos naturais, também é ressalvada a possibilidade de 

exploração, salvo se demonstrado relevante interesse público da União, segundo o que 

dispuser lei complementar. 

A verificação de que as terras tradicionalmente ocupadas pelos índios constituem uma 

proteção absoluta, verificada pelo parágrafo 6º do art. 231, fulmina de nulidade qualquer ato 

de posse ou propriedade, independentemente da boa-fé ou origem histórica, ressalvada a 

benfeitoria de boa-fé, já que o constituinte brasileiro instituiu uma forma de perda da 

propriedade e da posse, ou seja, ao reconhecer o bem da União, indiretamente anulou todos os 

títulos de propriedade e atos de posse contrários ao bem em proteção (Araújo e Nunes Junior, 

2010, p. 548-549). 

 

3.4.4. Exclusividade de usufruto 

 

Conforme determina o § 2º do art. 231 da CR, cabe aos índios o usufruto exclusivo das 

riquezas do solo, dos rios e dos lagos  existentes nas terras por eles ocupadas de forma 

tradicional. 

Nesses moldes,  

 

Na relação jurídica que identifica o regime constitucional das terras indígenas, os 
povos são apenas depositários de bens que se transferem entre as gerações, em uma 
cadeia imemorial e ininterrupta, sendo a posse indígena, portanto, uma relação 
intertemporal (Ayala, in Canotilho et al, 2007, p. 283). 

 

Não significa, portanto, que, por possuir o usufruto exclusivo, os índios podem 

desobedecer às regras ambientais previstas na Constituição e legislação. Os direitos devem ser 

sempre entendidos de forma a se organizar, calibrando-se com os outros direitos assegurados 

no texto constitucional. Dessa forma, a exploração das riquezas naturais das terras da União, 

com posse permanente dos índios, deve observar as normas gerais de proteção ambiental, sob 

pena de proteger-se o meio ambiente de um lado, podendo existir, potencialmente, lesão 

ambiental de outro (Araújo e Nunes Junior, 2010, p. 549). 



 67 

A própria Constituição cuidou, entretanto, de estabelecer uma exceção ao referido 

princípio, prevendo no parágrafo 3º o art. 231 o aproveitamento dos recursos hídricos, 

incluídos os potenciais energéticos, e a pesquisa e a lavra das riquezas minerais, desde que 

mediante autorização do Congresso Nacional, ouvidas as comunidades afetadas, e sendo-lhes 

assegurada participação nos resultados da lavra, na forma da lei. 

 

3.4.5. Irremovibil idade 

 

Em consonância com o princípio da originariedade, a Constituição veda a remoção dos 

grupos indígenas de suas terras, salvo, ad referendum do Congresso Nacional, em caso de 

catástrofe ou epidemia que ponha em risco sua população, ou no interesse da soberania do 

País, após deliberação do Congresso Nacional, garantido, em qualquer hipótese, o retorno 

imediato logo que cesse o risco (§ 5º do art. 231). 

Reconhecendo a importância do tema, o STF decidiu que a  

 

Terra indígena, no imaginário coletivo aborígine, não é um simples objeto de direito, 
mas ganha a dimensão de verdadeiro ente ou ser que resume em si toda 
ancestralidade, toda coetaneidade e toda posteridade de uma etnia. Donde a proibição 
constitucional de se remover os índios das terras por eles tradicionalmente ocupadas, 
assim como o reconhecimento do direito a uma posse permanente e usufruto 
exclusivo, de parelha com a regra de que todas essas terras ‘são inalienáveis e 
indisponíveis, e os direitos sobre elas, imprescritíveis’ (§ 4º do art. 231 da 
Constituição Federal)55. 

 

Este princípio tem sido desrespeitado continuadamente quando da construção de 

usinas hidrelétricas (UHE), o que demonstra preponderância do interesse econômico sobre o 

socioambiental. Exemplo de relocação de várias tribos indígenas (Tapupunã, Taquari e 

Waimiri-Atroari) para a formação de reservatório é o da Usina Hidrelétrica (UHE) de Balbina 

(Amazonas), com o alagamento de cerca de 235.000 hectares (Gil, 2011). 

Trata-se de desrespeito ao direito de irremovibilidade, o qual possui uma inegável 

dimensão ambiental, visto que impede a utilização do espaço territorial para outro fim que não 

o da terra indígena.  

 

3.5. Natureza jurídica do direito dos índios a terra 

 

                                                 
55 Pet. 3388/RR. 



 68 

No que tange à titularidade, o direito indígena as terras tradicionais, positivado no art. 

231 é de caráter difuso eis que se amolda perfeitamente à definição do inciso I do art. 81 da 

Lei 8.078/199056, por ser de natureza indivisível, tendo como titulares pessoas indeterminadas 

e ligadas por circunstâncias de fato. 

Com relação às dimensões dos direitos fundamentais, trata-se de direito de segunda 

dimensão, por incluir-se nos direitos sociais, culturais e econômicos de caráter social e 

coletivo, abraçado, no dizer de Paulo Bonavides (2006, p. 564) ao princípio da igualdade, 

porque visando a sobrevivência física e cultural com dignidade destes povos, relacionando-se 

ao estabelecimento do piso vital mínimo (Fiorillo, 2005, p. 64), conceito que contém os 

valores mínimos fundamentais para o desfrute da sadia qualidade de vida. 

Evidente que, como se verá mais adiante, as terras indígenas, por sua função 

ambiental, concretizam também um direito fundamental de terceira dimensão: o direito ao 

ambiente ecologicamente equilibrado, patrimônio comum da humanidade. 

Desse modo, as terras indígenas são campo de realização de direitos difusos de 

segunda e terceira dimensão, já que ali devem se cumprir as determinações constantes 

respectivamente dos artigos 231 e 225 da Constituição, os quais preveem direitos sociais dos 

povos indígenas (sobrevivência física e cultural) e direitos destas comunidades e de toda a 

humanidade, consubstanciado na defesa do ambiente ecologicamente equilibrado. 

 

3.6. Afetação indígena  

 

Afetação e desafetação de um bem diz respeito aos fins para os quais está sendo 

utilizado um bem público. São fatos administrativos dinâmicos que indicam a alteração das 

finalidades deste bem, ou seja, independem de ato formal. Na afetação, a ocorrência de um 

fato altera a finalidade do bem público. Na desafetação dá-se o inverso: o fato administrativo 

desativa a finalidade outrora conferida a um bem público (Carvalho Filho, 2009, p. 1082-

1083). 

A posse indígena, em nosso Direito, também se constitui em fato administrativo que 

pode afetar um espaço territorial, e, ao inverso, no caso da cessação desta modalidade de 

posse (que não deve ser confundida com a posse civil, vale lembrar) desafetar uma área. 

Por ser reconhecida como direito anterior ao estabelecimento do Estado (já que a 

Constituição fala em direitos “originários”) e, portanto, do ordenamento jurídico, tem condão 
                                                 
56 Aplicável a todo e qualquer direito difuso ou coletivo por força do art. 21 da Lei 7.347/1985 (Lei da Ação 
Civil Pública). 



 69 

não apenas de alterar a finalidade de uma terra pública, mas igualmente de modificar o regime 

de uma terra privada57. 

O título que garante o exercício de todos os atributos desse direito originário às terras 

não é a propriedade, ou o domínio, nem mesmo a posse sob a ótica privatística, mas a posse 

indígena, que compreende, simplesmente, a ocupação da terra de modo permanente e 

tradicional, refletindo a identidade étnica específica, independentemente de demarcação, uma 

vez que os direitos incidentes sobre esses espaços são originários, e não exercem função 

patrimonial (Ayala, in Canotilho et al, 2007, p. 282-283). 

Nas terras indígenas, assim, “o regime de dominialidade é exercido sobre uma espécie 

de propriedade que é reservada ou vinculada, afetada unicamente a finalidades especialmente 

voltadas ao usufruto permanente de seus beneficiários” (idem, p. 284). 

Em outras palavras, a posse indígena, se preenchidos os requisitos do art. 231 da 

Constituição da República, faz afetar qualquer terra, pública ou particular, às finalidades 

previstas no texto constitucional, razão pela qual constitui “um heterodoxo instituto de Direito 

Constitucional, e não uma ortodoxa figura de Direito Civil”58. 

Suponha-se, por exemplo, que um imóvel sem utilização venha a ser ocupado por uma 

comunidade indígena, que passa a usar da área de modo tradicional durante um período 

imemorial, ali passa a criar suas formas de ser e viver, articula sua reprodução física e 

cultural, incorpora o local em sua cosmovisão. O bem, seja público ou privado, passará a ser 

dotado de afetação indígena. 

Imagine-se, por outro lado, que uma área outrora ocupada por uma comunidade 

indígena, é desocupada, seja por extermínio ou migração voluntária, por exemplo, com isso 

desligando-se de todo o acervo cultural que a impregnava. Neste caso, terá havido desafetação 

indígena. 

De se destacar que não importa a forma pela qual se processa a alteração da finalidade 

do espaço. Relevante será a ocorrência em si da alteração da finalidade (idem, p. 1.084), seja 

                                                 
57 Para o STF, a Carta Política, com a outorga dominial da terra indígena atribuída à União, criou, para esta, uma 
propriedade vinculada ou reservada, que se destina a garantir aos índios o exercício dos direitos que lhes foram 
reconhecidos constitucionalmente (CF, art. 231, § 2º, § 3º e § 7º), visando, desse modo, a proporcionar às 
comunidades indígenas bem-estar e condições necessárias à sua reprodução física e cultural, segundo seus usos, 
costumes e tradições.” (RE 183.188, 1ª Turma, Rel. Min. Celso de Mello, julgamento em 10-12-1996, DJ de 14-
2-1997). 
58 Brasil, STF, Pet. 3388/RR, voto do rel. Min. Ayres Britto. 



 70 

para afetar ou desafetar a área do uso indígena, independentemente do ato administrativo de 

demarcação, cujo efeito é meramente declaratório59. 

Interessante questão, porém, é a que se vislumbra no caso de área particular 

desocupada que se torna objeto de posse indígena (apta a ser declarada terra indígena por 

preencher os pressupostos do art. 231 da CR) e, posteriormente, vem a ser abandonada 

definitivamente pela comunidade. Quais seriam os efeitos para a dominialidade do bem sem o 

ato de demarcação se a posse tradicional cessou? Permaneceria sob o domínio do particular? 

Deveria ser declarada assim mesmo terra indígena? 

Nenhuma destas duas opções representa a melhor solução, e uma interpretação do 

texto constitucional mostra que posse indígena já extinta não deve ser objeto de demarcação, 

ao mesmo tempo em que a propriedade rural que não atende a sua função social (como se 

verifica no caso em questão) deve ser desapropriada pela União por interesse social, para fins 

de reforma agrária, a teor do art. 184 da CR. Outra hipótese seria a transformação do espaço 

territorial em unidade de conservação (Lei 9.985/2000), no caso de estarem presentes 

atributos ambientais que ensejem especial proteção (CR, art. 225, § 1º, III). 

 

3.7. Outras espécies de áreas indígenas 

 

A Constituição de 1988, conforme já visto, dispõe sobre a existência de “terras 

indígenas”, não prevendo qualquer outra modalidade ou subdivisão deste instituto jurídico. 

Ocorre que a Lei 6.001/1973 previa no art. 26 que a União poderia estabelecer em 

qualquer parte do território nacional “áreas reservadas”, “destinadas à posse e ocupação pelos 

índios, onde possam viver e obter meios de subsistência, com direito ao usufruto e utilização 

das riquezas naturais e dos bens nelas existentes, respeitadas as restrições legais”. 

Segundo a sistemática do Estatuto do Índio, estas áreas não se confundiriam com as 

terras indígenas previstas na Constituição de 1988, e, a teor do que dispõe o parágrafo único 

do art. 26, e se organizariam sob três modalidades: reserva indígena, parque indígena ou 

colônia agrícola indígena. Além disso, a Lei 6.001/1973 dispõe ainda a figura do território 

federal indígena (art. 30). 

Nos termos do art. 27 a reserva indígena é uma área destinada a servir de “habitat” a 

grupo indígena, com os meios suficientes à sua subsistência.  

                                                 
59 Oportuno lembrar que o STF, já decidiu que “é vedada a ampliação da terra indígena já demarcada” (Brasil, 
Pet. 3388/RR, voto-vista do rel. Min. Menezes Direito). 



 71 

Já o parque indígena, nos termos do art. 28, seria a área contida em terra na posse de 

índios, cujo grau de integração permita assistência econômica, educacional e sanitária dos 

órgãos da União, em que se preservem as reservas de flora e fauna e as belezas naturais da 

região.  

No parque indígena seriam respeitados a liberdade, usos, costumes e tradições dos 

índios (§ 1º), devendo medidas de polícia, necessárias à ordem interna e à preservação das 

riquezas existentes na área do parque, ser tomadas por meios suasórios e de acordo com o 

interesse dos índios que nela habitam (§ 2º). Prevê-se o “loteamento das terras” dos parques 

indígenas, que obedecerá ao regime de propriedade, usos e costumes tribais, bem como às 

normas administrativas nacionais, que deverão ajustar-se aos interesses das comunidades 

indígenas (§ 3º). 

A idéia que fundamentava o parque indígena, hoje totalmente ultrapassada, era de que 

os povos indígenas em alguns casos permaneceriam vivendo eternamente como parte da 

paisagem natural (numa visão também vetusta de paisagem, a de Natureza intocada), 

seguindo o paradigma do bom selvagem preservador da natureza60. 

A colônia agrícola indígena, por sua vez, é a área destinada à exploração agropecuária, 

administrada pelo órgão de assistência ao índio, onde convivam tribos aculturadas e membros 

da comunidade nacional (art. 29), o que se assemelha a um instituto de caráter agrário, 

semelhante a um assentamento. 

Havia, por fim, a figura do território federal indígena, unidade administrativa 

subordinada à União, instituída em região na qual pelo menos um terço da população seja 

formada por índios (art. 30).  

É bastante questionável a constitucionalidade e até mesmo a utilidade destas 

modalidades de terras indígenas. Sob o regime inaugurado em 1988, importa é a preservação 

do patrimônio cultural e ambiental, sendo absolutamente inócuas as diversas modalidades de 

terras indígenas previstas na Lei 6.001/1973. Nesse sentido, o anteprojeto de Estatuto dos 

Povos Indígenas, proposto em 2009 pela Comissão Nacional de Política Indigenista do 

Ministério da Justiça, acertadamente suprime todas estas categorias, de modo a haver apenas e 

tão somente a figura da terra indígena, em harmonia com o texto constitucional61. 

                                                 
60 O exemplo mais conhecido é o do Parque Indígena do Xingu, resultado do esforço heróico dos irmãos Villas-
Bôas. 
61 Cabe registrar a existência de aresto do STJ que entende que, no caso de se concluir pela inexistência de 
tradicionalidade das terras atualmente ocupadas por índios, em criar reservas indígenas, na forma dos arts. 26 e 
27 da Lei 6.001/73 (Brasil, STJ, REsp nº 1114012/SC, 1ª Turma, Rel. Denise Arruda. j. 10.11.2009, maioria, 



 72 

 

3.8. Principais ameaças ao ambiente das terras indígenas 

 

A fim de fornecer subsídios necessários à análise da função ambiental das terras 

indígenas,  cumpre listar algumas das principais ameaças atualmente verificadas no país ao 

cumprimento desta missão. A problemática é variada, envolvendo muitas vezes índios, não-

índios, setores empresariais, inércia ou incúria do Poder Público, e certamente, ausência de 

uma política indigenista e ambiental bem definidas. A indecisão governamental (legislativa, 

executiva e em certos casos judicial) sobre papel das terras indígenas como espaços 

territoriais especialmente protegidos as deixa vulneráveis a dilapidação do seu valioso 

patrimônio ambiental. 

 

3.8.1. Mineração e garimpo 

 

Tanto a atividade de mineração como o garimpo possuem elevado impacto ambiental, 

e, como se observa do processo histórico brasileiro, é realizada em grande parte à margem da 

lei. Mesmo no caso da mineração, cujos empreendimentos são licenciados, é de se ressaltar a 

influência do lobby minerário, facilitando por meio de injunções políticas a autorização de 

empreendimentos de duvidosa sustentabilidade. 

Embora o usufruto dos índios não abranja a garimpagem nem a faiscação, 

dependendo-se o caso, devendo ser obtida a permissão da lavra garimpeira, conforme já 

decidiu o STF62, as lideranças indígenas tem se aliado a garimpeiros em inúmeros casos, 

“arrendando” as terras para a atividade, em que pese alguns honrosos casos de resistência 

indígena a esta dilapidação do patrimônio ambiental.  

Os benefícios sociais produzidos pelo setor estão muito aquém das divisas que ele 

gera. As empresas mineradoras contam com isenções e subsídios do governo e apenas uma 

fração de seus lucros fica na região impactada. A indústria extrativa mineral responde por 

apenas 7% do Produto Interno Bruto (PIB) da região e gera só 3% dos empregos formais 

(Carvalho Filho, op. cit., p. 34). 

Os impactos socioambientais, entretanto, são imensos. 

                                                                                                                                                         

DJe 01.12.2009). A nosso ver, inexistindo tradicionalidade, inexiste qualquer modalidade de área indígena e o 
problema da terra passa a ser tratado no âmbito da reforma agrária. 
62 Pet. 3.388/RR, voto-vista do Min. Menezes Direito. 



 73 

Estatisticamente, a mineração ilegal é um dos três crimes mais comuns nas áreas 

protegidas da Amazônia, ao lado da extração de madeira e da caça, correspondendo, juntos, a 

83% dos casos analisados (Barreto, Araújo e Brito, 2010). Além disso, a grande pressão 

externa toma a forma de cooptação ou divisão de lideranças indígenas63 (Cunha, 1999). 

É internacionalmente célebre o caso da invasão das terras e massacre dos Yanomami 

(Amazonas e Roraima) entre 1987 a 1990, quando cerca de 40 mil garimpeiros invadiram as 

terras em busca de ouro (obtido mediante uso do mercúrio, o qual se integra de modo 

indelével aos cursos de água e fauna aquática). Mais de mil índios morreram por conta de 

conflitos e doenças. Mesmo depois da homologação da TI Yanomami, em 1992, e de diversas 

operações policiais e militares para desintrusão, os problemas continuaram, sendo que entre 

2008 e 2009, lideranças Yanomami voltaram a denunciar o aumento da presença dos 

invasores em suas terras. 

Em 2004, outro massacre, dessa vez de 29 garimpeiros, ocorreu na TI Roosevelt 

(Rondônia), habitada pelos índios Cinta-larga. O crime foi o clímax de uma espiral de 

violência iniciada em 1999, quando uma das maiores jazidas de diamante do mundo foi 

descoberta na área. Quase cinco mil garimpeiros chegaram a trabalhar no local. Lideranças 

Cinta-Larga enriqueceram tão rapidamente que inflacionaram o mercado imobiliário de 

Cacoal, principal município da região. Por outro lado, o custo para o Poder Público combater 

as organizações criminosas que ali se instalaram é elevado, necessitando mobilizar efetivo de 

todas as Polícias (Federal, Rodoviária Federal, Civil e Militar), do Exército, Ibama e Funai. 

A terra indígena Xikrin do Cateté (Pará) tem 99,32 % de sua área com incidência de 

oito títulos minerários e 120 requerimentos de pesquisa. Os processos envolvem 11 

substâncias diferentes como cobre, níquel, cassiterita e chumbo. Mais de 60% deles têm o 

ouro como objeto. No início dos anos 1980, a Serra dos Carajás, no sudeste do Pará, área 

limítrofe a TI Xikrin do Cateté, começou a ser explorada pela Empresa Vale . Mais de um 

bilhão de toneladas de minério de ferro já foram extraídas do local. Com as minas, vieram 

siderúrgicas, estradas, imigração, algum crescimento econômico, nenhuma distribuição de 

renda e muito desmatamento. 

Em 1989, a Vale iniciou um programa com ações de educação, saúde e infraestrutura, 

entre outros, para compensar os índios Xikrin pelos impactos socioambientais de suas 

atividades, causados pela exploração na área vizinha à TI. A comunidade também começou a 

receber dinheiro, o que facilitou o acesso a maior quantidade e variedade de alimentos, mas 
                                                 
63 Parece ser esta a situação vivenciada, por exemplo, na TI Uru-Eu-Wau-Wau (Rondônia), na qual garimpeiros 
contariam com o apoio de liderança da aldeia São Luís, para que permanecessem atuando ilegalmente na área. 



 74 

trouxe sedentarização e novos hábitos de consumo. Doenças incomuns como câncer, diabetes 

e hipertensão estão sendo registradas. Há acúmulo de lixo e movimento de não indígenas nas 

aldeias. (Carneiro Filho, 2009). 

Em resumo, a mineração e o garimpo são hoje duas das principais ameaças ao meio 

ambiente nas terras indígenas, seja pelo seu imenso potencial de degradação do ambiente 

natural, seja pela considerável magnitude de seu impacto cultural. 

 

3.8.2. Grandes empreendimentos de infraestrutura 

 

O Brasil encontra-se num momento de considerável crescimento econômico, e o Poder 

Público, como maior proponente de grandes obras e empreendimentos de significativo 

impacto ambiental, tais como portos, aeroportos, ferrovias, usinas de geração de eletricidade, 

estradas de rodagem e aterros sanitários (Gaio et al., 2011, p. 61), planeja investimentos de 

grande porte que atingirão direta ou indiretamente inúmeras terras indígenas, especialmente 

na Amazônia. 

As hidrelétricas de Jirau, Santo Antônio e Tabajara (Rondônia), Belo Monte (Pará), 

além de mais cinco no rio Tapajós, são apenas alguns dos exemplos que estão se 

multiplicando nos programas governamentais denominados de aceleração do crescimento64. 

Observa-se que o dever do Poder Público de promover a tutela e respeito aos direitos 

fundamentais de modo progressivo e sem retrocessos, assim como o dever de propiciar o 

desenvolvimento em seu sentido amplo, com a devida atenção e respeito, dentre vários outros 

fatores, ao meio ambiente e à probidade administrativa, cede a cada compromisso com 

atividades econômicas pontuais e com o discurso da necessidade de crescimento a qualquer 

custo (Gaio et al., 2011, p. 76)65. 

                                                 
64 Para construir mais seis usinas hidrelétricas, o governo reduziu sete unidades de conservação na Amazônia. O 
vale dos rios Tapajós e Jamanxim, no Pará, uma das áreas mais preservadas e mais biodiversas da floresta 
amazônica foi desfalcada. A pressão internacional foi vã para impedir a prática revogação da lei florestal e o 
licenciamento da hidrelétrica de Belo Monte, no rio Xingu. Perplexa, a sociedade das nações preocupadas com o 
caos climático, vai assistir também a essa flexibilização, desastrosa (Nalini in Gaio et al., 2011, p. 124). 
65 O destaque atual é o Plano de Aceleração do Crescimento (PAC), uma repetição em nova roupagem de 
programas de governos anteriores, como o Avança Brasil, foi anunciado, em 2007, pelo governo de Luís Inácio 
Lula da Silva como um conjunto de investimentos supostamente capaz de produzir taxas de crescimento 
duradouras para o País. A promessa era aplicar R$ 503,9 bilhões em todo Brasil, até 2010. Na Amazônia Legal, 
para o mesmo período, havia previsão de investimentos de R$ 35,1 bilhões para geração e transmissão de energia 
e R$ 10,6 bilhões em logística de transporte (excluídos gastos do Mato Grosso e Maranhão de caráter regional. 
Um dos mais importantes empreendimentos previstos no PAC e na Iniciativa de Integração da Infraestrutura 
Regional Sul-Americana (IIRSA) é a pavimentação da rodovia BR-319 (Manaus-Porto Velho), orçada em R$ 
390,1 milhões. Com 877 quilômetros, a estrada foi aberta em 1973, mas grande parte nunca foi asfaltada. A obra 
causa polêmica porque atravessa uma das áreas mais bem preservadas da Amazônia. Levantamento recente 



 75 

Além disso, a pavimentação recente de inúmeras rodovias, tais como a BR 319, que 

liga Porto Velho (RO) a Manaus (AM), a BR 429, que vai do centro de Rondônia ao limite 

com a Bolívia, a BR 163, que vai de Cuiabá (MT) à Santarém (PA), a Rodovia Interoceânica 

(Acre-Peru), a Manaus-Caracas (Venezuela) e a BR-230 (Transamazônica), multiplicará a 

circulação de bens e pessoas, a ocupação de vastas áreas, e o desmatamento, do qual as 

estradas amazônicas são uma das principais causas66. 

Não se trata, certamente, de argumentar contra obras de infraestrutura, mas sim de 

alertar para a necessidade que o licenciamento ambiental analise detidamente o impacto 

ambiental e cultural para as terras indígenas, adotando-se as providências para evitar e mitigar 

(ou em hipóteses extremas compensar) a degradação ambiental. 

 

3.8.3. Assentamentos de reforma agrária 

 

Num dos maiores erros governamentais brasileiros, a Amazônia Legal foi 

transformada em válvula de escape dos conflitos fundiários do resto do País. A partir dos anos 

1970, ao invés de realizar a reforma agrária nos locais onde ocorriam esses conflitos, o 

governo optou por fazê-lo nessa região, que é menos populosa e tem muitas terras devolutas67. 

Entre 1970 e 1994, cerca de 266 mil famílias teriam recebido lotes em assentamentos e 

projetos de colonização na Amazônia. Os governos de Fernando Henrique Cardoso e, em 

especial, de Luís Inácio Lula da Silva intensificaram essa tendência. Cerca de 66% dos lotes 

repassados pelo Incra no País, entre 2003 e 2008, estavam na região amazônica (Carneiro 

Filho, 2009, p. 28). 

                                                                                                                                                         

indica que ela pode significar o desmatamento de até 39 milhões de hectares até 2050 e que, levando em 
consideração a interligação com outras estradas, pode afetar até 50 TIs, com uma população de quase seis mil 
pessoas. Haveria ainda na área de influência da rodovia 11 outras TIs que precisam ser identificadas e quatro 
povos isolados, comunidades que são alvo constante de pistoleiros, madeireiros e grileiros de terras. Invasões 
podem potencializar conflitos e dificultar a regularização de algumas dessas áreas (Carneiro Filho, 2009, p. 16). 
66 Registre-se, ainda, a Iniciativa para Integração da Infraestrutura Regional Sul-americana (IIRSA), criada em 
2000 pelos doze países da América do Sul. Trata-se do maior programa para construção e integração de 
hidrelétricas, ferrovias, oleodutos, gasodutos, telecomunicações e principalmente rodovias já desenvolvido no 
subcontinente. Até agora, foram investidos US$ 21 bilhões, a maior parte dos governos nacionais, mas também 
do setor privado e de agências multilaterais, como o Banco Interamericano de Desenvolvimento (BID) e a 
Corporação Andina de Fomento (CAF). O Banco Nacional de Desenvolvimento Econômico e Social (BNDES) 
tem se destacado no financiamento de projetos dentro e fora do Brasil (Carneiro Filho, 2009, p. 16). 
67 Por exemplo, agricultores paranaenses desalojados em razão da implantação do lago da UHE de Itaipu 
receberam lotes no sul do Estado do Amazonas, às margens da então recentemente construída BR-230, rodovia 
conhecida como Transamazônica. 



 76 

Vale lembrar que a implantação de assentamentos rurais é identificada por Antônio 

Herman Benjamin (2008) como degradação direta do meio ambiente, ou seja, é o Estado-

empreendedor, ele próprio envolvido, sozinho ou em associação, o causador do dano.  

Hoje, dos 55 milhões de hectares de assentamentos no Brasil, 83% estão nessa região 

(apesar disso, ela abriga pouco mais de 23% da população rural brasileira). Os assentamentos 

representam mais de um terço das terras em uso e 74% do número total de propriedades na 

Amazônia (Carneiro Filho, 2009, p. 28). 

Os assentamentos geram um ciclo vicioso de degradação ambiental, já que, ao instalar 

agricultores de outras regiões do país que não conhecem as peculiaridades do solo e clima da 

região, o resultado é um processo de crescente desflorestamento em busca de uma impossível 

rentabilidade, já as técnicas da agricultura familiar trazida pelos colonos são rudimentares e 

inadequadas. 

Uma das primeiras condutas dos assentados ao tomar posse é a venda da madeira 

existentes nos lotes a madeireiros, geralmente sem a observância das normas ambientais (por 

exemplo: plano de manejo florestal sustentável e licenciamento ambiental). Após, a área é 

desmatada, no mais das vezes sem respeito à reserva legal (RL) e áreas de preservação 

permanente (APP). Com o tempo, a rudimentar agricultura mostra-se deficitária, e os 

assentados terminam por vender a preços módicos seus lotes a pecuaristas, e, após, tornam-se 

novamente “sem-terras”, invadindo áreas como terras indígenas e unidades de conservação68, 

guiados muitas vezes por políticos inescrupulosos que acenam com a “regularização” das 

terras invadidas69. 

Apesar de não serem os principais responsáveis pelo desflorestamento na Amazônia, 

os assentamentos contribuem com parte importante dele. No caso dos projetos do Incra, essa 

contribuição é de 116,8 mil quilômetros quadrados ou 20% do total (o equivalente à extensão 

de Pernambuco), segundo dados do Inpe. Em 2008, assentamentos no Mato Grosso ocuparam 

as primeiras posições na lista dos maiores desmatadores do Ministério do Meio Ambiente. 

Outros cálculos indicam que menos de 10% dos lotes de reforma agrária do País têm licença 

ambiental e que na Amazônia eles apresentam uma média de quase metade de sua área 

                                                 
68 Muitos colonos sem-terra ocupam áreas florestadas consideradas áreas inexploradas e por isso improdutivas. 
Essa prática comum foi estimulada durante anos pelo Incra. Essa política agrária do ponto de vista ambiental era 
indesejável e desnecessária, considerando que há inúmeras e extensas propriedades privadas já desmatadas e 
abandonadas (Orlando, 1997). 
69 O exemplo da Floresta Nacional do Bom Futuro (Rondônia) é um dos mais conhecidos. Com a maior parte de 
sua área invadida, teve suas dimensões reduzidas pela Lei 12.249/2010, passando a área dos cerca de 280.000 
hectares para cerca de 97.357 hectares (art. 113). Inúmeros políticos da região amazônica fazem da invasão de 
terras públicas seu alicerce eleitoral. 



 77 

desflorestada. Apesar disso, felizmente o índice de desmatamento vem caindo nos 

assentamentos (idem). 

A instalação de assentamentos no entorno de terras indígenas potencializa a 

degradação ambiental e cultural no interior destas. Isso porque, com o aumento populacional, 

na maioria das vezes insustentável e sem fiscalização pelo Poder Público, aumentam os casos 

de invasão destas terras pelos não-índios, bem como o comércio e as trocas, muitas vezes 

versando sobre recursos naturais das TI que não podem ser objeto de comércio (animais, 

madeira e minerais). Quando os índios resistem, há o risco de conflitos entre eles e as 

populações não-índias.  

É por esta razão que se considera a implantação de assentamentos sem que se garanta a 

manutenção das tradições culturais das populações autóctones – geralmente etnias vulneráveis 

– pode ser considerada uma forma de racismo ambiental (Pereira e Brouwers, 2011). 

 

3.8.4. Extração de madeira 

 

Ao mesmo tempo em que as terras indígenas amazônicas abrigam excepcional 

potencial florestal, dada a vastidão de áreas ainda relativamente intactas, crescem as pressões 

externas pela exploração nestes espaços, já que em regiões da Amazônia as madeiras nobres 

já escasseiam, como no caso de Rondônia e boa parte do Mato Grosso. 

Setores madeireiros celebram acordos com lideranças indígenas para que autorizem a 

extração ilegal de toras, muitas vezes pagando valores ínfimos diante da magnitude do 

patrimônio destruído. 

No caso da TI Sete de Setembro (Rondônia e Mato Grosso), os índios da etnia Paiter-

Suruí  praticam a exploração ilegal de madeiras em suas terras desde meados da década de 80. 

A estimativa da Funai é de que diariamente cerca de 60 caminhões deixam à área carregados 

com toras, o que representa cerca de 780 metros cúbicos de madeira diariamente. Isto em 

valores monetários é equivalente a mais de 78 mil reais, que são retirados diariamente da 

reserva dos índios Suruí, equivalendo mensalmente a mais de 1 milhão e 700 mil reais, apenas 

de madeiras em toras. Ao passo que a atividade torna-se altamente lucrativa para os 

madeireiros, os índios recebem menos de 30 reais por caminhão, ou seja, cerca de 2% é pago 

aos índios, que, portanto acabam sendo as maiores vitimas deste processo, pois deixam sua 

riqueza ser extraída sem nenhum processo de manejo, e sua biodiversidade passando por um 

processo de empobrecimento (Ferronato e Nunes, 2010). 



 78 

O caso dos Kayapó (Pará) também é bem conhecido, tendo autorizado a exploração 

predatória do mogno em suas terras durante os anos de 1980 a 1990. 

A retirada das árvores gera uma série de impactos ao ambiente: abertura de vias de 

acesso, tráfego de caminhões e máquinas pesadas. Também se eliminam abrigo e alimento 

para diversas espécies da fauna, afetando suas relações inter e intraespecíficas (Ferronato e 

Nunes, 2010). 

 

3.8.5. Arrendamento de terras indígenas e parcerias agropecuárias 

 

Vastas áreas em terras indígenas vem sendo arrendadas pelas próprias comunidades 

para agropecuaristas. A prática se dá em diversos pontos do país, alegadamente em razão da 

falta de alternativas econômicas para os povos indígenas. 

Tal conduta viola frontalmente o art. 231, § 6º, da CR, que declara nulos e extintos, 

não produzindo efeitos jurídicos, os atos que tenham por objeto a ocupação, o domínio e a 

posse das terras a que se refere este artigo, ou a exploração das riquezas naturais do solo, dos 

rios e dos lagos nelas existentes. Na verdade, a proibição de arrendamento destas terras vem 

desde o Estatuto do Índio (Lei 6.001/1973), que no art. 18 prevê que terras indígenas não 

podem ser objeto de arrendamento ou de qualquer ato ou negócio jurídico que restrinja o 

pleno exercício da posse direta pela comunidade indígena ou pelos silvícolas. 

Conforme refere Bruno Weis, a própria Funai teve de editar Instrução Normativa (nº 

3/2006) prevendo sanções para seus servidores que forem coniventes com a prática, já que 

alguns, mais que omissos, chegam a lucrar com a situação, intermediando os contratos 

(Ricardo et al., 2006, p. 178). 

Mesmo com todo este arcabouço jurídico, os exemplos de “aluguel” de terras, 

podendo envolver também a contratação de mão de obra indígena, se multiplicam. 

No Rio Grande do Sul, na TI Ligeiro houve acordo das lideranças para o aluguel junto 

a sojicultores, com idosos e mulheres sendo pressionados a ceder seus pedaços de terra para a 

liderança associada aos empresários do agronegócio, sendo “as roças das famílias 

expropriadas em troca de um rancho (cesta básica) mensal. O cacique lhes diz que não vale a 

pena plantar se eles podem receber alimentos prontos” (idem, sic). 

No caso dos Parecis (Mato Grosso), o Ministério Público Federal obteve embargo de 

tais “parcerias”, mas estas prosseguem de modo informal, gerando situações absurdas, sendo 

exemplo o bloqueio de estrada por esta comunidade indígena no ano de 2003,  

 



 79 

causando-se engarrafamentos quilométricos e proporcionando aos pareci forte 
presença midiática. As reivindicações foram: autorização dos projetos de parceria 
agrícola e liberação dos financiamentos para o plantio da soja. Representantes da 
Funai, enviados para negociar a liberação da estrada, foram feitos reféns. A situação, 
descrita como extremamente tensa pela mídia local, se acalmou – como por um 
passe de mágica – com a chegada de representantes do Governador [o sojicultor 
Blairo Maggi] (Ricardo et al, 2006, p. 632). 

 

O impasse foi solucionado, pasme-se, com o atendimento das reivindicações dos 

pareci: empenho junto ao Banco do Brasil para concessão de empréstimos, suporte técnico 

para a sojicultura, doação de calcário para correção de solos e parcerias com municípios 

vizinhos. O total cedido pelos Parecis para a sojicultura totalizou dois mil hectares em 2004 e 

esta comunidade cada vez mais incorpora o discurso desenvolvimentista típico de políticos e 

empresários regionais! 

O Estado do Mato Grosso criou, em 2003, a Superintendência de Política Indigenista, 

incentivando as “parcerias agrícolas”. Nesse contexto, grupos indígenas que se submetem ao 

modelo do agronegócio são recompensados, ao passo que aqueles que ameaçam frear a frente 

de expansão da soja – como os xavantes ou mesmo parte dos Parecis – são tratados como 

entrave ao progresso (ibidem). 

O resultado para os Parecis, segundo o geógrafo Dan Pasca (ibidem, p. 633), é que 

 

“seu sistema econômico tradicional acabou sendo destruído (...) atualmente, parte 
das comunidades pareci não vê outra alternativa à inserção no sistema econômico do 
agronegócio. No entanto, o modelo de parceria agrícola vigente parece ser mais um 
passo na expropriação da terra e dos recursos naturais dos povos indígenas.”. 

 

Como se vê, a atuação estatal é desviada do interesse público, e a “máquina” 

administrativa passa a servir de modo desvirtuado para fins políticos e econômicos, com 

resultados irreversíveis para o meio ambiente e para a cultura indígena. 

Na interior da TI Kadiwéu, no Mato Grosso do Sul, eram 89 as fazendas arrendadas na 

década de 1990 para a criação de bovinos, ocupando quase toda a área, encurralando as 

aldeias em pequenos enclaves e gerando degradação do ambiente (ibidem, p. 179). Os índios 

recebem o gado de terceiros, e ficam responsáveis por sua guarda, sendo a terra pública usada 

para pastagem, recebendo os índios remuneração ou participação nos lucros.  

O exemplo tem motivado outras comunidades indígenas a seguir o mesmo caminho, o 

que é problemático também em termos de desfiguração cultural, conforme diagnostica o 

antropólogo André Amaral de Toral (in Ricardo et al., 2006, p. 180): 

 



 80 

Uma coisa é uma cultura historicamente familiarizada com o cavalo e a criação do 
gado como os Kadiwéu. Outra coisa é uma sociedade de pescadores e artesões como 
os povos da língua Karajá, interessados econômica e culturalmente mais na rede 
hidrográfica da ilha do que nos campos que a entremeiam. 

 

Entretanto, é inaceitável o argumento de que comunidades indígenas familiarizadas 

com a pecuária possam alugar terras públicas, com isso gerando danos ambientais, além do 

enriquecimento de determinados pecuaristas mediante concorrência desleal, já que os custos 

serão irremediavelmente menores do que se utilizada terra particular e mão de obra 

qualificada e devidamente empregada. 

Não é, em síntese, esta a missão que a Constituição de 1988 legou a estes espaços 

protegidos, mas sim o de permitir a sobrevivência física e cultural dos índios, aliada à 

conservação do ambiente ecologicamente equilibrado. 

Em outras palavras, tais contratos, ainda que estipulados a preços de mercado – o que 

geralmente não ocorre – violam de modo frontal a Constituição, haja vista que as terras são 

bens da União, outorgada a posse aos povos indígenas para uso tradicional, segundo seus usos 

e costumes. 

É urgente a atuação decisiva do Poder Público, notadamente Funai, Ibama e Ministério 

Público Federal, pois, como reconhece o antropólogo e ex-presidente da Funai Mércio Pereira 

Gomes, a tendência é de alastramento dos arrendamentos (Ricardo et al., 2006, p. 115). 

 

3.8.6. Agrotóxicos 

 

O impacto deletério dos agrotóxicos não é, em regra, decorrente de seu uso no interior 

das terras indígenas, haja vista que as comunidades locais ainda praticam uma agricultura 

tradicional na qual não se incorporou este tipo de instrumento. 

Entretanto, o uso de agrotóxicos fora das terras indígenas tem ocasionado efeitos 

nefastos para estes povos e para toda a biodiversidade de seus territórios, lembrando-se que, 

desde 2008, o Brasil é o principal consumidor mundial de agrotóxico70,71. 

                                                 
70 Folha de São Paulo, 20.10.2011. 
71 Recente relatório da FAO (organização as Nações Unidas para comida e agricultura) classifica o Brasil como o 
terceiro maior consumidor de agrotóxicos do mundo, com o emprego anual de 1,5 kg de ingrediente ativo por 
hectare cultivado, levando em conta a média global de todo o universo agrícola nacional. Em alguns tipos de 
lavoura, o consumo chega a ser absurdo (na cultura do tomate, por exemplo, a média é de 40 kg/ha a cada safra). 
São esses dados estarrecedores que colocam o Brasil, em matéria de mortalidade por câncer, em terceiro lugar no 
ranking mundial. Mas o câncer não é a única doença grave causada por agrotóxicos, embora seja a mais grave. 
Na lista das temíveis externalidades negativas, incluem-se a cirrose hepática, a impotência sexual, a fibrose 
pulmonar, os distúrbios do sistema nervoso central (implicando depressão, loucura e/ou paralisia facial) e muitas 



 81 

Conforme testemunha um líder indígena: 

 

O branco, o caraíba, está maltratando esse rio Xingu. Todas as cabeceiras estão sendo 
desmatadas, estão botando muita coisa que a gente não gosta, tem muito boi cagando 
no rio e o pior, estão jogando muito veneno na água que vem parar aqui” 
acrescentando que há menos peixe nos rios, o gosto dos peixes está diferente, os 
macacos estão magros, a água está ruim (Ricardo et al, 2006, p. 28-29, sic). 

 

De fato, a vulgarização no uso deste tipo de produto à montante de terras indígenas, 

aliada à destruição das matas ciliares, as quais funcionam como uma espécie de “filtro”, 

protegendo os rios das enxurradas das chuvas, que carreiam para o leito as substâncias 

tóxicas, tem gerado a contaminação dos cursos d’água que adentram estas áreas protegidas, 

atingindo tanto os povos indígenas como a fauna e flora locais. 

Segundo o IBGE, os resíduos de agrotóxicos são a segunda principal fonte de 

contaminação da água captada para distribuição para a população brasileira, atrás apenas do 

esgoto, mas à frente do lixo comum e dos rejeitos industriais. Dentre os municípios que fazem 

captação em mananciais superficiais, como rios e córregos, 6,24% registram contaminação 

por agrotóxico, contra 8,47% que têm contaminação por esgoto. Mesmo nos poços profundos, 

menos expostos à poluição, foram achados resquícios dos defensivos agrícolas em 0,58% dos 

municípios. O número é bastante próximo do de casos de contaminação por esgoto, de 0,61% 

(Folha de S. Paulo, 2011). 

A maior parte dos princípios ativos utilizados nas diferentes formulações de 

agrotóxicos possui propriedades denominadas genotóxicas, ou seja, atacam direta ou 

indiretamente o patrimônio genético dos seres vivos, causando alterações permanentes nas 

unidades que controlam a hereditariedade – os genes –, assim como em toda a intrincada 

química inerente aos seres vivos (Ferreira, 2011). 

Como os povos indígenas da Amazônia dependem diretamente da água disponível em 

suas terras, seja dos rios e do lençol freático, para consumo humano, ou porque o peixe ainda 

é uma de suas principais fontes de alimento (Carneiro Filho, 2009, p. 46), estas comunidades 

são ainda mais vulneráveis aos efeitos da contaminação por agrotóxicos. 

Como se vê, os agrotóxicos causam sérios riscos para a saúde do homem e para todo o 

meio ambiente, de modo que a aplicação dessas substâncias em áreas contíguas a terras 

indígenas, notadamente sob a influência dos mesmos cursos d’água, deveria ser submetida a 

um controle mais rígido.  

                                                                                                                                                         

outras doenças de natureza toxicológica, a que estão sujeitos não só os que lidam diretamente com agrotóxicos, 
mas também os que consomem alimentos tratados com estes produtos (Brum, in Gaio et. al., 2012, p. 156). 



 82 

Há que se registrar, ainda, que 

 

estudos científicos já comprovaram haver relação entre a utilização de agrotóxicos e a 
tentativa de suicídio. Conforme mencionam Pires, Caldas e Recena (2005), as 
tentativas de suicídio relacionadas à exposição frequente de seres humanos a 
agrotóxicos no Estado brasileiro do Mato Grosso do Sul, ocorridas entre janeiro 1992 
e dezembro 2002, foram avaliadas com base nos registros das notificações de 
intoxicação fornecidas pelo Centro Integrado de Vigilância Toxicológica da Secretaria 
de Saúde do Estado. De acordo com esses dados, verificou-se a existência de 1.355 
notificações de intoxicação, das quais 506 resultaram em tentativas de suicídio com 
139 óbitos. Nesse mesmo sentido, Almeida (2002, p. 42) afirma que “inúmeros têm 
sido os casos de tentativa de suicídio com agrotóxicos”, havendo casos de 
“envenenamentos intencionais registrados com praticamente todos os tipos de 
agrotóxicos (inseticidas, herbicidas, fungicidas, rodenticidas etc.)” (idem). 

 

Embora não seja possível apontar uma correlação científica, é de se mencionar que o 

Mato Grosso do Sul é o Estado que se destaca por elevado índice de suicídios entre indígenas, 

um dos maiores do país, e um dos Estados mais pujantes em termos agrícolas, com forte 

expansão da agricultura, com destaque para a sojicultura. 

Independentemente de eventuais falhas da legislação relativa a agrotóxicos, há 

respaldo no ordenamento, como se verá oportunamente, para uma atuação que proteja as 

terras indígenas e seus habitantes dos efeitos nefastos destas substâncias, que representam a 

socialização de males, verdadeiras externalidades negativas, suportadas por povos 

desprotegidos sob diversos aspectos. 

 

3.8.7. Transgênicos 

 

Os organismos geneticamente modificados (OGM), segundo conceito trazido pela Lei 

11.105/2005, é o organismo cujo material genético, tenha sido modificado por qualquer 

técnica de engenharia genética (art. 3º, V). 

Embora sejam por enquanto, assim como os agrotóxicos, uma ameaça externa, não 

gerada pelos índios, deve-se atentar para a gravidade do tema, sendo visível a crescente 

discussão mundial sobre os riscos e impactos dos transgênicos na saúde humana e animal, ao 

meio ambiente, aos demais componentes da biodiversidade, além dos socioeconômicos. 

Apesar disso, no Brasil infelizmente o saber técnico (incluindo o Poder Judiciário)72 

foi soterrado pela força dos interesses econômicos (aí incluídos os Poderes Legislativo e 

                                                 
72 Conforme relembra Alexandre Gaio (2011, p. 108), o plantio de transgênicos foi questionado judicialmente, 
nos anos de 1998 e 1999, em ações propostas pelo Instituto Brasileiro de Defesa do Consumidor (IDEC), 
Greenpeace e o Instituto Brasileiro do Meio Ambiente e dos Recursos Naturais Renováveis (IBAMA), contra a 



 83 

Executivo), dispondo a Lei 11.105/2005 que cabe ao Conselho Nacional de Biossegurança 

(CNBS), vinculado à Presidência da República, analisar, a pedido da Comissão Técnica 

Nacional de Biossegurança (CTNBio), quanto aos aspectos da conveniência e oportunidade 

socioeconômicas e do interesse nacional, os pedidos de liberação para uso comercial de OGM 

e seus derivados” (art. 8º, § 1º , II). 

Violou-se, à evidência, o princípio da precaução, e, assim, a Constituição da República 

(art. 225, § 1º, II, IV e V), além de tratados internacionais como a Convenção da Diversidade 

Biológica (promulgada pelo Decreto 2.519/1998, que prevê no art. 14 a avaliação de impacto 

e minimização de impactos negativos) e a Declaração sobre Meio Ambiente e 

Desenvolvimento (Rio 92), que no seu Princípio 15 contempla o princípio da precaução. 

Com relação às terras indígenas, a utilização de organismos geneticamente 

modificados traz um inequívoco potencial de impactos negativos ao meio ambiente, pois afeta 

a biodiversidade, especialmente a flora existente em nossos ecossistemas. E isto ocorre de 

uma forma irreversível e sem o conhecimento e delimitação de suas consequências, pois não 

se sabe sequer os efeitos do cruzamento das plantas transgênicas com os espécimes nativos. 

Além disso, há a contaminação por meio de escape gênico, eliminando-se culturas 

inteiras de produtos orgânicos em razão dos genes transgênicos, bem como produção pelas 

plantas de compostos como neurotoxinas e inibidores de enzimas em níveis acima do normal, 

tornando-as tóxicas, e prejudicando a fauna característica de um determinado ecossistema 

(Gaio, 2011, p. 113-114). 

Além do dano ao ambiente natural, os transgênicos podem acarretar também 

degradação cultural, já que estariam se inserindo espécimes que não fazem parte dos modos 

de ser e viver indígena, como no notório caso da soja geneticamente modificada. 

 

3.8.8. Espécies exóticas invasoras 

 

Espécies exóticas invasoras são aquelas que, além de chegar a ecossistemas de onde 

não fazem parte naturalmente e aí sobreviver, conseguem adaptar-se, reproduzir-se e 

dispersar-se intensamente, a ponto de expulsar espécies nativas e dominar o ambiente. 

                                                                                                                                                         

União Federal e as empresas Monsanto do Brasil Ltda. e Monsoy Ltda., visando impedir a autorização para 
qualquer pedido de plantio da soja transgênica sem a prévia regulamentação da matéria e a realização de Estudo 
de Impacto Ambiental e Relatório de Impacto Ambiental (EIA/RIMA). As referidas ações foram julgadas 
procedentes e tiveram os seus julgamentos confirmados no Tribunal Regional Federal da 1º Região (Ação 
Cautelar Inominada nº 1998.34.00.027681-8 e Ação Civil Pública nº 1998.34.00027682-0, ambos na Seção 
Judiciária do Distrito Federal. 



 84 

Tendem a produzir alterações do funcionamento dos ecossistemas e perdas da capacidade 

produtiva, descaracterizar a paisagem e substituir espécies nativas a ponto de causar extinções 

em nível local. São hoje reconhecidas como a segunda causa de redução da biodiversidade no 

planeta, perdendo apenas para a conversão direta de ambientes em áreas para uso humano 

(Ziller, 2006, p. 95; Lima, 2010; Diamond, 2007). 

No Brasil, os estudos sobre invasão biológica em áreas protegidas são escassos, o que 

se pode atribuir ao impacto relativamente lento, no longo prazo, e pouco evidente nas fases de 

estabelecimento e dispersão. O exemplo das gramíneas de origem africana (Brachiaria 

decumbens, Andropogon gayanus, Hyparrhenia rufa, Melinis minutiflora), as quais foram 

introduzidas no Brasil acidentalmente ou para fins comerciais, e se espalharam por grandes 

extensões de ecossistemas naturais, deslocando espécies nativas graças à sua agressividade e 

ao seu grande poder competitivo. Hoje, essas espécies encontram-se bastante disseminadas no 

Brasil e seu controle é igualmente difícil (Martins, Leite e Haridasan, 2004). 

Dentre os fatores a contribuir para a introdução de espécies invasoras estão a 

ampliação irrefreável da atividade pecuária (já consolidada no Cerrado e adentrando 

vorazmente na Amazônia) e a fragmentação das áreas preservadas73. 

A ameaça à função ambiental das terras indígenas, notadamente ao componente da 

biodiversidade é imensa e os danos em larga medida irreversíveis, o que viola a Convenção 

sobre Diversidade Biológica, na qual os Estados-parte se comprometem a impedir que sua 

introdução, controlem ou erradiquem espécies exóticas que ameacem os ecossistemas, 

"habitats" ou espécies das áreas protegidas (art. 8º, h). 

 

3.8.9 Uso do fogo 

 

A coivara (queimada) é prática tradicional das populações pré-colombianas, servindo 

como instrumento para a limpeza de áreas para cultivo, e se constitui em um dos legados 

destes povos à cultura brasileira. 

De fato, as queimadas são uma prática agropastoril bastante frequente nas regiões mais 

atrasadas do país, embora ainda verificável em casos determinados em regiões mais 

desenvolvidas, como no caso da queima de palha de cana-de-açúcar no interior do Estado de 

São Paulo. 

                                                 
73 A fragmentação de áreas protegidas é tratada infra (3.8.11). 



 85 

Prevenir e conter queimadas e incêndios florestais são hoje dois dos maiores desafios 

socioambientais da Amazônia e das terras indígenas (Carneiro Filho, 2009, p. 32). Entre 1997 

e 1998, o fenômeno climático El Niño produziu uma seca em Roraima que criou as condições 

para um incêndio que atingiu uma área estimada em até 40,6 mil quilômetros quadrados, 

cerca de 18% do estado, incluindo parte de terras indígenas como a Yanomami74.  

Um estudo realizado em 2002 apontou que as queimadas podem custar à Amazônia 

entre 0,2% e 9% de seu Produto Interno Bruto (PIB), considerando estragos provocados por 

incêndios acidentais, impactos na saúde humana e a perda de carbono resultante da combustão 

da vegetação. De acordo com outra pesquisa, da Fundação Oswaldo Cruz (Fiocruz), cidades 

do “arco do desmatamento” estariam expostas a uma quantidade de poluição até 17 vezes 

maior que o aconselhável por causa da fumaça das queimadas, com aumento dos casos de 

doenças respiratórias (idem). 

Atualmente, nas zonas de expansão da fronteira agrícola, o fogo é usado para a queima 

da vegetação que restou depois que as árvores de valor comercial foram retiradas pela 

atividade madeireira. No mais das vezes, permanece sendo utilizado para reforma de pastos 

degradados ou para sua conversão em plantações de grãos, o que acarreta, após alguns anos, 

empobrecimento dos solos. Além disso, é comum que queimadas fujam ao controle e resultem 

em incêndios florestais. 

Os ecossistemas e o clima são muito afetados pelo fogo em função de mudanças no 

ciclo hidrológico, na quantidade de biomassa, na composição da vegetação, da fauna, do solo 

e da atmosfera. Uma das consequências mais importantes das queimadas é que elas tornam 

uma área vulnerável a novos incêndios, criando um ciclo vicioso de degradação. O Brasil é o 

quarto maior emissor mundial de gás carbônico (um dos principais responsáveis pelo 

aquecimento global) e cerca de 70% das emissões nacionais originam-se do desmatamento e 

das queimadas (ibidem). 

No caso dos índios, a coivara é parte de um sistema primitivo de agricultura, pois estes 

povos, para fazerem pequenas roças, necessitam queimá-las anualmente. 

Inúmeros são os problemas decorrentes de tal costume, dentre os quais se destacam 

empobrecimento do solo, baixa produtividade, emissão de gases de efeito estufa (ainda que 

em pequena quantidade), episódios de queima que escapam ao controle e destroem florestas 

                                                 
74 Segundo lideranças indígenas, 1,1 mil famílias indígenas foram atingidas: perderam casas, sofreram com falta 
de água e alimentos. Algumas chegaram a ficar isoladas. Um total de pelo menos 2,2 mil hectares de roças 
teriam sido devastados (Carneiro Filho, 2009). 



 86 

ou outras formas de vegetação (neste caso emitindo grande quantidade de gases de efeito 

estufa). 

De certo que é tema polêmico pugnar pela adoção de métodos mais modernos e 

sustentáveis em abandono a práticas tradicionais milenares. Entretanto, como já dito e 

repetido, isso necessariamente não acarreta perda da identidade indígena, além de muitas 

vezes ser almejado pelas próprias comunidades, que sofrem de escassez de alimentos. 

Não há, é preciso salientar, nenhum obstáculo que impeça a comunhão entre os 

saberes tradicionais dos índios e os métodos científicos do homem branco, se em prol da 

eficiência ambiental e da segurança alimentar dos povos indígenas. Dizer o contrário é 

hipocrisia. 

Desse modo, é dever do Poder Público capacitar as comunidades indígenas em 

processos de obtenção de alimentos que maximizem as potencialidades locais das terras 

indígenas e os saberes de seus povos, com os benefícios da ciência, de modo a reduzir 

gradativamente práticas insustentáveis como a queimada e a caça de espécimes em extinção, 

por exemplo. 

Por óbvio, tal política pública depende de duas condições. Em primeiro lugar, não teria 

por objeto comunidades indígenas não contatadas ou com baixa interação com a sociedade 

nacional, a fim de evitar contribuir com sua deculturação. Em segundo, a execução mediante 

negociação (e não imposição) junto às comunidades, através de um trabalho pedagógico. 

E quanto à queimada praticada de forma não tradicional, por exemplo, visando a 

implantação de pecuária extensiva ou grande lavoura? 

Certo que no caso de queimada praticada fora da tradicionalidade, tal conduta constitui 

ilícito ambiental, conforme já reconhecido pelo STJ: 

 

 extinção gradativa da prática citada pelos recorrentes está associada não à sua 
atividade agroindustrial, mas à integração das minorias culturais à sociedade moderna. 
É claro que, na medida que, por exemplo, uma comunidade indígena abdica dos seus 
modos de fazer para se integrar à sociedade de consumo, a prática da queima – danosa 
ao meio ambiente – não mais se justifica.75 

 

Neste caso (prática não tradicional), o indígena deixa de estar respaldado pelas regras 

do art. 231 da Constituição76 e passa a se sujeitar a legislação aplicável aos não-índios, no 

                                                 
75 Brasil, STJ, Agravo Regimental nos Embargos de Declaração no REsp nº 1.094.873 – SP, Rel. Ministro 
Humberto Martins, 2ª Turma, julgado em 04/08/2009, DJe 17/08/2009. 
76 Já que as terras indígenas devem ser utilizadas para as atividades produtivas imprescindíveis à preservação dos 
recursos ambientais necessários à seu bem-estar e necessárias a sua reprodução física e cultural, segundo seus 
usos, costumes e tradições (§ 1º do art. 231). 



 87 

presente caso, o art. 27 do Código Florestal, que exige autorização do Poder Público para a 

prática da queimada77, felizmente cada vez mais raras, inclusive em razão da intensa ação dos 

Ministérios Públicos para suspender suas emissões, já que mesmo a propriedade privada rural 

tem sua função ambiental (art. 186, inciso II, da Constituição), e, conforme o já mencionado 

entendimento do STJ, reconhece-se a “impossibilidade de prevalência do interesse econômico 

sobre a proteção ambiental quando há formas menos lesivas de exploração”78. 

Não havendo tal autorização, poderá configurar a conduta ilícito ambiental, sujeitando 

os infratores, mesmo que indígenas, às sanções civil, administrativa e penal. 

 

3.8.10. Biopirataria 

 

Nosso ordenamento não possui um conceito de biopirataria. Todavia, segundo Juliana 

Santilli (Rios et al., 2005, p. 71) existe certo consenso de que este consiste no acesso aos 

recursos genéticos ou a conhecimentos tradicionais a eles associados (ou a ambos) em 

desacordo com a Convenção sobre a Diversidade Biológica. 

Sua origem no Brasil remonta ao próprio início da colonização. A nau Bretoa voltou 

para Portugal, em 1511, lotada de papagaios, bugios e saguis, inaugurando a rota marítima das 

grandes explorações. Na mesma época interceptou-se, em águas europeias, uma caravela 

francesa pirata - a nau Pèlerine - carregada de produtos contrabandeados: 5 mil toras de pau-

brasil, 3 mil peles de felinos, 600 aves e 300 macacos. (Levai, 2009, p. 209). 

Nestes cerca de cinco séculos, a prática manteve-se viva, e hoje o valor dos lucros 

aumenta exponencialmente. Conforme costumeiramente é noticiado pela imprensa nacional, 

brasileiros e estrangeiros aproveitam-se da falta de fiscalização por parte do Estado, da 

pobreza, ingenuidade ou cobiça de indígenas e comunidades tradicionais e reiteradamente 

apropriam-se do patrimônio genético79 ou do conhecimento associado80, patenteando-os no 

                                                 
77 “Art. 27. É proibido o uso de fogo nas florestas e demais formas de vegetação. 
Parágrafo único. Se peculiaridades locais ou regionais justificarem o emprego do fogo em práticas agropastoris 
ou florestais, a permissão será estabelecida em ato do Poder Público, circunscrevendo as áreas e estabelecendo 
normas de precaução.” 
78 Brasil, STJ, Agravo Regimental nos Embargos de Declaração no Resp nº 1.094.873 – SP, Rel. Ministro 
Humberto Martins, 2ª Turma, julgado em 04/08/2009, DJe 17/08/2009. 
79 Patrimônio genético é a “informação de origem genética, contida em amostras do todo ou de parte de espécime 
vegetal, fúngico, microbiano ou animal, na forma de moléculas e substâncias provenientes do metabolismo 
destes seres vivos e de extratos obtidos destes organismos vivos ou mortos, encontrados em condições in situ, 
inclusive domesticados, ou mantidos em coleções ex situ, desde que coletados em condições in situ, no território 
nacional, na plataforma continental ou na zona econômica exclusiva” (art. 7º, I, da MP 2.186/2001). 
80 Conhecimento tradicional associado é a “informação ou prática individual ou coletiva de comunidade indígena 
ou de comunidade local, com valor real ou potencial, associada ao patrimônio genético” (art. 7º, II, da MP 
2.186/2001). 



 88 

exterior, e com isso obtendo altíssimos lucros81. 

Tais condutas configuram violação ao art. 15, n. 5, da Convenção sobre Diversidade 

Biológica82, o qual estabelece que o acesso aos recursos genéticos deve estar sujeito ao 

consentimento prévio fundamentado da parte contratante provedora desses recursos, a menos 

que de outra forma determinado por essa parte. 

No mesmo sentido, a Medida Provisória 2.186/2001 estabelece que o acesso ao 

patrimônio genético existente no País somente será feito mediante autorização da União e terá 

o seu uso, comercialização e aproveitamento para quaisquer fins submetidos à fiscalização, 

restrições e repartição de benefícios (art. 2º). 

O Decreto 5.758/2006, que institui o Plano Estratégico Nacional de Áreas Protegidas - 

PNAP, elenca como um dos seus objetivos “combater e prevenir a biopirataria e o tráfico de 

animais e plantas” e “implementar instrumentos para o estabelecimento de um sistema 

nacional para prevenção e combate ao tráfico de animais e da biopirataria”. 

Todavia, a proteção contra a biopirataria com maior vigor resta inviabilizada no 

próprio plano legal, eis que lamentavelmente não há tipificação da conduta em nosso 

ordenamento83. 

Assim, a fragilidade da economia tradicional e da organização dos índios, aliada à total 

desorganização do Estado brasileiro, resultam num convite para a biopirataria e 

consequentemente na pilhagem de terras indígenas. 

 

3.8.11. Fragmentação de áreas 

 

                                                 
81 Apenas para citar alguns exemplos, depois de conviver com os índios Wapixana, o químico Conrad Gorinsky 
registrou no Escritório de Patentes Europeu os direitos de propriedade intelectual sobre dois compostos retirados 
de plantas utilizadas pela tribo: o rupununine, que tem efeito anticoncepcional e inibe o crescimento de tumores, 
e o cunaniol, estimulador do sistema nervoso central. Por outro lado, a empresa norte-americana de 
bioprospecção Shaman Pharmaceuticals, depois de estudar aproximadamente sete mil plantas amazônicas, 
estaria testando dois medicamentos sem o aval das autoridades brasileiras, um deles destinado ao tratamento 
contra diarreia em imunodeficientes (Figueiredo, 1999). Também são conhecidos os casos do patenteamento do 
nome “cupuaçu” pela empresa japonesa Asahi Foods bem como de uma variedade do cipó ayahuasca em nome 
do norte-americano Loren Miller, ambos felizmente cancelados após reclamações de organizações não-
governamentais (Rios et al., 2005, p. 73). 
82 Aprovada pelo Decreto Legislativo 2/1994. Promulgada pelo Decreto 2.519/1998. 
83 A CCJ (Comissão de Constituição e Justiça e de Cidadania) da Câmara dos Deputados aprovou em 2.8.2011 
proposta que criminaliza a coleta, o transporte, a venda e a doação, sem licença, de espécies da flora ou da fauna 
locais para fim comercial ou científico. A proposta segue para análise do Plenário da Câmara. A proposta 
aprovada é o substitutivo que prevê pena de reclusão de dois a cinco anos, além de multa. Se o material colhido 
for destinado ao exterior, a pena é aumentada em um terço. Já se, além de o objetivo ser a remessa ao exterior, a 
coleta visar ao desenvolvimento de pesquisa científica ou ao registro de patente, a pena é aumentada de um terço 
até metade da inicialmente prevista. 



 89 

A fragmentação de habitats é um processo que se torna cada vez mais comum e possui 

grande influência sobre a manutenção da biodiversidade e significativas implicações ao 

estabelecimento de áreas protegidas (Bensusan, 2006, p. 88). 

Trata-se de um processo dinâmico que se constitui basicamente de três componentes: 

perda de habitats como um todo, redução do tamanho dos remanescentes e crescente 

isolamento do fragmento (idem), “ilhado” por outras formas de uso da terra.  

A consequência básica é a redução da diversidade biológica em razão da extinção de 

espécies, já que os fragmentos de habitats são pequenos demais, na maioria das vezes, para 

garantir a sobrevivência de espécies mais exigentes, e que normalmente dependem de grandes 

áreas como fonte de recursos para sua sobrevivência. 

A fragmentação de habitats traz consigo o efeito de borda (quanto maior a “borda” 

entre vegetação nativa e ambiente degradado maior a vulnerabilidade, fruto do efeito dos 

ventos, queimadas, alta iluminação, p. ex.) que empobrece os fragmentos até a eliminação de 

boa parte de sua diversidade biológica (Lima, 2010).  

Além disso, a fragmentação acarreta a degeneração genética das espécies de fauna e de 

flora em decorrência da interrupção do fluxo gênico (inexistência de corredores ecológicos); o 

desaparecimento da fauna responsável pela polinização de certas espécies da flora (pela 

significativa redução de seu habitat pela conversão para outros usos do solo), com o 

consequente desaparecimento destas espécies florística (idem)84. 

A fragmentação das florestas tropicais também tem potencializado o efeito prejudicial 

da sobrecaça. Em biomas fragmentados, como a Floresta Atlântica, a caça provavelmente é 

facilitada pela ampliação da relação perímetro-área e consequente superexposição do 

remanescente ao acesso por caçadores. Neste contexto, várias espécies já respondem 

negativamente à prática da caça intensa. Florestas vazias ou parcialmente defaunadas 

emergem como um padrão, principalmente em áreas intensamente fragmentadas ou 

densamente povoadas (Travassos, 2011). 

No caso do meio ambiente cultural e da sobrevivência física e cultural indígena: 

 

A fragmentação das terras em áreas menores e isoladas ameaça a continuidade 
biológica e cultural dos povos indígenas, pois limita ou impede o contato entre as 
aldeias e expõe as populações à linha de frente de atividades extrativas comerciais, 

                                                 
84 A Lei 11.428/2006, que dispõe sobre a proteção da Mata Atlântica, reconhecendo o problema da fragmentação 
dos habitats e do decorrente efeito de borda, prevê no art. 10, § 2º, que “[v]isando a controlar o efeito de borda 
nas áreas de entorno de fragmentos de vegetação nativa, o poder público fomentará o plantio de espécies 
florestais, nativas ou exóticas”. 



 90 

como a exploração de madeira e o garimpo, sejam estas lícitas ou ilícitas (Ricardo, in 
Veríssimo et al, 2011, p. 45).  

 

Com a fragmentação de áreas, portanto, é reduzida a biodiversidade das terras 

indígenas, e este empobrecimento biológico, além de por si só violar o direito ao ambiente 

ecologicamente equilibrado, acarreta consequências para a manutenção dos recursos 

necessários a sobrevivência das populações indígenas. Além disso, há riscos para sua 

sobrevivência física e cultural, o que coloca em xeque a proteção do patrimônio cultural. 

 

3.8.12. Sobrecaça 

 

O aumento da densidade humana, a fragmentação das florestas tropicais, o 

crescimento do acesso a novas tecnologias, a inserção de espécies cinegéticas85 no comércio 

de larga escala e a perda de práticas tradicionais de caça, têm promovido a caça excessiva, 

que pode vir a tornar-se a principal causa de perda de espécies de vertebrados terrestres 

(Travassos, 2011). 

A sobrecaça tem levado muitas espécies ao declínio populacional, ocasionando 

extinções locais, além de comprometer processos ecológicos importantes para a manutenção 

da estrutura florestal e composição florística, reduzindo a biodiversidade em longo prazo, já 

que inúmeras espécies caçadas atuam como dispersores de sementes, por exemplo. 

Com a transfiguração étnica de vários povos indígenas, métodos de obtenção de 

alimento outrora sustentáveis, tornaram-se impactantes, seja em razão de novos instrumentos 

para consecução do objetivo, seja pela própria mudança das finalidades. 

Assim, de um lado a caça ou captura ocorrerá em excesso pelo uso de novos 

instrumentos como armas de fogo, e, de outro, a caça ou pesca poderão ser realizadas não 

mais para fins de alimentação ou rituais, mas para comércio de animais (vivos ou mortos) ou 

de suas partes como, por exemplo, peles ou plumagem (in natura ou na forma de artesanato).  

O problema ocorre com populações tribais latino-americanas em geral. Na Colômbia a 

população de antas no Parque Nacional de Ùtria e em sua área de influência foi caçada até seu 

completo desaparecimento. Na mesma região a população de queixada está declinando e corre 

sério risco de ser extinta, devido à caça de subsistência praticada pelos índios Embera. Na 

Bolívia, quarenta e seis índios Sirionó extraíram quase 20 toneladas de 23 espécies de 

mamíferos, num período de 12 meses e em uma área de 34 mil hectares. Na Reserva Comunal 

                                                 
85 Espécies cinegéticas são as passíveis de caça (Aulete, 2011; Houaiss, 2010) pelos seres humanos. 



 91 

Tamshiyacu- Tahuayo na Amazônia peruana, em um ano, mais de 36 espécies de mamíferos 

foram caçados, perfazendo um total de 22 toneladas de biomassa extraída em uma área de 

50.000 hectares (Travassos, 2011). 

No Brasil, observação realizada numa aldeia Xavante na década de 1990, constatou 

terem sido caçados pelos índios 322 tamanduás-bandeira (espécie ameaçada de extinção), 

além de outras espécies, em 33 meses de observação (Dourojeanni e Pádua, 2001, p. 150). É 

generalizado o uso de armas de fogo (sem registro obrigatório, saliente-se) em terras 

indígenas amazônicas para caça, e há até mesmo relatos de comunidades indígenas cujas 

lideranças contratam não-índios para caçar86,87. 

 

3.8.13. Monocultura 

 

Fenômeno trágico do ponto de vista socioambiental, um dos efeitos do processo 

deculturativo, é o processo de expansão da monocultura, especialmente verificado no Mato 

Grosso, Rondônia e Amazonas. 

Com um efeito tipicamente ondular, os povos indígenas contatados pela sociedade 

exógena trocam seu sistema tradicional de atividades econômicas (voltado aos interesses da 

comunidade) pela produção intensiva, destinando o produto desta atividade ao comércio com 

a sociedade exógena, obtendo, assim, recursos para a aquisição de mercadorias. 

As fases deste processo são três. A primeira é a devastação do entorno das terras 

indígenas, o que impede o livre trânsito de animais e causa descontrole dos ciclos ecológicos. 

Na segunda, depois de devastado o entorno da terra indígena, a cobiça recai sobre a própria: 

último local com madeiras, caça e terras, tornando-se foco de interesse por pequenos 

invasores, madeireiros e produtores agrícolas. A terceira fase diz respeito à influência 

inevitável do discurso desenvolvimentista sobre as comunidades indígenas, levadas a crer que 

o sistema econômico tradicional deve ser substituído pela monocultura (Ricardo et al., 2006, 

p. 607). 

Assim, comunidades indígenas passam a abandonar práticas tradicionais e dedicar-se à 

monocultura, como no caso da TI Uru-eu-wau-wau (Rondônia), onde os Jupaú (como este 

                                                 
86 Terra Indígena Tenharim-Marmelos (sul do Amazonas), por exemplo. 
87 Redford (apud Milano, in Benjamin et al., 2001, p. 19) estimou em 14 milhões o número de aves abatidas por 
ano na Amazônia (dado que abrange índios e populações tradicionais), o que desfaz o mito da insignificância de 
certas condutas quando analisadas globalmente. Além das aves, a exploração da caça e da pesca da tartaruga, o 
consumo de ovos de gaivotas e biguás (tidos como “fortificantes” pelo conhecimento “tradicional”) também 
deve ser considerada. 



 92 

povo se autodenomina) dedicam-se a um esforço concentrado na produção de farinha de 

mandioca visando atender ao mercado regional, abandonando atividades de caça, pesca, 

coleta e agricultura alimentar (idem), ou no caso de uma exploração ainda mais agressiva, 

como ocorre com crescente sojicultura entre os índios do Mato Grosso (Brianezi, 2009). 

Como resultado, o modelo tradicional de organização econômica entra em decadência, 

com os interesses afluindo para um processo produtivo exógeno, com reflexos negativos para 

o meio ambiente natural – já que a monocultura necessita de áreas cada vez maiores, 

implicando em contínuos desflorestamentos – e para o patrimônio cultural – pois outras 

ocupações são abandonadas em prol de um esforço de toda a comunidade na nova atividade 

definida como central (Ricardo et al., 2006, p. 608). 

Além disso, tal estruturação econômica mostra-se perigosa, pois, sendo as atividades 

comunitárias voltadas para o atendimento de interesses exógenos, os indígenas se tornam um 

proletariado a serviço das demandas externas (Ribeiro, 1996) e, tão logo estas mudem, toda a 

comunidade indígena se vê compelida a mudar sua atividade econômica, consolidando um 

processo de dependência. 

Como consequência, a desarticulação do sistema tradicional (comunitário) gera um 

uso cada vez mais intensivo dos recursos naturais (consequência inexorável da atividade 

monocultora), por exemplo, usando áreas cada vez maiores para cultivos e criação de animais, 

o que redunda em crescente degradação ambiental. 



 93 

4. O DIREITO FUNDAMENTAL AO MEIO AMBIENTE 
 

4.1. Características do bem ambiental 

 

Para fins da ciência jurídica, é possível apontar como principais características do bem 

jurídico ambiental sua magnitude, ubiquidade, complexidade, imaterialidade, fragilidade, 

escassez e supremacia (esta abrangendo a indisponibilidade). 

Os organismos vivos e seu ambiente não-vivo (abiótico) estão inseparavelmente inter-

relacionados e interagem entre si. Chama-se de “sistema ecológico” ou “ecossistema” 

qualquer unidade que abranja todos os organismos que funcionam em conjunto (a 

comunidade biótica) numa dada área, interagindo com o meio abiótico. O ecossistema é, 

assim, a unidade funcional básica na ecologia, pois inclui tanto os organismos vivos como o 

meio abiótico (Odum, 1988, p. 9). 

Uma das características dos ecossistemas é a de serem cibernéticos, ou seja, 

“ecossistemas são ricos em redes de informação, que compreendem redes de comunicação 

físicos e químicos que interligam todas as partes e governam ou regulam o sistema como um 

todo” (idem, p. 29). 

O meio ambiente é mais do que isso, é o conjunto de ecossistemas, isto é, “a interação 

do conjunto de elementos naturais, artificiais e culturais que propiciem o desenvolvimento 

equilibrado da vida em todas as suas formas”, como define com clareza José Afonso da Silva 

(2002, p. 20). 

Tal definição adota corretamente um enfoque sistêmico, vale dizer, o ambiente é um 

sistema e, como tal, é composto de elementos e das relações entre estes. Como qualquer 

sistema, possui como atributos a completude e a consistência, isto é, harmonia, equilíbrio e 

ausência de contradições (Vilanova, 2005, p. 195)88. 

Desse modo, o meio ambiente é um conjunto de sistemas de incomensurável 

complexidade, eis que composto de todos os elementos vivos (bióticos) e não-vivos 

(abióticos) do planeta, bem como das interações (relações) que existem entre eles. 

O meio ambiente não está restrito aos recursos naturais, está relacionado a tudo quanto 

rege a vida em todas as suas formas (Grau, 1994, p. 259), razão pela qual ambiente é gênero 

(macrobem) que alberga inúmeros outros bens – em uma relação assemelhada à que se 

                                                 
88 O que define um sistema é uma organização autorreferente de elementos inter-relacionados de um modo 
autônomo; a autorreferência, a auto-organização e a homeostase são características do sistema, no sentido de que 
sua ordem interna é gerada a partir da interação de seus próprios elementos que se reproduzem a si mesmos, são 
funcionalmente diferentes e buscam uma estabilidade dinâmica (Lorenzetti, 2010, p. 29). 



 94 

estabelece entre átomos e moléculas, na feliz lição de Antônio Herman Benjamin (1993, p. 

60) – mais genéricos e menos genéricos (microbens), tais como a “a atmosfera, as águas 

interiores, superficiais e subterrâneas, os estuários, o mar territorial, o solo, o subsolo, os 

elementos da biosfera, a fauna e a flora” (art. 3º, V, da Lei 6.938/1981). 

Por esta razão não poderia ser mais feliz a definição adotada entre nós pela Lei de 

Política Nacional do Meio Ambiente (Lei 6.938/1981), que no art. 3º, I, conceitua meio 

ambiente como “o conjunto de condições, leis, influências e interações de ordem física, 

química e biológica, que permite, abriga e rege a vida, em todas as suas formas”. O meio 

ambiente, assim, está em todo o lugar, nada há desprovido dele (ubiquidade). 

Em razão destes caracteres, é fácil perceber que o meio ambiente é um bem 

essencialmente incorpóreo e imaterial (Mirra, 1996) e por isso mesmo insuscetível de 

apropriação, pois se trata de um 

 

bem público, não porque pertença ao Estado (pode até pertencê-lo), mas porque se 
apresenta no ordenamento, constitucional e infraconstitucional, como "direito de 
todos", como bem destinado a satisfazer as necessidades de todos. É bem público em 
sentido objetivo e não em sentido subjetivo, integrando uma certa "dominialidade 
coletiva", desconhecida do Direito tradicional Público, então porque incapaz de 
apropriação exclusivista, porque destinado à satisfação de todos e porque, por isso 
mesmo, de domínio coletivo, o que não quer dizer de domínio estatal. (Benjamin, 
1993, p. 66). 

 

O meio ambiente é composto do entrelaçamento e de interdependência de todos os 

fenômenos planetários, conforme sintetiza Fritjof Capra (1996) na ideia da teia da vida, que 

consiste no fato de que todos os seres vivos são membros de comunidades ecológicas ligadas 

umas às outras numa rede de interdependência. 

Desta forma, não se deve tratar este bem jurídico como se ele consistisse em partes 

separadas, dentro de uma visão fragmentada, pois isto aliena o homem da natureza, além de 

impedir sua plena compreensão89. Ao contrário, para se obter a plena humanidade, o homem 

deve recuperar a experiência de conectividade com toda a teia da vida.  

A compreensão do bem ambiental pressupõe, destarte, uma análise sistêmica da 

realidade, o que implica numa visão holística, e em multidisciplinaridade 

(interdisciplinaridade), não podendo do Direito permanecer apartado das demais ciências90. 

                                                 
89 Um exemplo dos efeitos deletérios que a compreensão incompleta do meio ambiente pode produzir é 
observado em julgados (felizmente minoritários) nos quais se admite o princípio da insignificância nos crimes 
contra o ambiente. Um delito tido como “insignificante”, em razão da infindável cadeia ecológica, pode envolver 
uma série de danos ambientais, a maioria irreversível (Bello Filho, 2010). 
90 Assim sendo, as leis, a jurisprudência, a doutrina, os concursos para acesso a cargos públicos, os cursos de 
formação dos profissionais do Direito, e, indo além, de qualquer profissional que componha a sociedade aberta 



 95 

Por concepção holística se 

 

pretende dizer que tudo tem uma inter-relação que deve ser respeitada, tanto na 
natureza, como no próprio direito. Isso é diferente da unilateralidade que tem 
caracterizado o pensamento ocidental que se concentra habitualmente na análise de 
uma questão, prescindindo do contexto (Lorenzetti, 2010, p. 29). 

 

Esta visão integrada e sincrética dos clássicos ramos, disciplinas, institutos e 

instrumentos jurídicos é a tendência dos últimos tempos, o que implica um nível maior de 

complexidade na compreensão, diagnóstico e solução dos conflitos individuais ou coletivos, 

nas relações e interações múltiplas propiciadas pela sociedade contemporânea. Com efeito, o 

meio ambiente só pode ser corretamente visualizado sob uma visão poliédrica, já que pode ser 

considerado sob prismas diversos (Yoshida, 2005, p. 113-118). 

De fato, o saber acumulado até o momento indica que todos os fenômenos naturais 

estão indelevelmente conectados, ainda que a ciência humana seja incapaz de explicar muitos 

deles em sua completude. Há que se reconhecer a interdependência fundamental de todos os 

eventos e, ainda, a conclusão de que a sociedade e os indivíduos se encontram unidos e 

inseridos no processo cíclico da natureza (Capra, 1996). 

É por esta magnífica complexidade do bem ambiental, fruto das características dos 

ecossistemas naturais, que se pode afirmar que os processos ecológicos são irreversíveis, isto 

é, o ativo ambiental degradado apresenta pouca ou nenhuma capacidade de regeneração e os 

benefícios derivados são perdidos para sempre. Assim, prepondera a incerteza: “não se 

conhece as consequências de um erro na escolha de hoje; e a singularidade – os ecossistemas 

e os processos ecológicos são únicos, não tem substitutos” (Romeiro e Leonardi, 1999, p. 33 e 

286). 

Daí exsurge outro pressuposto a ser reconhecido, conectado a magnitude do bem 

ambiental: sua concomitante fragilidade, o que se percebe no alerta de Norberto Bobbio 

(2004, p. 230): 

 

As transformações do mundo que vivenciamos nos últimos anos (...) suscitam em nós 
o dúplice estado de espírito do encurtamento e da aceleração dos tempos. Sentimo-nos 
por vezes à beira do abismo e a catástrofe impende. Nós nos salvaremos? Como nos 
salvaremos? Quem nos salvará? 

 

                                                                                                                                                         

dos intérpretes da Constituição, devem sofrer profunda reformulação, a fim de contemplar a mudança do cenário 
global. Ver a respeito, dentre outros: Sarlet e Fensterseifer (2011 e 2008); Bello Filho (2010); Nalini e Levy 
(2010); Coelho (1998) e Benjamin (1998). 



 96 

Por lidar diretamente com a sobrevivência da espécie humana, dentre outras, o 

paradigma ambiental opera como um metavalor, no sentido de que é um princípio 

organizativo de todos os demais (Lorenzetti, 2010, p. 19). 

Esta fragilidade do ambiente pode ser exemplificada pela teoria do caos, a qual 

demonstra que tudo está interconectado e que os vínculos de causa e efeitos se estabelecem 

em múltiplos níveis difíceis de discernir, de maneira que uma perturbação, muito fraca em 

princípio, é suficiente para impor progressivamente um ritmo novo macroscópico (idem, p. 

28). 

Esta fragilidade mostra ser pertinente a advertência de Regina Vera Villas-Bôas: 

 

É cada vez mais urgente, a necessidade de se dar um melhor tratamento jurídico aos 
bens que nos abastecem e preenchem os nossos interesses como cidadãos particulares 
e cidadãos do mundo, que somos. Na esfera privada, na coletiva, na pública e/ou na 
difusa, residem as nossas necessidades, interesses e expectativas de realização de vida. 
A garantia da continuidade da existência dos bens necessários à sobrevivência das 
pessoas no planeta parece estar diretamente ligada à proteção jurídica que as 
sociedades lhes fornecem. Proteger juridicamente os bens é garantir-lhes constante 
proteção e fiscalização. Os bens tutelados pelo direito importam metas prioritárias a 
serem observadas por todos, com a finalidade de sustentação da vida no planeta 
(Villas-Bôas, 2009). 

 

Portanto, da magnitude, complexidade e fragilidade do bem ambiental, emerge mais 

uma de suas características, a supremacia, compreendida como a relação de prioridade que se 

estabelece em favor dele, quando em confronto com outros interesses das sociedades 

humanas91. 

A Natureza como um todo, é um recurso escasso (Lorenzetti, 2010, p. 17) e essencial à 

sadia qualidade de vida das presentes e futuras gerações. Assim, é induvidoso que a 

                                                 
91 Embora não seja pacífica o reconhecimento de preponderância prima facie entre direitos fundamentais 
colidentes, “[n]ão se pode negar (...) a existência de mandamentos de otimização relativamente fortes, capazes de 
preceder aos demais em praticamente todas as situações de colisão. Como exemplos podem ser citados os 
princípios constitucionais da dignidade da pessoa humana, da cidadania, da proteção da ordem democrática e o 
direito à higidez do meio ambiente.” (Cristóvam, 2006, p. 235). Lorenzetti (1998, p. 158), reconhecendo que os 
direitos fundamentais podem opor-se entre si, gerando antinomias de difícil solução, ensina que “é necessário 
estabelecer um mínimo de hierarquia entre eles”. Por esta razão, justifica-se um sistema de prioridades prima 
facie, fixando a carga de argumentação e uma certa ordem no campo dos princípios, embora tal prioridade de um 
princípio sobre o outro poderá alterar-se no futuro, cabendo a quem pretender modificar essa prioridade 
encarregar-se da prova (Padilha, 2006, p. 122-123). Mesmo diante de mandados de otimização fortes e de um 
sistema de prioridades, inexiste hierarquia prévia, sendo que a preponderância decorrerá de circunstâncias fáticas 
e jurídicas a relação ao caso concreto, já que “A relação de precedência não estabelece uma posição hierárquica 
absoluta ou o peso superior de um princípio frente ao outro, mas apenas estabelece as condições, no caso 
concreto, em que essa precedência se justifica” (idem, p. 117). A nosso ver, pela essencialidade de que é 
revestido, o direito ao ambiente ecologicamente equilibrado amolda-se como nenhum outro a esta hipótese. 



 97 

preservação do equilíbrio ecológico é o mais relevante interesse para a humanidade, sem o 

qual esta não pode subsistir. 

Com efeito, os humanos podem viver sem assessórios como automóveis, viagens, 

perfumes, mas não sem água potável, ar respirável e temperatura adequada, por exemplo. Isso 

sem contar, além desta preocupação nitidamente antropocêntrica, o reconhecimento do valor 

da Natureza em si mesma, e o dever ético da espécie humana para com as demais.  

A degradação do meio ambiente nada mais é do que um “homicídio em doses 

homeopáticas, pois leva à perda da qualidade de vida de que tanto precisamos para manter 

nossa permanência neste planeta de forma equilibrada e satisfatória à perpetuação de nossa e 

das demais raças.” (Akaoui, 2003, p. 195). 

Nenhum dos direitos fundamentais reconhecidos pelos povos pode se exercitar sem o 

primeiro deles, a vida, e esta não pode existir num ambiente impróprio, o que vem a justificar 

a relação de preponderância (supremacia prima facie) do meio ambiente quando em aparente 

colidência com os demais interesses humanos. Outrossim, o princípio da indisponibilidade do 

bem ambiental é decorrência natural do princípio de sua supremacia na ordem jurídica 

(Benjamin, 1993, p. 80). 

Outrossim, o todo ambiental é uma teia incorpórea, composta de incomensurável 

quantidade e complexidade de relações, de modo que para fins meramente didáticos costuma-

se dividir o meio ambiente, sob o prisma do Direito, em: 

a) meio ambiente natural, composto pela atmosfera, as águas interiores, superficiais e 

subterrâneas, os estuários, o mar territorial, o solo, o subsolo, os elementos da biosfera, a 

fauna, a flora, o patrimônio genético e a zona costeira (art. 225, caput, da CR); 

b) meio ambiente cultural, integrado pelos bens de natureza material e imaterial, os 

conjuntos urbanos e sítios de valor histórico, paisagístico, artístico, arqueológico, 

paleontológico, ecológico e científico (artigos 215 e 216 da CR); 

c) meio ambiente artificial, do qual fazem parte os equipamentos urbanos, os edifícios 

comunitários, arquivo, registro, biblioteca, pinacoteca, museu e instalação científica ou 

similar (artigos 21, XX, 182 e 225 da CR);  

d) meio ambiente do trabalho, que integra o ambiente onde as relações de trabalho são 

desempenhadas, tendo em conta o primado da vida e da dignidade do trabalhador em razão de 

situações de insalubridade e periculosidade (artigos 7º, XXII, XXIII e XXXIII; e 200, II, VII e 



 98 

VIII 200, da CR) (Fensterseifer e Sarlet, 2008)92.  

Cabe lembrar a relação de continente-conteúdo entre marco e microbens, conforme a 

perspectiva, segundo ensina Eros Grau (1994), no esteio da lição de Benjamin (1993): “o 

meio ambiente cultural é um microbem, se visto em relação ao meio ambiente macrobem, ou 

um macrobem, se visto em comparação com um de seus elementos (uma manifestação 

folclórica, um conjunto arquitetônico, uma etnia, etc.)”. 

 

4.2. Função ambiental 

 

Existe função, segundo ensinamento consagrado de Celso Antônio Bandeira de Mello 

(2001, p. 32), quando alguém está investido do dever de satisfazer dadas finalidades em prol 

do interesse de outrem, necessitando, para tanto, manejar os poderes requeridos para supri-las. 

Logo, tais poderes são instrumentais ao alcance das sobreditas finalidades, donde quem os 

titulariza, maneja, na verdade, “deveres-poderes”, no interesse alheio. 

Para o referido autor, a função, em Direito, existe quando o exercício de um poder 

corresponde ao desempenho de um dever: “o de implementar no interesse de outrem uma 

finalidade preestabelecida pela regra de direito”, consistindo, em síntese, numa missão (idem). 

Ou seja, função é algo essencialmente dinâmico e não estático; não é um ponto 

isolado, mas uma sequência de pontos que estabelece um traçado, atos não mais vistos 

individualmente, mas como globalidade, o que lhes confere relevância (Benjamin, 1993, p. 

21). 

Segundo Ricardo Luís Lorenzetti (2010, p. 51-52), com a superação da visão 

individualista e o reconhecimento, pelo direito positivo, de bens coletivos e, mais 

especificamente, do bem ambiental, tem-se um redimensionamento do exercício dos direitos 

subjetivos, apontando-lhes um limite externo a que se denominaria função ambiental, que 

pode se expressar tanto por meio de proibições (obrigações de não fazer) como de mandatos 

(obrigações de fazer). 

Seguindo esta linha, na já clássica lição de Antônio Herman Benjamin (1993, p. 28), 

função ambiental é a “atividade finalisticamente dirigida à tutela do meio ambiente, 

caracterizando-se pela relevância global, homogeneidade de regime e manifestação através de 

um dever-poder”. 

                                                 
92 Lembre-se existirem autores que propõem apenas três aspectos do meio ambiente: natural, cultural e artificial, 
este abrangendo o meio ambiente do trabalho (v.g., Milaré, 2004, p. 291). 



 99 

Desse modo, vai-se muito além de um non facere, ou seja, de uma atuação limitativa, 

consistente na abstenção de uma conduta lesiva ao bem jurídico ambiental. Função é um 

facere, a obrigação de condutas comissivas em favor deste direito metaindividual, como, por 

exemplo, preservar (Lorenzetti, 2010, p. 52). 

Estão atrelados a esta tutela, conforme se verá mais detalhadamente adiante, a 

coletividade difusa, numa amplitude que vincula as presentes gerações em relação às futuras e 

as futuras em relação às que lhe forem posteriores, numa cadeia sucessiva e infinita, todos 

vinculados a uma atividade (como conjunto de atos finalisticamente orientados) exercida no 

interesse geral ou no interesse alheio.  

Seguimos, aqui, os passos de Celso Antônio Bandeira de Mello (2001), que enxerga a 

equação poder-dever como sendo, em verdade, dever-poder. Para nós, não se trata de simples 

inversão de efeito. Pressupõe-se uma percepção democrática do exercício do poder, não mais 

como fim em si mesmo, mas estritamente tolhido pelas fronteiras do dever. Em outras 

palavras, o fim é o dever, sendo o poder mero instrumento para a realização do que é devido. 

O dever é o porto; o poder, o transporte. 

Esta função ambiental vincula a coletividade ao “interesse alheio, isto é, ao todo 

social”, materializando-se no “dever de exercer o direito em benefício de outrem e não, 

apenas, de não o exercer em prejuízo de outrem (...) Isso significa a imposição de 

comportamentos positivos – prestação de fazer, portanto, e não, meramente, de não fazer” 

(Grau, 1994, p. 254). 

Assim, no dizer de Eros Grau: 

 

A todos (à coletividade) estão imputados, além do dever de não poluir, os deveres de 
defender, de reparar e de preservar, o que importa, por derradeiro, ademais da 
prestação negativa (não poluir), uma outra, positiva (a de impedir que outrem polua). 
Daí a afirmação de Herman Benjamin, de que “a função ambiental sofreu um processo 
de desestatização.” (p. 256). 

 

A resultante é um processo de solidarização plena de toda a humanidade, todos 

conectados a um fim comum, o de garantir a conservação do equilíbrio ecológico para as 

presentes e futuras gerações, inclusive em benefício das demais espécies de seres vivos, 

essenciais a este equilíbrio e dotados de valor intrínseco. 

Num feliz exemplo do desempenho de função ambiental, citado pelo Ministério 

Público Federal, em ação civil pública ajuizada em face do consórcio da UHE Belo Monte, a 



 100 

geração presente é apresentada como trustee93, ou seja, uma administradora do patrimônio 

ambiental pertencente às gerações futuras, num verdadeiro trust planetário, no qual o legado à 

geração seguinte deve ser pelo menos equivalente àquele recebido pela geração anterior 

(Brasil, Ministério Público Federal, 2011). 

 

4.3. A Constituição da República e o direito fundamental ao ambiente equilibrado 

 

A Constituição da República, promulgada em 1988, inovou a ordem jurídica nacional 

ao dispor expressamente sobre o meio ambiente, dedicando um capítulo, o qual é composto de 

detalhado artigo, ao tema. Além disso, há dezenas de referências diretas ou indiretas a este 

bem jurídico dispersas ao longo do texto constitucional, o que faz José Afonso da Silva dizer 

que a Constituição de 1988 é “eminentemente ambientalista” (2002, p. 46). 

Conquanto a Constituição brasileira seja uma das primeiras a tratar do tema com tal 

desenvoltura, essa ótica ambientalista não é novidade nacional, podendo se constatar o 

esverdeamento do Direito notadamente após a Conferência de Estocolmo (1972), marco 

histórico de alerta global e reconhecimento da importância do ambiente para a humanidade, e 

que influenciou a maioria dos países, que fizeram a afirmação do direito a um ambiente sadio 

em suas Constituições (Machado, 2011)94. 

Como ensina Raul Machado Horta (2010, p. 240-241), a ascensão do meio ambiente à 

condição de norma constitucional, em 1988, decisão que não encontra precedentes no Direito 

Constitucional pátrio, pressupôs um percurso anterior no domínio da legislação ordinária 

federal, em etapas sucessivas, nas quais foi se aprimorando a definição dos objetivos, dos 

meios e dos instrumentos de proteção do meio ambiente, processo este que mergulha suas 

raízes no Direito Colonial.  

                                                 
93 O trust consiste em um instituto de direito anglo-saxão por meio do qual um gestor/guardião (o trustee) 
administra um conjunto de bens (o corpo do trust) em beneficio de outro(s) sujeito(s), o(s) chamado(s) 
'beneficiário(s) do trust' (beneficiaries). No trust planetário, “a geração presente e apresentada como trustee do 
planeta em beneficio de gerações futuras, da mesma forma que teria sido dela beneficiaria em face de gerações 
passadas” (Bordin, 2008). 
94 África do Sul (Constituição de 1996, art. 24); Angola (Constituição de 1992, art. 24); Argentina (Reforma da 
Constituição em 1994, art. 41); Azerbaijão (Constituição de 1995, art. 39); Bélgica (Constituição de 1994, art. 
23, 4); Brasil (Constituição de 1988, art. 225, caput); Bulgária (Constituição de 1991, art. 55); Cabo Verde 
(Constituição de 1992, art. 70); Colômbia (Constituição de 1991, art. 79); Congo (Constituição de 1992, art. 46); 
Croácia (Constituição de 1990, art. 69); Eslovênia (Constituição de 1995, art. 72); Finlândia (Reforma da 
Constituição em 1999, art. 20); França (Lei Constitucional 205, de 01.03.2005, art. 1.º); Macedônia 
(Constituição de 1991, art. 43); Mali (Constituição de 1992, art. 15); Moldávia (Constituição de 1994, art. 37); 
Nicarágua (Constituição de 1987, art. 60); Paraguai (Constituição de 1992, art. 7.º); Portugal (Constituição de 
1976, art. 66, 1); Seychelles (Constituição de 1993, art. 38); Tailândia (Constituição de 1997, art. 56); Uganda 
(Constituição de 1995, art. 39); e Venezuela (Constituição de 1999, art. 127). 



 101 

Dedicando um artigo específico e detalhado sobre o tema, nossa Carta de 1988 

estabelece o direito fundamental de todos ao meio ambiente ecologicamente equilibrado, bem 

de uso comum do povo e essencial à sadia qualidade de vida, impondo-se ao Poder Público e 

à coletividade o dever de defendê-lo e preservá-lo para às presentes e futuras gerações (art. 

225, caput), estabelecendo, assim, uma cláusula pétrea (Sarlet e Fensterseifer, 2011, p. 148). 

Não satisfeita apenas em estatuir o direito, a Constituição preocupa-se em assegurar a 

efetividade deste, prevendo incumbências ao Poder Público no § 1º, que deverá: 

 

I - preservar e restaurar os processos ecológicos essenciais e prover o manejo 
ecológico das espécies e ecossistemas; 
II - preservar a diversidade e a integridade do patrimônio genético do País e 
fiscalizar as entidades dedicadas à pesquisa e manipulação de material genético; 
III - definir, em todas as unidades da Federação, espaços territoriais e seus 
componentes a serem especialmente protegidos, sendo a alteração e a supressão 
permitidas somente através de lei, vedada qualquer utilização que comprometa a 
integridade dos atributos que justifiquem sua proteção; 
IV - exigir, na forma da lei, para instalação de obra ou atividade potencialmente 
causadora de significativa degradação do meio ambiente, estudo prévio de impacto 
ambiental, a que se dará publicidade; 
V - controlar a produção, a comercialização e o emprego de técnicas, métodos e 
substâncias que comportem risco para a vida, a qualidade de vida e o meio ambiente; 
VI - promover a educação ambiental em todos os níveis de ensino e a 
conscientização pública para a preservação do meio ambiente; 
VII - proteger a fauna e a flora, vedadas, na forma da lei, as práticas que coloquem 
em risco sua função ecológica, provoquem a extinção de espécies ou submetam os 
animais a crueldade. 

 

Além disso, reconhecendo o elevado potencial de degradação da atividade de 

mineração, determina-se que aquele que explorar recursos minerais fica obrigado a recuperar 

o meio ambiente degradado, de acordo com solução técnica exigida pelo órgão público 

competente, na forma da lei (§ 2º). 

Mais ousado ainda, se considerarmos nosso histórico constitucional e penal é o 

parágrafo 3º, o qual prevê que as condutas e atividades consideradas lesivas ao meio ambiente 

sujeitarão os infratores, pessoas físicas ou jurídicas, a sanções penais e administrativas, 

independentemente da obrigação de reparar os danos causados. 

Reconhece-se como “patrimônio nacional” a Floresta Amazônica, a Mata Atlântica, a 

Serra do Mar, o Pantanal Mato-Grossense e a Zona Costeira, sendo sua utilização restringida 

na forma da lei, dentro de condições que assegurem a preservação do meio ambiente (§ 4º).  

Declaram-se indisponíveis as terras devolutas ou arrecadadas pelos Estados, por ações 

discriminatórias, necessárias à proteção dos ecossistemas naturais (§ 5º) e determina-se que as 

usinas nucleares deverão ter sua localização definida em lei federal, como condição necessária 

para sua instalação (§ 6º). 



 102 

Não bastassem estas abrangentes disposições, menções ao meio ambiente em seus 

diversos aspectos são encontrados de forma dispersa ao longo do texto constitucional, 

evidenciando a transversalidade do tema: art. 5º, LXXIII; art. 7º, XXII, XXIII e XXXIII; art. 

20, V; art. 21, XX; art. 23, III, VI e VII; art. 24, VI, VII e VIII; art. 91, § 1º, III; art. 129, III; 

art. 170, VI; art. 174, § 3º; art. 177, § 4º, b; art. 182; art. 186, caput e incisos; 200, II, VII e 

VIII; artigos 215 e 216; art. 220, § 3º, II; e, finalmente, art. 231, parágrafos 1º, 2º e 3º95. 

Além disso, há referências mediatas ao meio ambiente, principiando no Preâmbulo, 

oportunidade em que os representantes do povo atestam estarem reunidos em Assembleia 

Nacional Constituinte para instituir um Estado Democrático, destinado a assegurar direitos 

como o bem-estar e o desenvolvimento. 

Nos dispositivos constitucionais propriamente ditos, refere-se à dignidade da pessoa 

humana (art. 1º, III), o que por certo não é passível de efetivação num ambiente degradado96; 

os direitos previstos no caput do art. 5º, tais como o direito à vida que logicamente deve ser 

digna97; o direito à igualdade (o que pressupõe equitatividade presente e intergeracional no 

acesso aos bens ambientais); o direito à segurança (o qual possui também uma vertente 

ambiental, consistente na precaução e na prevenção contra riscos de degradação), além da 

vedação de tratamento desumano ou degradante (inciso III). Também o art. 3º possui 

referências mediatas ao meio ambiente, ao elencar os objetivos fundamentais da República, 

tais como uma sociedade justa e solidária (o que pressupõe igualdade no acesso aos bens 

naturais), o desenvolvimento (que difere do mero crescimento, justamente pelo respeito ao 

ambiente98), a erradicação da pobreza, da marginalização e a redução das desigualdades 

sociais e regionais; e a promoção do bem de todos, sem preconceitos. 

Dessa forma, a contemplação, em nossa atual Constituição, de um conjunto abrangente 

de normas do meio ambiente, é expressiva da marcante transformação, denominada por 

                                                 
95 “Quer dizer, a par do art. 225, que concentradamente cuida da questão ambiental em diversos incisos e 
parágrafos, a Constituição Federal de 1988 tratou-a difusamente ao longo do texto. Assim é quando ela faz 
menção expressa ao tipificar a ação popular e a ação civil pública; ao arrolar os bens da União; ao repartir a 
competência entre os entes federativos; ao instituir os princípios específicos da Ordem Econômica e Financeira; 
ao cuidar da Política Agrícola e Fundiária; ao acolher o ambiente do trabalho no conceito de meio ambiente; ao 
incluir os sítios de valor ecológico no patrimônio cultural brasileiro; ao cuidar da Comunicação Social; e ao 
dispor sobre as terras tradicionalmente ocupadas pelos índios.” (Cunha Junior, 2010, p. 1220). 
96 Conforme lembra Paulo Affonso Leme Machado, o Protocolo Adicional à Convenção Americana sobre 
Direitos Humanos prevê, em seu art. 11, que: “1. Toda pessoa tem direito de viver em meio ambiente sadio e de 
dispor dos serviços públicos básicos. 2. Os Estados-Partes promoverão a proteção, preservação e melhoramento 
do meio ambiente”, de modo que “[n]ão basta viver ou conservar a vida. É justo buscar e conseguir a qualidade 
de vida” (2010). 
97 “Não se tutela apenas a sobrevivência, mas sim a vida com qualidade, vida saudável” (Rodrigues, 2005, p. 72). 
98 Segundo ensinamento consagrado de Ignacy Sachs, o desenvolvimento deve ser economicamente viável, 
socialmente justo e ecologicamente prudente (apud Milaré, 2004, p. 979). 



 103 

alguns de “esverdeamento”, que afeta o Direito, objetivando funcionar como instrumento de 

implementação de políticas públicas e preservação do bem ambiental, ainda que fundada 

numa perspectiva antropocêntrica de qualidade de vida (humana). 

Para isso a proteção do meio ambiente é reconhecida pelo texto constitucional como 

bem jurídico autônomo e recepcionado na forma de sistema, e não como um conjunto 

fragmentário de elementos (Benjamin, 2008, p. 42). 

Tem-se, destarte, a positivação expressa e exauriente do meio ambiente 

ecologicamente equilibrado como direito fundamental99. 

Evidentemente que, no amplo rol de direitos previstos no ordenamento jurídico, alguns 

visam à satisfação de interesses de menor envergadura, outros visam à satisfação de interesses 

de maior envergadura. Mesmo em sede constitucional, há a consagração de direitos 

destinados à satisfação de interesses superiores e interesses inferiores (idem, p. 302-303). 

No caso direito ao ambiente, em que o texto constitucional reconhece sua 

essencialidade, é inegável sua supremacia prima facie, eis que pressuposto para a própria vida 

sobre a Terra, constituindo este direito ponto de partida para todos os demais direitos 

(Rodrigues, M.A., 2005, p. 72), acarretando a máxima interpretativa do in dubio pro 

ambiente, pois, conforme aduz Alexandra Aragão (in Canotilho et al, 2007, p. 34), “Em caso 

de dúvidas hermenêuticas relativas à interpretação de uma norma, há que escolher, de entre os 

sentidos possíveis, aquele que resultar numa protecção ecológica acrescida”. 

Está-se, portanto, diante do maior de todos os direitos fundamentais, qual seja, o 

direito à vida. Sem o equilíbrio ecológico, não haverá condições de o planeta continuar 

habitável, e qualquer outro direito fundamental certamente se tornará inexequível (Akaoui, 

2010, p. 89). 

Como bem ensina Antônio Herman de Vasconcellos e Benjamin (in Canotilho et al, 

2007, p. 98): 

 

Antes de mais nada, o direito fundamental leva à formulação de um princípio da 
primariedade do ambiente, no sentido de que a nenhum agente, público ou privado, é 
lícito tratá-lo como valor subsidiário, acessório, menor ou desprezível. 

 

                                                 
99 Embora parte da doutrina constitucional ainda não tenha investigado o ambiente natural em pé de igualdade 
com os demais direitos fundamentais, existindo ainda, conforme atenta Renato Pereira Silva, argumentos de 
desigual peso e tipologias tendenciosas que ofuscam a percepção do mesmo como verdadeiro direito 
fundamental (Sarlet et al., 2008, p. 301). 



 104 

Nesse sentido, o STF reconheceu esta relação de preponderância e decidiu que, “ante o 

estabelecido no art. 225 da CF, conflito entre os interesses individual e coletivo resolve-se a 

favor deste último”100. 

Além disso, a “estreita ligação e dependência da vida com o meio ambiente faz deste 

direito um limitador natural dos demais direitos subjetivos do homem” (Rodrigues, M.A., 

2005, p. 72), podendo, por exemplo, estabelecer limitações como a vedação de práticas cruéis 

contra a vida animal, conforme entendimento do STF, que decidiu, respectivamente, pela 

inconstitucionalidade de lei estadual que autorizava a prática da "farra do boi" no Estado de 

Santa Catarina, bem como pela inconstitucionalidade da lei do Estado do Rio de Janeiro que 

regulamentava a “briga de galo” (Fensterseifer e Sarlet, 2011). Dessa forma, o Pretório 

Excelso, ainda que sem se posicionar sobre a atribuição de direitos aos animais ou outras 

formas de vida não-humanas, reconheceu a vida animal como um fim em si mesmo101. 

 

4.4. Titularidade do bem ambiental 

 

O meio ambiente ecologicamente equilibrado é, mais do que qualquer outro, um 

interesse metaindividual por excelência, assim entendido como aquele bem da vida que, no 

dizer de Mauro Cappelletti (1977), “pertence, ao mesmo tempo, a todos e a ninguém”102. 

O direito ao ambiente possui, com efeito, todas as características marcantes dos 

interesses difusos apontadas por Rodolfo de Camargo Mancuso (2004, p. 136-137): a) 

indeterminação dos sujeitos, estes ligados entre si normalmente ou por circunstâncias de fato; 

                                                 
100 Mandado de segurança nº 25.284, fel. Min. Marco Aurélio, julgamento em 17.6.2010, Plenário, DJ de 
13.8.2010. 
101 Conforme ensinam Fensterseifer e Sarlet (2008), a Constituição, no seu art. 225, § 1.º, VII, enuncia de forma 
expressa a vedação de práticas que "provoquem a extinção de espécies ou submetam os animais à crueldade", o 
que sinaliza para o reconhecimento, por parte do constituinte, do valor inerente a outras formas de vida não-
humanas, protegendo-as, inclusive, contra a ação humana, o que revela que não se está buscando proteger (ao 
menos diretamente e em todos os casos) apenas o ser humano. É difícil de conceber que o constituinte, ao 
proteger a vida e o bem-estar de espécies naturais, estivesse a promover unicamente a proteção de algum valor 
instrumental de espécies naturais; pelo contrário, deixou transparecer uma tutela da vida em geral que assume 
nitidamente uma feição não meramente instrumental em relação ao ser humano, mas numa perspectiva 
concorrente e interdependente. Especialmente no que diz com a vedação de práticas cruéis contra os animais, o 
constituinte revela de forma clara a sua preocupação com o bem-estar dos animais não-humanos e a refutação de 
uma visão meramente instrumental da vida animal. A Constituição também traz de forma expressa no mesmo 
dispositivo a tutela da função ecológica da flora e da fauna, o que dá a dimensão de sistema ou ecossistema 
ambiental, no sentido de contemplar a proteção integrada dos recursos naturais, aí incluído o ser humano. 
102 “Nossa época trouxe prepotentemente ao palco novos interesses ‘difusos’, novos direitos e deveres que, sem 
serem públicos no senso tradicional da palavra, são, no entanto, coletivos: desses ninguém é ‘titular’, ao mesmo 
tempo que todos os membros de um dado grupo, classe, ou categoria, deles são titulares. A quem pertence o ar 
que respiro? O antigo ideal da iniciativa processual monopolística centralizada nas mãos de um único sujeito, a 
quem o direito subjetivo ‘pertence’, se revela impotente diante de direitos que pertencem, ao mesmo tempo, a 
todos e a ninguém.” (Cappelletti, 1977). 



 105 

b) indivisibilidade do objeto; c) intensa litigiosidade interna (“conflituosidade”); d) tendência 

à transição ou mutação no tempo e no espaço. 

Cumpre lembrar também que o meio ambiente possui duplo caráter: é ao mesmo 

tempo direito subjetivo e interesse coletivo (Monsalve, 1993, p. 43), ou seja, cada um tem o 

direito de desfrutar do ambiente, porém, simultaneamente, a ninguém é dado dele se 

apropriar. 

O meio ambiente possui também um caráter conformador, eis que dá forma a todos os 

demais direitos e interesses, que devem com ele se harmonizar, como no caso da atividade 

econômica (CR, art. 170, VI) e da propriedade (CR, art. 5º, XXIII). 

Por esta razão, Ada Pellegrini Grinover (apud Ferraz, 2005, p. 62) afirma que os 

interesses difusos são sinteticamente referíveis à qualidade de vida, interesses de massa, que 

comportam ofensas de massa e que colocam em contraste grupos, categorias, classes de 

pessoas. Não mais se trata de um feixe de linhas paralelas, mas de um leque de linhas que 

convergem para um objeto comum e indivisível. 

O art. 225 da CR caracteriza o meio ambiente ecologicamente equilibrado como “bem 

de uso comum do povo”, que é entendido pela doutrina contemporânea como bem difuso, 

pertencente a todos e a ninguém individualmente, nem mesmo ao Estado (Villas Boas, 2009). 

Em outras palavras, a terra, árvores ou rios podem ser bem da União, mas a floresta, a 

fauna, os recursos genéticos, as relações e interações que nela se situam pertencem à 

coletividade difusa, sendo o meio ambiente, globalmente considerado, insuscetível de 

apropriação, seja pelo Estado, seja pelos particulares103. 

Esta insuscetibilidade de apropriação decorre da própria natureza do meio ambiente, 

qual seja, a de ser um conjunto de condições, leis, influências e interações, de ordem física, 

química e biológica, que permite, abriga e rege a vida em todas as suas formas, portanto, um 

bem essencialmente incorpóreo e imaterial. 

O que pode ser eventualmente apropriado ou utilizado, sobretudo para fins 

econômicos, são os elementos corpóreos que compõem o meio ambiente e mesmo assim de 

acordo com limitações e critérios previstos em lei e desde que essa utilização não leve à 

apropriação individual (exclusiva) do meio ambiente, como bem imaterial (Mirra, 1996). 

Assim, o meio ambiente amolda-se perfeitamente a definição dada pela Lei 

8.078/1990, que no art. 81, parágrafo único, I, conceitua direitos difusos como os 

                                                 
103 Entretanto, os bens que possuem característica de bem ambiental (de uso comum do povo e essencial à sadia 
qualidade de vida) não são propriedade de qualquer dos entes federados. Na verdade, estes atuam como simples 
administradores, gestores, de um bem que pertence à coletividade (Fiorillo, 2005, p. 65-66). 



 106 

“transindividuais de natureza indivisível de que sejam titulares pessoas indeterminadas e 

ligadas por circunstâncias de fato”. 

Os titulares do direito ao meio ambiente são, de fato, em número incomensurável, pois 

ligados por uma simples situação fática, a de simplesmente ser humano (Mancuso, 2004, p. 

85-86). 

Ressalte-se que o interesse ambiental representa o grau máximo de coletivização lato 

sensu (direito de máxima difusão), ou o grau máximo de metaindividualidade ou 

transindividualidade, haja vista que impõe deveres de solidariedade entre as gerações atuais e 

destas para com as futuras104. 

                                                 
104 “O direito à integridade do meio ambiente – típico direito de terceira geração – constitui prerrogativa jurídica 
de titularidade coletiva, refletindo, dentro do processo de afirmação dos direitos humanos, a expressão 
significativa de um poder atribuído, não ao indivíduo identificado em sua singularidade, mas, num sentido 
verdadeiramente mais abrangente, à própria coletividade social. Enquanto os direitos de primeira geração 
(direitos civis e políticos) – que compreendem as liberdades clássicas, negativas ou formais – realçam o princípio 
da liberdade e os direitos de segunda geração (direitos econômicos, sociais e culturais) – que se identificam com 
as liberdades positivas, reais ou concretas – acentuam o princípio da igualdade, os direitos de terceira geração, 
que materializam poderes de titularidade coletiva atribuídos genericamente a todas as formações sociais, 
consagram o princípio da solidariedade e constituem um momento importante no processo de desenvolvimento, 
expansão e reconhecimento dos direitos humanos, caracterizados, enquanto valores fundamentais indisponíveis, 
pela nota de uma essencial inexauribilidade.” (Mandado de segurança nº 22.164, rel. Min. Celso de Mello, j. em 
30.10.1995, Plenário, DJ de17-11-1995. No mesmo sentido: RE 134.297, Rel. Min. Celso de Mello, julgamento 
em 13.6.1995, 1ª Turma, DJ de 22-9-1995). 



 107 

5. FUNÇÃO AMBIENTAL DAS TERRAS INDÍGENAS 
 

5.1. Constituição da República e convivência dos direitos fundamentais 

 

A Constituição de 1988, idolatrada por alguns como perfeita, execrada por outros 

como utópica e irrealizável, é fruto do fértil período em que se inaugura a Nova República, no 

qual a nação, respirando os primeiros ares de liberdade após cerca de 20 anos de totalitarismo, 

opta, conforme célebre discurso de Tancredo Neves pelo “início, decidido e corajoso, de 

transformações de cunho social, administrativo, político e econômico que a sociedade 

necessita” (Silva, 1998, p. 90). 

Numa efervescência típica de uma democracia ainda na infância, movimentos sociais 

se organizam, debates se avultam, conformações se mostram necessárias a fim de acomodar 

os diversos interesses da sociedade brasileira. 

Desse ambiente resulta a Constituição de 1988 como a Carta Social, ou Carta da 

Solidariedade, dado o intenso espírito de socialidade e solidariedade que a impregnam, 

afirmação facilmente constatável pela presença, por todo o texto constitucional, de 

dispositivos que refletem a busca por justiça social com vistas à superação das profundas 

desigualdades que caracterizam o país. 

O texto que disso resulta é moderno, com inovações de relevante importância para o 

constitucionalismo brasileiro e até mundial (Silva, 1998, p. 91), e, por acomodar inúmeros 

princípios, normas de caráter aberto, concretizáveis segundo as peculiaridades da casuística, 

metodologia ainda pouco familiar aos operadores do direito tupiniquim, tão afeitos ao 

positivismo jurídico, traz enormes desafios práticos, todavia abrindo uma imensa porta para a 

evolução social e jurídica de que a nação necessitava. 

O Texto de 1988, longe de optar por um modelo de Constituição mínima, ao gosto do 

modelo do liberalismo, é uma Carta abrangente, verborrágica, prolixa, beirando a 

redundância, sentimental, traços que, longe de se constituírem integralmente em defeitos, são 

virtudes, pois abarcam as promessas do Estado Democrático de Bem-Estar Social, denotando 

um elevado nível de comprometimento ético da sociedade e do Estado. 

É um modelo que se amolda perfeitamente ao matiz brasileiro, fruto da miscigenação 

irrestrita que constitui a nação, produto do momento de reabertura política pós-ditadura 

militar, francamente direcionada na esperança de justiça social. Utópica, é bem verdade, mas 

que é a democracia, senão busca permanente, incansável, realizável conforme as 

circunstâncias históricas? 



 108 

Inserida está a Carta no contexto do constitucionalismo contemporâneo, que em sua 

constante evolução deve caminhar para a inclusão de notas decorrentes do processo histórico 

atual, de modo a identificar-se com valores como a verdade, a solidariedade, o consenso, a 

participação, a integração e a universalização, que em síntese significa o compromisso com a 

efetivação dos direitos constitucionais, ao invés de sua visualização como normas meramente 

programáticas ou utópicas (Tavares, 2009, p. 15). 

A Constituição de 1988 é a Lei Fundamental “de uma sociedade em devir, como 

instrumento de direção social que está em consonância com a crescente complexidade de uma 

sociedade antagônica, aberta e plural” (Cunha Junior, 2010, p. 141). 

Dessa forma, a Constituição de 1988 é o que se poderia chamar uma constituição 

analítica e sobrecarregada refletindo o claro propósito de abarcar nas malhas da sua 

normatividade todo o conjunto da vida social (Mendes, Coelho e Branco, 2008, p. 204). 

Documento aberto a todos os segmentos, por isso mesmo, está aberta à conflituosidade 

sadia do debate jurídico-democrático já que, a par de re-consagrar todos os “velhos direitos” – 

os clássicos direitos civis e políticos – ela nos garante também, os chamados “novos direitos”, 

aqueles direitos que historicamente foram se destacando – como especificações – de uma 

geratriz originária, a compasso das necessidades e dos reclamos do homem concreto, daquele 

indivíduo que precisamente pelo fato de ser portador de carências especiais, tem que receber 

tratamento diferenciado (idem, p. 207). 

Todavia, como alerta Carlos Maximiliano (2008, p. 48), “quanto mais pródiga em 

minúcias a lei, quanto mais particularista, maior o número de interrogações que levanta, de 

litígios que sugere”, de modo que a Constituição traz consigo grandes desafios na seara 

interpretativa, pela necessidade de harmonização de interesses muitas vezes conflitantes. 

É por esta razão que uma questão natural na ordem constitucional brasileira diz 

respeito aos conflitos aparentes entre direitos fundamentais. 

O fenômeno, que é corriqueiro e diversificado em razão da abrangência do catálogo de 

direitos positivados na Constituição de 1988, torna-se mais complexo em razão da utilização 

cada vez maior por parte do legislador (constitucional ou ordinário), de normas do tipo 

princípios, ou seja, mandados de otimização, os quais ordenam que algo se realize melhor na 

medida do possível, podendo ser cumpridos em diversos graus (Alexy, 1999b, p. 74-75), 

normas distintas das regras porque estas podem ser cumpridas ou descumpridas de um modo 

claro, enquanto os princípios, por sua vez, ordenam que algo seja cumprido da melhor medida 

possível (Lorenzetti, 1998, p. 317; Bonavides, 2006, p. 279). 



 109 

A discussão envolve diretamente o tema objeto desta tese, já que uma análise 

apressada pode denotar que o direito de usufruto exclusivo das terras indígenas por estes 

povos poderia colidir com o direito da coletividade ao meio ambiente ecologicamente 

equilibrado. 

Conforme se demonstrará, as terras indígenas são espaços nos quais ocorre a 

convivência entre os dois mencionados direitos fundamentais de caráter difuso, o que envolve 

um maior esforço pelo intérprete, já que as soluções não serão estabelecidas prima facie, mas 

segundo as peculiaridades do caso concreto. 

Nestas situações, portanto, inocorre conflito entre os direitos em comento, sendo 

oportuno trazer a lição de Gilmar Ferreira Mendes, Inocêncio Mártires Coelho e Paulo Gonet 

Branco (2008, p. 375): 

 

a idéia de conflito ou de colisão de direitos individuais comporta temperamento. É que 
nem tudo o que se pratica no suposto exercício de determinado direito encontra abrigo 
no âmbito de sua proteção. 
Assim, muitas questões tratadas como relações conflituosas de direitos individuais 
configuram conflitos aparentes, uma vez que as práticas controvertidas desbordam da 
proteção oferecida pelo direito fundamental em que se pretende buscar abrigo. A 
precisa identificação do âmbito de proteção do direito indica se determinada conduta 
se acha protegida ou não. 
Tem-se, pois, autêntica colisão apenas quando um direito individual afeta diretamente 
o âmbito de proteção de outro direito fundamental. 

 

Assim, mais do que “conflito”, existe harmonização ou compatibilização, pois, 

segundo José Afonso da Silva (1998, p. 187), a Constituição fundamenta o entendimento de 

que “as categorias de direitos humanos fundamentais, nela previstos, integram-se num todo 

harmônico, mediante influências recíprocas”, cabendo ao intérprete reconhecer a 

“interdependência metódica” (Maximiliano, 2008, p. 105) entre as normas que positivam o 

direito dos índios e o direito de conservação dos componentes e atributos dos espaços 

territoriais especialmente protegidos. 

Desse modo, os direitos fundamentais, notadamente os direitos fundamentais difusos 

positivados por meio de normas-princípio, por não possuir contornos exatos, se concretizam 

segundo as circunstâncias concretas, na maioria das vezes mediante a limitação recíproca 

junto a outras normas-princípio. 

Assim, conquanto Robert Alexy (1999b, p. 68) afirme que “não existe catálogo de 

direitos fundamentais sem colisão de direitos fundamentais”, esta conflituosidade é apenas 

aparente. 



 110 

Com efeito, a Constituição é um sistema (Canotilho, 2001, p. 1085) e, nessa medida, 

um conjunto coeso de normas (Tavares, 2009, p. 86), dotado de coerência, perfeição e 

independência (Bonavides, 2006, p. 109). 

A Lei Maior, portanto, há de ser interpretada de forma a evitar contradições 

(antinomias, antagonismos) entre as suas normas, estando o intérprete obrigado a considerar – 

por força dos princípios da unidade e do efeito integrador – a Constituição na sua globalidade, 

e a procurar harmonizar os espaços de tensão existentes entre as normas constitucionais a 

concretizar. Daí que o intérprete deva sempre considerar tais normas não como normas 

isoladas e dispersas, mas sim como preceitos integrados num sistema unitário de normas e 

princípios, partindo-se “da conflituosidade constitucionalmente racionalizada para conduzir a 

soluções pluralisticamente integradoras” (Canotilho, 2001, p. 1186-1187). 

Deve-se buscar, segundo o autor (idem, p. 1187), a máxima efetividade das normas 

constitucionais, ou seja, “a uma norma constitucional deve ser atribuído o sentido que maior 

eficácia lhe dê, de modo que, no caso de dúvidas deve preferir-se a interpretação que 

reconheça maior eficácia aos direitos fundamentais”. 

Com relação ao processo de aplicação dessas normas constitucionais, dois aspectos 

devem ser destacados. 

O primeiro deles reside na ampliação do círculo de intérpretes, buscando-se uma 

hermenêutica constitucional adequada à sociedade pluralista contemporânea, parte do direito 

de participação democrática (Häberle, 1997, p. 37). Vertendo o ensinamento ao objeto desta 

tese, a interpretação da Constituição deixa de ser obra de corporações fechadas (idem, p. 81) 

tais como Judiciário, Ministério Público e Advocacia, passando a ser praticada por agentes 

públicos de órgãos ambiental (Ibama) e indigenista (Funai), comunidades indígenas, 

organizações da sociedade civil, dentre outros. 

O segundo aspecto parte do pressuposto de que o Direito, como fenômeno cultural 

(Reale, 1995), é essencialmente dinâmico, respondendo às demandas sociais, à mudança dos 

interesses. Se assim não fosse, perderia sua força legitimadora, a de pacificação de uma 

sociedade. 

Numa sociedade multicultural global, conectada por meios invisíveis de comunicação 

que fazem cada vez mais desaparecer a noção de quando e onde, fazendo todas as ocorrências 

planetárias aparentarem ser aqui e agora, o Direito acaba por refletir tais fatos, ampliando sua 

mutabilidade. 

A Constituição, conquanto fundamento de toda a ordem jurídica nacional, portanto 

elemento estabilizador e fonte de segurança jurídica, adapta-se a este novo paradigma. 



 111 

Conforme Anna Cândida da Cunha Ferraz (1993), há uma “sempre latente tensão que existe 

entre a Constituição normativa e a realidade constitucional, entre a Constituição e sua 

aplicação, entre a letra constitucional e a necessidade de sua adaptação a novos tempos e 

novas situações”. 

Assim, no dizer de Canotilho (2001, p. 1373), a constituição é uma ordem-aberta que 

tem o futuro como uma tarefa indeclinável, devendo, por isso, fornecer aberturas para captar a 

dinamicidade da vida política e social. 

Explica-se, então, a ocorrência do fenômeno da mutação constitucional a partir da 

constatação de que as circunstâncias da realidade se modificam porque são conformadas na 

dinâmica das relações sociais, num processo histórico que, essencialmente mutante, determina 

modificações também no resultado da aplicação da Constituição, ainda que se mantenha 

inalterado o seu texto. Assim, a informalidade do processo, conseqüência de sua não-previsão 

no corpo da Constituição formal, é também conseqüência da informalidade das alterações que 

se verificam na “realidade”, no âmbito da qual se aplica a Constituição (Zandonade, 2001). 

Esta alteração semântica sem mudança no texto formal da Constituição é verificada 

cotidianamente no campo dos direitos fundamentais, havendo uma progressiva busca pela 

máxima efetividade, já que deve o intérprete pautar sua atividade pela maior otimização 

possível dos preceitos constitucionais (Araújo e Nunes Junior, 2010, p. 105), a fim de que não 

se tornem letra morta105. 

Desse modo, tal qual a imagem heraclitiana do homem que jamais se banha duas vezes 

no mesmo rio, eis que este é permanentemente mutável, tem-se que a Constituição vigente 

hoje não é a mesma promulgada em 5 de outubro de 1988 mesmo que não tivesse sido 

emendada dezenas de vezes, vale dizer, mesmo que não tivesse ocorrido alteração formal de 

seu texto. 

Pode-se concluir que a aplicação dos direitos fundamentais difusos (como o direito ao 

ambiente ecologicamente equilibrado e o direito indígena a terra) está sujeita a conformação 

segundo as especificidades do caso concreto, não sendo possível o estabelecimento de 

soluções apriorísticas, sendo tais soluções oriundas de um círculo ampliado de intérpretes, não 

estando sujeitas a fossilização, mas sim a evolução ao logo do tempo. 

                                                 
105 Recente caso de mutação foi a decisão do Pretório Excelso acolhendo a união estável entre indivíduos do 
mesmo sexo, indo além do previsto no § 3º do art. 226 da Lei Fundamental, que reconhecia apenas “a união 
estável entre o homem e a mulher como entidade familiar” (destaque nosso), passando a prever uma nova 
hipótese sem que houvesse alteração do texto constitucional (RE 477.554 - j. 1/7/2011 - rel. José Celso de Mello 
Filho - DJe 3/8/2011, in Revista dos Tribunais, v. 912, out./2011). 



 112 

Assim, a própria efetivação da proteção ambiental nas terras indígenas será uma 

construção essencialmente adaptável ao caso concreto e mutável no tempo – sempre em busca 

da máxima efetividade – , pois, parafraseando Cristiane Derani (2002), é na dinâmica da 

escolha dos meios, da sua disposição e do resultado obtido que é preenchido o conteúdo do 

princípio da função ambiental. 

Não por acaso, tanto o direito fundamental ao meio ambiente como os direitos 

indígenas encontram-se topograficamente agrupados106, eis que foram inseridos no capítulo 

especial sobre a Ordem Social (Título VIII), considerado “um dos mais importantes e 

avançados da Constituição de 1988”, nas palavras de José Afonso da Silva (1998, p. 818) e 

que tem como objetivo assegurar “o bem-estar e a justiça sociais” (art. 193), abrigando 

também o direito à saúde (art. 196), indissociável ao meio ambiente (o que é explicitado pelo 

art. 200, VIII) e o patrimônio cultural (art. 216), tudo conectado ao metaprincípio da sadia 

qualidade de vida das presentes e futuras gerações, decorrência do meio ambiente 

ecologicamente equilibrado. 

 

5.2. Espaços territoriais especialmente protegidos 

 

A Constituição da República estabelece, como forma de dar efetividade ao direito ao 

meio ambiente ecologicamente equilibrado previsto no caput do art. 225, a incumbência do 

Poder Público de definir, em todas as unidades da Federação, espaços territoriais e seus 

componentes a serem especialmente protegidos, sendo sua alteração ou supressão permitidas 

somente através de lei, vedada qualquer utilização que comprometa a integridade dos 

atributos que justifiquem sua proteção (§ 1º, III)107. 

O constituinte, assim agindo, criou um conceito jurídico indeterminado: o de espaço 

territorial especialmente protegido (ETEP). Não definiu tal instituto nem enumerou suas 

espécies e o fez acertadamente para, com isso, dar suporte constitucional a todo e qualquer 

tipo de área sujeita (afetada) a regime especial de proteção ambiental, não importando a 

intensidade nem a denominação. 

                                                 
106 Conforme já decidido pelo STJ, “Assume relevo a colocação topográfica da matéria constitucional, com o 
intuito de aferir o vetor principiológico a que pertence a norma, para que, observando o princípio maior, a partir 
dele, transitar pelos princípios específicos, em respeito à análise da denominada ‘vontade constitucional’, 
cunhada por Konrad Hesse” (Brasil, STJ, Agravo Regimental no REsp nº 1099686/PE, 1ª Turma, Rel. Luiz Fux. 
j. 27.04.2010, unânime, DJe 10.05.2010). 
107 Ou seja, “o espaço territorial especialmente protegido é um instrumento jurídico para a implementação do 
direito constitucional ao meio ambiente sadio e equilibrado”, conforme José Eduardo Ramos Rodrigues (2005, p. 
25). 



 113 

Fez mais o legislador constitucional, limitou a alteração e a supressão à edição de lei, e 

vedou qualquer utilização que comprometesse a integridade dos atributos que justificam sua 

proteção, limites esses que constituem inegavelmente cláusulas pétreas, haja vista sua relação 

direta com o direito à vida. 

Trata-se de verdadeiro mandato de otimização ao Poder Público, para que, diante das 

peculiaridades do caso concreto, crie, implemente e mantenha espaços territoriais para 

proteção do meio ambiente, não importando a denominação jurídica que venham a receber. 

A doutrina debate incansavelmente o tema, procurando dar contornos a este conceito, 

tarefa que não é facilitada pelo legislador infraconstitucional, haja vista o cipoal de normas 

dispondo sobre tipos variados de espaços sob proteção ambiental, raras vezes com precisão 

terminológica. Além disso, a maior parte dos autores que tratam do assunto costuma passar à 

margem das definições, tratando do tema sem aprofundar a questão, como bem lembra José 

Eduardo Ramos Rodrigues (2005, p. 28). 

Paulo Affonso Leme Machado não conceitua o que seriam estes espaços, limitando-se 

a pontuar ao longo de sua obra alguns exemplos, dentre os quais o das unidades de 

conservação, das florestas de preservação permanente e da reserva legal (Machado, 2002, p. 

112, 687 e 703). 

Para Édis Milaré (2004, p. 233-239), tais espaços abrangem, além da área de 

preservação permanente, da reserva legal e das unidades de conservação, as áreas de proteção 

especial, previstas no art. 13, I, da Lei 6.766/1979, que trata do parcelamento do solo 

urbano108. 

Heline Silvini Ferreira, por sua vez, aduz que os espaços protegidos são as áreas de 

preservação permanente, as unidades de conservação e os biomas previstos no § 4º do art. 225 

da CR, nada mencionando, por exemplo, sobre a reserva legal (Canotilho et al., 2007, p. 239-

242). 

Já Paulo de Bessa Antunes considera apenas as unidades de conservação da Lei 

9.985/2000 como integrantes do conceito traçado pela Constituição (2002, p. 420)109, 

igualando, portanto, os conceitos de unidade de conservação e espaços territoriais 

especialmente protegidos. 

                                                 
108 “Art. 13. Aos Estados caberá disciplinar a aprovação pelos Municípios de loteamentos e desmembramentos 
nas seguintes condições: I - quando localizados em áreas de interesse especial, tais como as de proteção aos 
mananciais ou ao patrimônio cultural, histórico, paisagístico e arqueológico, assim definidas por legislação 
estadual ou federal;”. 
109 “Áreas protegidas são denominadas tecnicamente como unidades de conservação” (grifo no original). 



 114 

José Afonso da Silva, com mais detalhamento, afirma que os espaços territoriais e seus 

componentes a serem especialmente protegidos significam o estabelecimento da delimitação 

de área ecologicamente relevante, onde o uso do patrimônio ali inserido ficará condicionado a 

disposições constantes de lei (2002, p. 53). 

Para o consagrado jurista (idem, p. 230): 

 

São áreas geográficas públicas ou privadas dotadas de atributos ambientais que 
requeiram sua sujeição, pela lei, a um regime jurídico de interesse público que 
implique sua relativa imodificabilidade e sua utilização sustentada, tendo em vista a 
preservação e a proteção da integridade de amostras de toda a diversidade de 
ecossistemas, a proteção ao processo evolutivo das espécies, a preservação e 
proteção dos recursos naturais. 

 

Prossegue argumentando que os espaços territoriais especialmente protegidos se 

organizariam em quatro grandes grupos: a) as unidades de conservação; b) os espaços 

protegidos não incluídos no Sistema Nacional de Unidades de Conservação da Natureza – 

Snuc110 (jardins botânicos, hortos florestais, jardins zoológicos e reservas de biosfera); c) os 

espaços de manejo sustentável (a Floresta Amazônica brasileira, a Mata Atlântica, a Serra do 

Mar, o Pantanal Mato-Grossense e a Zona Costeira, previstos no § 4º do art. 225 da CR); e d) 

o zoneamento ambiental (ibidem, p. 231-276). 

Não inclui, a nosso ver equivocadamente, as áreas de preservação permanente e a 

reserva legal, e, por outro lado, arrola o zoneamento ambiental, instituto de gestão territorial, 

como, por exemplo, o plano de bacia hidrográfica, o plano diretor municipal e o zoneamento 

ecológico-econômico (art. 16, § 4º, da Lei 4.771/1965). 

Segundo Juliana Santilli (2005, p. 108-109), o conceito constitucional de espaços 

territoriais especialmente protegidos engloba não somente as unidades de conservação, como 

também as áreas de preservação permanente, a reserva legal, as reservas da biosfera e biomas 

como a Floresta Amazônica, a Mata Atlântica, a Serra do Mar, o Pantanal Mato-Grossense e a 

Zona Costeira – previstos no art. 225, § 4º, da CR.  

Antônio Herman Benjamin enfrenta o tema com destemor e divide as unidades de 

conservação em típicas, no caso das que integram o Sistema Nacional de Unidades de 

Conservação da Natureza, e atípicas, assim denominadas porque, embora abrigadas pelo 

ordenamento brasileiro, não fazem parte do Sistema da Lei 9.985/00, cabendo citar, dentre 

tantas, as áreas de preservação permanente, a reserva legal, a reserva da biosfera, as áreas de 

                                                 
110 Previsto pela Lei 9.985/2000. 



 115 

servidão florestal, a reserva ecológica, os monumentos naturais tombados e as reservas 

indígenas (Benjamin, 2001).  

Prossegue o autor (idem): 

 

em nenhum momento o texto constitucional refere-se à expressão unidades de 
conservação, usando, isso sim, de forma correta, o termo espaços territoriais 
especialmente protegidos. Não se trata de uma opção vernacular aleatória ou 
acidental do legislador de 1988, que, nesse ponto, seguiu o standard científico 
apropriado, segundo o qual "conservação" não é gênero, muito menos gênero do 
qual "preservação" seria espécie.  
Muito ao contrário, "conservação" é ela própria modalidade (= espécie) de proteção 
especial da natureza, contrapondo-se à "preservação": esta como garantia integral da 
biota; aquela, mais flexível, contentando-se em impor certos requisitos à exploração, 
dita sustentável, dos recursos naturais.  
Por isso mesmo, a Convenção da Biodiversidade, na linha da Constituição Federal, 
prefere fazer referência a "espaços protegidos", essa, sim, expressão-gênero, sob a 
qual incluem-se "conservação" e "preservação". 

 

Para Benjamin (idem, p. 299-300), as unidades de conservação atípicas seriam: 

 

As Áreas de Preservação Permanente, a Reserva Legal, a Reserva de Biosfera, as 
Áreas de Servidão Florestal, a Reserva Ecológica, os Monumentos Nacionais 
Tombados e as Reservas Indígenas. 
(...) 
Tais unidades de conservação, não obstante em conformidade com o art. 225, § 1º, 
III, da Constituição Federal, foram excluídas do ‘sistema’ (por isso, são extra-
sistema), algumas por razões estritamente pragmáticas, como as APPs, a Reserva 
Legal e a Servidão Florestal: sua enorme dispersão territorial, fragmentação e 
diversidade dominial inviabilizam ou tornam difícil sua gestão integrada no âmbito 
do Snuc. 

 

Ou seja, para o consagrado jurista, as espécies de espaços territoriais especialmente 

protegidos não inclusos no Snuc seriam unidades de conservação extra-sistema, terminologia 

que todavia preferimos evitar, optando mantê-los na classificação de ETEP, o que em nada 

altera os efeitos práticos de proteção ao ambiente, já que estariam todos estes espaços (terras 

indígenas nele incluídas) sob o manto do art. 225, § 1º, III, da Constituição da República. 

Seguimos, neste prisma terminológico, a lição de Marcelo Dias Varella e Márcia 

Dieguez Leuzinger (2008, p. 400), que definem espaços territoriais especialmente protegidos 

como: 

 

qualquer área, criada pelo Poder Público, sobre a qual incida proteção jurídica 
específica, integral ou parcial, de seus atributos naturais, seja ela pública, seja 
privada. Os ETEP constituem, portanto, gênero que, por sua vez, subdividem-se em 
unidades de conservação, espaços de proteção específica e áreas protegidas. 
Unidades de conservação são apenas aquelas expressamente previstas pela Lei nº 
9.985/00 (Lei do Snuc), sendo todos os demais espaços ambientais, como áreas de 
preservação permanente, áreas de reserva legal, jardins botânicos e zoológicos, 



 116 

hortos florestais, entre muitos outros, classificados como espaços de proteção 
específica. Atualmente, a partir da expedição do Decreto nº 5.758/06, que instituiu o 
Plano Nacional de Áreas Protegidas, foi criada uma terceira categoria de espaço 
ambiental, denominada “áreas protegidas”, que abrange, parcialmente, as outras 
duas, na medida em que se compõe de unidades de conservação, terras indígenas e 
territórios quilombolas111, estes dois últimos também integrantes dos chamados 
espaços de proteção específica. 

 

Como se vê, raros são os autores que classificam as terras indígenas como ETEP. 

Procurando sintetizar todo este cipoal de institutos jurídicos e conceitos doutrinários e 

formar, a partir das diversas opiniões, nossa posição, fixamos as seguintes definições: 

 

• Espaços territoriais especialmente protegidos: conceito genérico que engloba 

toda e qualquer área, sob o domínio público ou privado, sujeita a restrições 

ambientais que visem a proteger seus componentes, sendo incumbência do 

Poder Público sua definição em todas as unidades da Federação; 

• Áreas protegidas (AP): categoria de espaços territoriais especialmente 

protegidos prevista no Decreto nº 5.758/2006, composta pelas unidades de 

conservação , terras indígenas  e terras de remanescentes das comunidades 

quilombolas (TQ); 

• Unidades de conservação : subcategoria de espaços territoriais especialmente 

protegidos, integrante do grupo Áreas Protegidas, com características naturais 

relevantes, legalmente instituído pelo Poder Público112, com objetivos de 

conservação in situ113, sob regime especial de administração, ao qual se 

aplicam garantias adequadas de proteção (art. 2º, I, da Lei 9.985/2000). São 

taxativamente (numerus clausus) previstas na Lei 9.985/2000: a Estação 

Ecológica (art. 9º), a Reserva Biológica (art. 10), o Parque Nacional (art. 11), o 

Monumento Natural (art. 12), o Refúgio de Vida Silvestre (art. 13), a Área de 

Proteção Ambiental (art. 15), a Área de Relevante Interesse Ecológico (art. 16), 

a Floresta Nacional (art. 17), a Reserva Extrativista (art. 18), a Reserva de 

                                                 
111 O Ato das Disposições Constitucionais Transitórias estabelece em seu art. 68 que “Aos remanescentes das 
comunidades dos quilombos que estejam ocupando suas terras é reconhecida a propriedade definitiva, devendo o 
Estado emitir-lhes os títulos respectivos.”. 
112 O particular pode solicitar a criação de uma  Reserva Particular do Patrimônio Natural (RPPN), área privada, 
gravada com perpetuidade, com o objetivo de conservar a diversidade biológica, e sua instituição também é dada 
pelo Poder Público (art. 21 da Lei 9.985/2000). 
113 Segundo a Lei do Snuc, conservação in situ é a conservação de ecossistemas e habitats naturais e a 
manutenção e recuperação de populações viáveis de espécies em seus meios naturais e, no caso de espécies 
domesticadas ou cultivadas, nos meios onde tenham desenvolvido suas propriedades características (Lei 
9.985/2000, art. 2º, VII). 



 117 

Fauna (art. 19), a Reserva de Desenvolvimento Sustentável (art. 20) e a 

Reserva Particular do Patrimônio Natural (art. 21). 

 

Quanto às Reservas Ecológicas, previstas na Lei 6.902/1981, foram recategorizadas 

pelo Poder Público federal, após a promulgação da Lei 9.985/2000, em Estações Ecológicas 

ou Reservas Biológicas, postura semelhante adotada pela maioria dos Estados que possuíam 

reservas ecológicas estaduais. 

Fora destes grupos específicos, há, ainda, diversas modalidades de espaços territoriais 

especialmente protegidos:  

a) as áreas de preservação permanente, a reserva legal  e a servidão florestal (previstas 

respectivamente nos artigos, 2º, 3º, 16, e 44-A do Código Florestal – Lei 4.771/1965); 

b) a Reserva da Biosfera (art. 41 da Lei 9.985/2000) 114; 

c) os espaços de conservação ex situ, tais como hortos florestais, jardins botânicos e 

zoológicos; 

d) os biomas e macroespaços previstos no art. 225, § 4º da Constituição (Floresta 

Amazônica, Mata Atlântica, Serra do Mar, Pantanal Mato-Grossense e Zona Costeira), 

considerados patrimônio nacional, cuja “utilização far-se-á, na forma da lei, dentro de 

condições que assegurem a preservação do meio ambiente, inclusive quanto ao uso dos 

recursos naturais”. 

Além destes grupos, subgrupos e espécies, vale salientar que o rol de espaços 

territoriais especialmente protegidos poderá vir a ser acrescido de qualquer outra modalidade 

de espaço sujeito a regime especial de uso e proteção de recursos naturais que venha a ser 

definido pelo Poder Público. 

Para melhor compreensão deste intricado tema, visualizamos os espaços territoriais 

especialmente protegidos no seguinte esquema: 

                                                 
114 In verbis: “A Reserva da Biosfera é um modelo, adotado internacionalmente, de gestão integrada, 
participativa e sustentável dos recursos naturais, com os objetivos básicos de preservação da diversidade 
biológica, o desenvolvimento de atividades de pesquisa, o monitoramento ambiental, a educação ambiental, o 
desenvolvimento sustentável e a melhoria da qualidade de vida das populações.”. Embora prevista na Lei 
9.985/2000, não integra o Sistema Nacional de Unidades de Conservação. 



 118 

 

Figura 1: Esquema ilustrativo dos diversos tipos de espaços territoriais especialmente 

protegidos. 

 

Vê-se, portanto, que em nosso ordenamento há uma extensa relação de modalidades de 

espaços territoriais especialmente protegidos, alguns dos quais, por suas peculiaridades, 

agrupam-se em uma categoria mais restrita denominada áreas protegidas, a qual, por sua vez, 

contém o grupo das unidades de conservação (com o extenso rol já indicado), os territórios 

quilombolas e as terras indígenas. 

Quanto à competência para a definição de espaços territoriais especialmente 

protegidos, a recente Lei Complementar nº 140/2011, que fixa regras de competência nas 

ações administrativas de proteção do meio ambiente, regulamentando o art. 23 da 

Constituição da República, atribuiu tal poder-dever à União (art. 7º, X), aos Estados (art. 8º, 

X) e Municípios (art. 9º, X), bem como ao Distrito Federal (art. 10), ou seja, todos os entes 

federados podem (e devem) definir tais espaços, como forma de exercer a competência 

comum de proteção do meio ambiente prevista no art. 23 da Constituição. 

Entretanto, há uma das modalidades de ETEP cuja atribuição para definição é 

exclusiva da União. Trata-se exatamente das terras indígenas, visto que compete 

privativamente à União legislar sobre populações indígenas (CR, art. 22, XIV) e, conforme o 

art. 231, caput, da Lei Maior, compete à União demarcá-las, sendo tais espaços de sua 

propriedade (art. 20, X). 



 119 

 

5.3. Terras indígenas como espaços territoriais especialmente protegidos 

 

Todo o arcabouço constitucional nos permite concluir que as terras indígenas 

são espaços territoriais especialmente protegidos conforme prevê o art. 225, § 1º, III, o 

que se extrai de uma série de mandados protetivos do macrobem ambiental. 

1º mandado protetivo: o Estado brasileiro expressamente reconhece aos índios 

sua organização social, costumes, línguas, crenças e tradições, e fixa a competência da 

União para demarcar as terras indígenas, proteger e fazer respeitar todos os seus bens 

(CR, art. 231, caput). 

Ao reconhecer a “organização social, costumes, línguas, crenças e tradições” 

dos povos indígenas, a Constituição está protegendo tanto um bem cultural por si só 

como os efeitos deste bem cultural para o ambiente natural, haja vista ser o sistema 

tradicional menos impactante e dotado de um grau expressivo de sustentabilidade. 

Além disso, quando a Lei Fundamental prevê a competência da União para 

demarcar as terras indígenas e “proteger e fazer respeitar todos os seus bens” está se 

referindo a todos os seus componentes ambientais, sejam naturais ou culturais. Isto 

bem se amolda ao mandado contido com art. 225, § 1º, III, que prevê os espaços 

territoriais e seus componentes a serem especialmente protegidos, vedada qualquer 

utilização que comprometa a integridade dos atributos que justifiquem sua proteção. 

2º mandado protetivo: a Constituição, ao definir o que são terras 

tradicionalmente ocupadas pelos índios, previu serem aquelas habitadas em caráter 

permanente, as utilizadas para suas atividades produtivas, “as imprescindíveis à 

preservação dos recursos ambientais necessários a seu bem-estar” (CR, art. 231, § 1º). 

Comentando o parágrafo em questão Patricky Araújo Ayala (in Canotilho et al, 

2007, p. 281) argumenta que a definição constitucional para as terras indígenas não se 

justifica em relações de apropriação (property rights), sob uma perspectiva de 

apropriação individualizada e de satisfação de funções econômicas, mas na proteção 

de “tipos de uso culturalmente estabelecidos”, que somente podem ser considerados de 

forma coletiva, cuja proteção interessa também às futuras gerações. Essa circunstância 

é enfatizada pela condição de usufrutuários permanentes, atribuída coletivamente aos 

povos indígenas. 



 120 

A norma constitucional, destarte, protege uma finalidade e espécies de usos definidos 

culturalmente (ibidem, p. 282), e sua incidência sobre todos os recursos hídricos, minerais, 

faunísticos e florestais nela existentes deve ser compreendida como obstáculo originário para 

a capacidade de intervenção do Poder Público e de todas as iniciativas privadas de sua 

exploração econômica, que restrinjam a possibilidade de usufruto exclusivo pelos próprios 

beneficiários (povos indígenas). 

Como se vê, determina o parágrafo 1º do art. 231 da CR, que as terras indígenas são as 

imprescindíveis à preservação dos recursos ambientais necessários a seu bem-estar, ou seja, a 

Constituição atrelou o critério “utilizadas para suas atividades produtivas” a “preservação dos 

recursos ambientais necessários a seu bem-estar”, de modo que não pode haver utilização sem 

preservação115, e vice-versa, já que os recursos naturais também devem proporcionar “bem-

estar” aos índios. 

Há que se lembrar, ainda, que a expressão “preservação dos recursos ambientais 

necessários a seu bem-estar” deve ser interpretada em harmonia com o caráter eminentemente 

difuso da titularidade dos bens ambientais, o que exclui eventual interpretação segundo a qual, 

a fim de se obter “bem-estar”, os indígenas poderiam dispor ilimitadamente do patrimônio 

ambiental do qual são usufrutuários, utilizando-o de modo predatório ou insustentável. 

Assim, a busca do bem-estar, por qualquer comunidade humana, indígena ou não, não 

justifica a utilização dos recursos naturais de modo insustentável, o que constituiria violação 

frontal ao dever do Poder Público e da coletividade de defesa e preservação do meio ambiente 

para as presentes e futuras gerações, haja vista que se trata de bem de uso comum do povo 

(CR, art. 225, caput). 

Nesse sentido, a Constituição de 1988, pressupôs que o modo de vida tradicional 

indígena é ambientalmente sustentável (Gazoto, 2007), sabiamente condicionando o uso dos 

recursos ambientais segundo os usos, costumes e tradições (§ 1º do art. 231). 

3º mandado protetivo: ainda no mesmo dispositivo legal, fica estabelecido que as 

terras indígenas são as “necessárias a sua reprodução física e cultural, segundo seus usos, 

costumes e tradições” (CR, art. 231, § 1º, in fine). 

A partir disso, vinculam-se as terras indígenas ao cumprimento de função ambiental de 

proteção ao ambiente cultural e, por conseguinte, ao ambiente natural, pois, protegendo a 

reprodução física e cultural dos povos em questão, segundo usos, costumes e tradições, está se 

                                                 
115 Preservação, segundo definição dada pela Lei 9.985/2000 (art. 2º, V), significa o “conjunto de métodos, 
procedimentos e políticas que visem a proteção a longo prazo das espécies, habitats e ecossistemas, além da 
manutenção dos processos ecológicos, prevenindo a simplificação dos sistemas naturais”. 



 121 

garantindo uma exploração de menor impacto ambiental. Ao contrário, se violada a 

reprodução cultural, com o abandono dos costumes e tradições em prol da adoção de práticas 

predatórias, prejudicada estará a proteção dos recursos naturais. 

4º mandado protetivo: as terras indígenas são de “posse permanente, e irremovíveis as 

comunidades que as habitam, salvo, ad referendum do Congresso Nacional, em caso de 

catástrofe ou epidemia que ponha em risco sua população, ou no interesse da soberania do 

País, após deliberação do Congresso Nacional, garantido, em qualquer hipótese, o retorno 

imediato logo que cesse o risco” (CR, art. 231, § 2º, 1ª parte, e § 5º). 

Ao tornar a posse permanente e assegurar a irremovibilidade, o constituinte assegurou 

que a proteção das terras indígenas não possui caráter transitório, mas permanente, o que 

impede medidas de retrocesso socioambiental como a remoção ou realocação destes povos. 

5º mandado protetivo: as terras indígenas são de usufruto exclusivo pelos índios (CR, 

art. 231, § 2º, in fine). Com isso, o constituinte vedou a exploração dos recursos naturais por 

não-índios, o que por certo ameaçaria a proteção cultural e ambiental do povo e da Natureza. 

Quando excepcionou deste usufruto exclusivo, no § 3º, o aproveitamento dos recursos 

hídricos, incluídos os potenciais energéticos, a pesquisa e a lavra das riquezas minerais, a fim 

de garantir alguma proteção, exigiu autorização do Congresso Nacional e a oitiva das 

comunidades afetadas. 

6º mandado protetivo: as terras indígenas são inalienáveis e indisponíveis, e os direitos 

sobre elas, imprescritíveis, sendo nulos e extintos, não produzindo efeitos jurídicos, os atos 

que tenham por objeto a ocupação, o domínio e a posse destas áreas, salvo, na forma da lei, 

quanto às benfeitorias derivadas da ocupação de boa-fé (CR, art. 231, §§ 4º e 6º). 

Com isso, o constituinte estabeleceu a preponderância da afetação indígena sobre o 

domínio privado da terra e dos recursos naturais, disso decorrendo evidentes reflexos 

ambientais, visto que o uso indígena é, em tese, menos impactante que o autorizado no regime 

jurídico da propriedade privada. 

Todos estes mandados constitucionais expressos de proteção conjugam a defesa do 

ambiente natural e do ambiente cultural, conjugando-os de forma indissociável. Assim, 

sobrevivência física e cultural indígena e preservação da Natureza devem caminhar lado a 

lado, pois: 

 

São dois valores importantes para a sociedade [o Direito Ambiental e os direitos dos 
indígenas], e devem ser interpretados sob uma perspectiva não de conflito, mas de 
entendimento e agregação, para que seja possível construir um caminho para a 
sustentabilidade ambiental do país (Baptista, 2002, p. 183). 



 122 

 

Não há, importante dizer, dupla afetação (social e ambiental) nas terras indígenas, mas 

afetação única, que conjuga o macrobem ambiental em dois de seus componentes: o meio 

ambiente natural e o meio ambiente cultural 

Inexiste, também, qualquer antagonismo entre as terras indígenas e o 

desenvolvimento, conforme decidido pelo STF: 

 

Ao Poder Público de todas as dimensões federativas o que incumbe não é subestimar, 
e muito menos hostilizar comunidades indígenas brasileiras, mas tirar proveito delas 
para diversificar o potencial econômico-cultural dos seus territórios (dos entes 
federativos). O desenvolvimento que se fizer sem ou contra os índios, ali onde eles se 
encontrarem instalados por modo tradicional, à data da Constituição de 1988, 
desrespeita o objetivo fundamental do inciso II do art. 3º da Constituição Federal, 
assecuratório de um tipo de “desenvolvimento nacional” tão ecologicamente 
equilibrado quanto humanizado e culturalmente diversificado, de modo a incorporar a 
realidade indígena116. 

 

Assim sendo, é possível concluir que as terras indígenas se amoldam perfeitamente ao 

conceito genérico de espaços territoriais especialmente protegidos, já que se tratam de áreas 

de domínio público sujeita a condicionantes ambientais que visam a proteger seus 

componentes. 

Estas condicionantes, mais do que restrições, são pressupostos para o exercício do 

direito indígena a terra, eis que, por exigência constitucional, toda e qualquer modalidade de 

propriedade, inclusive estatal, deve atender a sua função social, ou melhor, às suas diversas 

funções sociais (Yoshida, 2005, p. 114). E de que modo as terras indígenas atendem a este 

desiderato? Possibilitando a sobrevivência física e cultural dos indígenas e conservando os 

componentes ambientais especialmente protegidos. 

Desse modo, os povos indígenas não podem usar, gozar e fruir de modo ilimitado das 

terras indígenas que são possuidores, o que não se aplica, é claro, aos bens que venham a 

adquirir sob regime de direito privado (estes, ainda assim, submetidos à função social prevista 

no art. 1.228, § 1º, do Código Civil). 

Cumpre lembrar, outrossim, que além de não poder ser exercido na medida em que 

não atente contra interesses e valores superiores da coletividade em geral, poderão ainda ser 

exigidos das comunidades indígenas “comportamentos ativos que se alinhem na direção do 

proveito social” (Yoshida, 2005), requisitos da função social. 

 

                                                 
116 Brasil, STF, Pet. 3.388/RR (itálico no original). 



 123 

5.4. Terras indígenas e supremacia do interesse difuso ambiental 

 

Demonstrado que as terras indígenas são espaços territoriais especialmente protegidos, 

estas possuem, por conseguinte, uma função ambiental, sendo pertinente parafrasear a lição de 

Eros Grau (1994, p. 258) acerca dos espaços protegidos: as terras indígenas estão afetadas, 

indelevelmente, pelo princípio da função social, ao qual se acopla, em conúbio áureo, a defesa 

do meio ambiente, desdobrado, entre outras, nas regras veiculadas pelo art. 225 e parágrafos 

do texto constitucional. 

O Poder Público, a sociedade como um todo e os índios, todos estão adstritos ao 

cumprimento de deveres coletivos para o ambiente, lembrando-se a lição de Hesse (1991, p. 

21), segundo o qual os direitos fundamentais não podem existem sem respectivos deveres117. 

Desse modo, a coletividade, ao mesmo tempo em que é titular do direito ao ambiente 

ecologicamente equilibrado, está sujeita ao dever fundamental de defendê-lo e preservá-lo. 

Assim, o Poder Público deve agir em todas as suas esferas para proteger o 

macrobem ambiental (cultural e natural, repita-se) através dos seus diversos poderes e 

órgãos: Legislativo, Executivo, Judiciário, Ministério Público, etc., nas formas 

repressiva, preventiva, em políticas públicas, etc. A sociedade possui uma 

responsabilidade para com o meio ambiente e para com os índios, devendo respeitar a 

Natureza e a Cultura protegidas pelas terras indígenas, por exemplo, fazendo com que 

as atividades econômicas incorporem esta dimensão socioambiental (CR, art. 170, VI). 

As comunidades indígenas, por sua vez, também possuem importante papel a 

desempenhar, pois “a posse dotada de função social justiça-se pelos seus fins, seus 

serviços sua função; é precisamente sua função que a legitima (...) [a]ssim, 

forçosamente se conclui que a posse que não cumprir sua função social não será objeto 

de proteção jurídica” (Grau, 1994, p. 257). Desse modo, o usufruto indígena não é 

irrestrito nem isento de contrapartidas, submetendo-se, por exemplo, à tradicionalidade 

como condição sine qua non para o exercício do direito. 

Importante distinguir a existência de uma relação de coexistência de direitos 

difusos positivados através de princípios, ou seja, mandados de otimização a serem 

densificados conforme o caso concreto. 

                                                 
117 Infelizmente, “O tema dos deveres fundamentais é reconhecidamente um dos mais ‘esquecidos’ pela doutrina 
constitucional contemporânea, não dispondo de um regime constitucional equivalente (ou mesmo aproximado!) 
àquele destinado aos direitos fundamentais”, hipertrofia esta decorrente da origem liberal do Estado de Direito, 
mais voltado a proteção dos interesses individuais do que sociais (Sarlet e Fensterseifer, 2011, p. 131-132; itálico 
no original). 



 124 

Os direitos dos indígenas e o direito ao ambiente ecologicamente equilibrado, 

portanto, coexistem e reciprocamente se influenciam, de modo cooperativo, um colaborando 

com a densificação do outro, adquirindo contornos definitivos diante de uma caso concreto. 

O meio ambiente cultural (no qual se incluem o direito difuso relativo à sobrevivência 

física e cultural dos povos indígenas) é, portanto, um dos microbens que integram o 

macrobem ambiental, numa autêntica relação de continente e conteúdo118. 

Nesse sentido, o STF decidiu pela possibilidade no caso de uma mesma área estar 

sujeita ao regime de unidade de conservação de proteção integral e terra indígena. Isso 

ocorreu por ocasião da confirmação da demarcação da TI Raposa Serra do Sol, que tem parte 

de sua área sobreposta ao Parque Nacional Monte Roraima, tendo o Excelso Pretório se 

manifestado: 

 

RELAÇÃO DE PERTINÊNCIA ENTRE TERRAS INDÍGENAS E MEIO 
AMBIENTE. Há perfeita compatibilidade entre meio ambiente e terras indígenas, 
ainda que estas envolvam áreas de “conservação” e “preservação” ambiental. Essa 
compatibilidade é que autoriza a dupla afetação, sob a administração do competente 
órgão de defesa ambiental119. 

 

Assim, impende destacar que o direito de uso das terras pelas comunidades indígenas 

não é absoluto, sendo-lhe reconhecido na medida em que sua cultura guarda considerável 

harmonia com a Natureza, devendo haver intervenção do Poder Público na hipótese de 

desvirtuamento (Gazoto, 2007, p. 22). 

Nesse sentido, afirma de forma acertada Paulo de Bessa Antunes (2002, p. 817) que o 

reconhecimento da autonomia cultural dos povos indígenas implica em direitos e deveres, 

tanto para a sociedade envolvente como para os próprios povos indígenas, os quais também 

possuem obrigações para com os outros setores e etnias da nossa sociedade. 

Usando das palavras do Ministro Celso de Mello, quando o STF teceu considerações 

sobre o desenvolvimento sustentável, pode-se dizer que as terras indígenas, assim, estão 

submetidas a condição inafastável, cuja observância não comprometa nem esvazie o conteúdo 

essencial de um dos mais significativos direitos fundamentais: o direito à preservação do meio 

ambiente, que traduz bem de uso comum da generalidade das pessoas, a ser resguardado em 

favor das presentes e futuras gerações120. 

                                                 
118 Agradeço ao professor Nelson Nery Jr. este pensamento, coletado em reunião realizada em junho de 2009. 
119 Brasil, STF, Pet. 3388/RR. 
120 Brasil, STF, ADI 3.540-MC, Rel. Min. Celso de Mello, julgamento em 1º-9-2005, Plenário, DJ de 3-2-2006. 



 125 

 

5.5. Princípios de Direito Ambiental e terras indígenas 

 

Sendo as terras indígenas espaços territoriais especialmente protegidos e tendo uma 

função ambiental a cumprir, a ela se aplicam todos os princípios fundamentais do Direito 

Ambiental, o que orienta a proteção de seus recursos naturais com o fim de impedir qualquer 

utilização que comprometa a integridade dos atributos que justificam sua proteção. 

 

5.5.1. Princípio da função social  

 

Fundamental para os fins de nosso estudo, o princípio da função social abriga uma 

dimensão ambiental (função ambiental), e tem suas origens na ideia de solidariedade social, 

construção histórica desenvolvida ao longo de séculos, possivelmente originada em conceitos 

como caridade e justiça, evoluindo para um verdadeiro dever jurídico conforme a concepção 

contemporânea. 

Pode-se dizer que os primeiros registros consistentes sobre a solidariedade estão 

historicamente relacionados com as ideias de justiça distributiva propostas por Aristóteles, 

segundo o qual deveriam ser distribuídos proporcionalmente entre os membros da 

comunidade os encargos comuns, sendo observada a capacidade de absorção do indivíduo, e 

os benefícios sociais, de acordo com as necessidades apresentadas, ou seja, a justiça 

distributiva significa repartir bens e ônus sociais, em conformidade com critérios objetivos de 

méritos e responsabilidades (Contipelli, 2010, p. 99). 

A Revolução Francesa proclama a fraternidade como um dos seus valores basilares. 

Todavia, dada a influência marcadamente burguesa (e, portanto, centrada na defesa da 

propriedade e dos direitos individuais), esta noção de solidariedade é desprovida da conotação 

contemporânea de dever jurídico.  

A tradicional concepção ocidental dos direitos individuais, formulada no pensamento 

filosófico e político, e cristalizada nas normas constitucionais dos séculos XVIII e XIX, a 

partir das matrizes norte-americana e francesa, passa, todavia, a sofrer reparos de novas 

correntes em ascensão, com reflexos na doutrina constitucional. Esta crítica dizia respeito ao 

exagerado individualismo e reclamava a concreta proteção dos direitos do homem (Horta, 

2010, p. 187-188). 

A contribuição de Léon Duguit (1996) para esta renovação do pensamento fez com 

que a doutrina individualista passasse a conviver com a doutrina solidarista, abrangendo uma 



 126 

mudança na atividade do Estado e do poder. O viés individualista (coisas que o Estado não 

deve fazer) era mitigado a partir da convivência com um viés solidarista (coisas que o Estado 

é obrigado a fazer), com o reconhecimento de prestações estatais positivas, já que as 

liberdades individuais, por si só, não tinham o condão de possibilitar a busca da felicidade e o 

desenvolvimento das condições pessoais aos indivíduos em condição social de inferioridade 

econômica. 

Segundo a clássica lição de  Duguit (1996, p. 28), “o homem desfruta o direito de 

desenvolver sua atividade com liberdade, mas, ao mesmo tempo, só possui esse direito 

enquanto consagra seu exercício à realização da solidariedade social”. 

Duguit encontrava na solidariedade a explicação de todos os fenômenos de 

convivência. Para ele, o ser humano não é autossuficiente, o que enseja uma interdependência 

inevitável. A atividade particular de cada ser humano deve harmonizar-se com as atividades 

dos demais. 

A função social, portanto, seria o instituto a conferir um maior grau de justiça nas 

relações jurídicas e econômicas entre as pessoas. Também tem um caráter de substancializar a 

aplicação do direito, ao coibir o abuso de direito advindo da preponderância da forma jurídica 

em relação ao conteúdo da norma (Tomacevicius Filho, 2003). 

Nessa perspectiva, o conteúdo do direito de propriedade, por ser conferido pelo 

Estado, poderia ficar sujeito à consecução de determinados fins definidos pela ordem jurídica. 

Por essa razão, seria possível exigir do titular desse direito o atendimento a um conjunto de 

deveres positivos e negativos em face da comunidade, isto é, o preenchimento de uma missão. 

Estas tendências foram recebidas na Constituição Política dos Estados Unidos 

Mexicanos, de 1917, e pela Constituição da República Alemã, de 1919, conhecida como 

“Constituição de Weimar”, nome da localidade onde foi aprovada. 

Em tais documentos houve a clara mitigação da força dos direitos individuais, 

limitando-se as liberdades clássicas em prol de uma visão solidarista da sociedade. 

A Constituição Mexicana de 1917 promoveu profunda publicização do regime de 

propriedade, com sacrifício de sua privatização. A Carta de Weimar, por sua vez, previu em 

seu art. 153 que “a propriedade obriga”, e “seu uso está subordinado ao interesse geral” 

(Horta, 2010, p. 189-190). As inovações não se restringiam à dessacralização do direito de 

propriedade, inviolável sob a inspiração da Declaração de Direitos da Revolução Francesa 

(1789). Um amplo leque de normas de caráter social, solidário, era positivado, por exemplo, 

através do direito à previdência, proteção da saúde e da velhice, acesso à educação e até 

mesmo participação de empregados nos lucros das empresas. 



 127 

Foi indisfarçável a ressonância da Constituição de Weimar nos textos fundamentais 

brasileiros de 1934 e 1946, inspiração esta que trouxe imagens novas de matéria 

constitucional, assinalando o primado da Sociedade sobre o Estado e o indivíduo, o que se 

observa, por exemplo, na subordinação do direito de propriedade ao interesse coletivo 

(Bonavides, 2006, p. 268-369). 

Os reflexos encontram-se na Constituição de 1988, na qual a função social da 

propriedade foi expressamente reconhecida, nos artigos 5º, XXIII; 170, III e 186, II. 

O tema tem importância crescente, e Lorenzetti (2010, p. 18) lembra que urge retomar 

o valor que a Revolução Francesa chamou “fraternidade”, e que agora tem sido substituído 

por “solidariedade”, sendo a diferença substancial a mudança do cenário, porquanto não se 

fala agora somente de direitos, senão também deveres. 

Isto traz como consequência uma profunda revisão do direito à propriedade e à posse, 

outrora considerado anterior ao Estado, o qual hoje se subordina à uma função social, não 

sendo a posse de bens (como a terra) direito inalienável que precede à ordem jurídica como 

outrora se considerou, o que hoje se verifica com o direito à vida em um ambiente 

ecologicamente equilibrado, razão primeira de todos os demais direitos, ainda que só 

tardiamente reconhecido como tal. 

Impende destacar que o princípio da função social da propriedade não é uma garantia 

jurídica de estabilização de relações sociais preexistentes. É uma norma impositiva sobre uma 

relação jurídica garantida. Em outras palavras, dada a existência de sujeitos proprietários, 

juridicamente garantidos, o direito intervém nessa relação, impondo novos deveres e 

responsabilidades (Derani, 2002). 

A função social, portanto, não retira a liberdade de o indivíduo ou a sociedade agir em 

seu próprio interesse, impondo, através de deveres, um sacrifício dos mesmos em benefício da 

sociedade121. Esse interesse público é determinado pelos diversos princípios e normas 

jurídicas, positivadas ou não, variáveis conforme o desenvolvimento da sociedade. 

Nesse sentido, fala-se, apenas exemplificando, em função social da empresa, da 

propriedade e da posse, reconhecidas expressamente pela Constituição de 1988, nos artigos 

5º, XXIII; 170, III; e 186, II; fala-se também em função do contrato, decorrência lógica do 

disposto no art. 170 da Constituição, positivada pelo Código Civil (art. 421). 

Na atual ordem constitucional, que traça como um dos objetivos da República a 

construção de uma sociedade justa e solidária (art. 3º, I), é possível dizer que a previsão de 
                                                 
121 “O adjetivo ‘social’ mostra que esse objetivo corresponde ao interesse coletivo e não ao interesse pessoal do 
dominus, o que não significa que não possa haver harmonização entre um e outro” (Comparato, 1986, p. 75). 



 128 

direitos está intimamente conectada a responsabilidades, ainda que nem sempre seja possível 

delinear uma relação sinalagmática específica: a sociedade goza da liberdade de manifestação 

do pensamento e de livre reunião (art. 5º, IV e XVI), mas tem o dever de defender o meio 

ambiente (art. 225, caput); o cidadão possui o direito de informação e de expressão (art. 5º, 

XIV e IX), mas deve, por exemplo, participar do processo eleitoral através do voto (art. 14, § 

1º); a manifestação do pensamento, a criação, a expressão e a informação, sob qualquer 

forma, processo ou veículo não sofrerão qualquer restrição (art. 220) mas a produção e a 

programação das emissoras de rádio e televisão atenderão a determinados princípios (art. 

221). 

A função social enfeixa um conjunto de deveres fundamentais que, longe de serem 

restrições ou limitações ao exercício de um direito (Comparato, 1986, p. 76), se constituem 

em pressupostos para o exercício do mesmo. Estes deveres dividem-se em vertentes diversas: 

social propriamente dita, ambiental, econômica, dentre outras. 

A dimensão ambiental implica o respeito a todos as normas (princípios e regras) que 

tem como consequência básica, no plano jurídico, como analisa Eros  Grau (1994, p. 256), 

fazer com que a propriedade seja efetivamente exercida para beneficiar a coletividade e o 

meio ambiente (aspecto positivo), não bastando apenas que não seja exercida em prejuízo de 

terceiros ou da qualidade ambiental (aspecto negativo), pois: 

 

A todos (à coletividade) estão imputados, além do dever de não poluir, os deveres de 
defender, de reparar e de preservar, o que importa, por derradeiro, ademais da 
prestação negativa (não poluir), uma outra, positiva (a de impedir que outrem polua). 
Daí a afirmação de Herman Benjamin, de que a função ambiental sofreu um 
processo de desestatização. 

 

Desse modo, a propriedade ou posse de bens, e entes morais como a empresa passam a 

ter um papel ambiental a cumprir, tanto perante as presentes como perante as futuras 

gerações, papel este que se constitui em condição sine qua non para o exercício do direito por 

aquele titular. 

Benjamin (1993) discorda da visão de função social como um “finalidade” ou “papel a 

ser desempenhado”, cujo sentido seria juridicamente defeituoso, preferindo o significado 

original de função (mantido pelo Direito Administrativo), qual seja o de “atividade relevante 

pela sua globalidade”. 

Com isso, promove-se uma “atualização do direito de propriedade e de posse, (...) ante 

uma nova dominialidade dos recursos naturais (...) e a ecologização de sua função social” e 

desses novos compromissos para os titulares de poderes-deveres, emerge, por exemplo, o 



 129 

“compromisso ético de não empobrecer a Terra e sua biodiversidade” (Benjamin, in Canotilho 

et al., 2007, p. 67). 

As terras indígenas cumprem sua função social quando possibilitam a sobrevivência 

física e cultural dos povos indígenas ao mesmo tempo em que conservam os recursos naturais 

nela existentes, além de viabilizar o exercício dos demais direitos fundamentais previstos em 

nosso ordenamento. O desempenho desta missão é um dever coletivo para a sociedade, Poder 

Público e índios, e os beneficiários são, em virtude do caráter difuso do bem ambiental, todas 

as presentes e futuras gerações. 

O cumprimento deste feixe de deveres socioambientais constitui, sobretudo, em 

pressuposto de existência da terra indígena, o que pode ser exemplificado pelo requisito 

constitucional da tradicionalidade (que em si condensa elementos do direito indigenista e do 

direito ambiental): se o uso da terra deixa de ser tradicional, desaparece a afetação indígena. 

Outro aspecto relevante a ser destacado é o de que a função social, por se tratar de um 

conceito jurídico indeterminado, presta-se a uma extrema criatividade, para o trabalho de 

interpretação, podendo adaptar-se, por conseqüência, as várias épocas de crise da vida 

humana, conciliando estabilidade e a compreensão evolutiva, devendo associar-se à evolução 

dos costumes (Baracho, 1999). 

Sob este prisma, ao contrário da ofensiva de inúmeros setores que visam reduzir o 

nível de proteção das terras indígenas (vide 5.10, infra), a compreensão evolutiva não 

significa “flexibilizar” (rectius: ampliar) o uso dos recursos naturais nestes espaços 

territoriais, mas sim ampliar o nível e os mecanismos de proteção, em respeito ao princípio da 

vedação do retrocesso ambiental (5.5.8, infra). 

 

5.5.2. Princípio da precaução-prevenção 

 

Precaução, segundo Caldas Aulete (2011), significa “[a]ção ou providência por meio 

da qual se busca evitar algo ruim” e prevenção, por sua vez, significa “[m]edida tomada para 

evitar perigos ou danos; precaução”. Precaver ou prevenir, destarte, consiste, grosso modo, 

em adotar as medidas necessárias a fim de evitar o risco de um evento indesejado. 

Apontado unanimemente como um dos pressupostos básicos do Direito do Ambiente, 

o princípio da precaução-prevenção decorre de características do bem jurídico em questão, 

notadamente complexidade e irreparabilidade.  

Já tivemos a oportunidade de sustentar (Abi-Eçab, 2008), seguindo a lição de Paulo 

Affonso Leme Machado (2002) e Paulo de Bessa Antunes (2002) serem precaução e 



 130 

prevenção princípios autônomos. O princípio da precaução teria por fim determinar que não 

se produzam intervenções no meio ambiente antes de ter a certeza de que estas não serão 

adversas ao meio ambiente (Antunes, 2002, p. 35). 

O princípio da prevenção dele se diferenciaria em razão de consistir na adoção de 

medidas para que sejam evitados impactos ou riscos cujas consequências já são conhecidas 

pela ciência, enquanto a precaução lida com consequências sobre as quais paira a incerteza 

científica (Marchesan, Steigleder e Cappelli, 2005, p. 29). 

Não nos parece, após reflexão mais detida sobre o tema, a melhor opção. Isso porque 

tanto uma como outra visam, em síntese, alcançar o mesmo desiderato, qual seja, o evitar a 

ocorrência de danos ao ambiente, não sendo possível apontar distinção ontológica entre os 

mesmos. Ambos baseiam-se na máxima da irreparabilidade ou da difícil reparação do dano 

ambiental e ambos acarretam a mesma consequência prática, a presunção de que in dubio pro 

natura ou pro ambiente gerando a inversão do ônus da prova, devendo o empreendedor 

demonstrar o preenchimento de requisitos para evitar ou mitigar o dano ambiental. 

Nas terras indígenas, o princípio tem incidência em grau elevado, já que a proteção a 

um espaço territorial especialmente protegido é mais acentuada que a da propriedade comum, 

pública ou privada. Além disso, há de se evitar a ocorrência de degradação a cultura indígena, 

indelevelmente ligada ao ambiente. 

Nesse sentido, dispõe o art. 4º, 1, do Decreto 5.051/2004, que promulga a Convenção 

nº 169 da OIT sobre povos indígenas e tribais que “deverão ser adotadas as medidas especiais 

que sejam necessárias para salvaguardar as pessoas, as instituições, os bens, as culturas e o 

meio ambiente dos povos interessados” (destaque nosso). 

Há que se considerar, entretanto, a omissão legal a respeito de quais seriam estas 

medidas especiais, motivo pelo qual se propõe a adoção, por analogia, das regras observáveis 

às unidades de conservação previstas na Lei 9.985/2000 (mais protetivas), o que, inclusive, 

impede que a lei que vier a substituir o Estatuto do Índio disponha de modo mais impactante 

para o meio ambiente, haja vista a vedação do retrocesso ambiental. 

 

5.5.3. Princípio da transversalidade 

 

A complexidade do bem ambiental, a infindável teia de relações nele contidas, 

conectando todos os seres vivos do planeta, a necessidade de preservação para as futuras 

gerações, mostra que toda conduta repercute sobre a biota, ainda que além dos limites sempre 

em expansão da ciência. 



 131 

Este raciocínio conduz à visão ecológica que reconhece o valor intrínseco de todos os 

seres vivos e concebe os seres humanos apenas como um fio particular na teia da vida, 

resultando numa perspectiva holística ou sistêmica (Capra, 1996, p. 25-26). 

Desse modo, nenhuma atividade humana está desconectada do “todo” ambiental e, 

dessa forma, o estudo e a defesa do meio ambiente deve ocorrer de forma integrada, 

transversal, de modo que todas as ações humanas, seja na esfera acadêmica, social, 

econômica, governamental, etc., deverá incorporar a vertente ou dimensão ambiental, 

considerando o impacto das ações humanas sobre o macrobem122. 

É necessário, assim, uma visão holística do meio ambiente, o que implica em 

reconhecer o caráter abrangente e multidisciplinar que a problemática ambiental requer 

(Milaré, 2004, p. 79). 

Celso Fiorillo dá ao princípio o nome de princípio da ubiquidade, significando que o 

meio ambiente, localizado no epicentro dos direitos humanos, deve ser levado em 

consideração toda a vez que a política, atuação ou legislação sobre qualquer tema tiver de ser 

criada ou desenvolvida (2005, p. 45)123. Édis Milaré, por sua vez, denomina o mesmo 

conteúdo sob o nome de “princípio da consideração da variável ambiental no processo 

decisório de políticas de desenvolvimento”, consistente, para o autor, na obrigação de se levar 

em conta a variável ambiental em qualquer decisão – pública ou privada – que possa causar 

algum impacto negativo ao meio (2004, p. 140). 

No aspecto estatal, a transversalidade se concretiza nas diretrizes orientadoras da 

política ambiental que devem conter, segundo Julio Cesar Rodas Monsalve (1993, p. 40) 

coordenação multidisciplinar e concepção integral, pois “a política ambiental se configura, 

não como uma política setorial que afeta parcelas isoladas por áreas, mas como uma política 

de corte horizontal cuja repercussão transcende a todos os setores e, reciprocamente, é afetada 

por todas as políticas setoriais”. 

Consuelo Yoshida (2004) lembra que tal princípio encontra-se positivado na Lei de 

Política Nacional de Educação Ambiental (Lei 9.795/1999), que estatui, dentre os objetivos 

fundamentais da educação ambiental, o desenvolvimento de uma compreensão integrada do 

                                                 
122 Beck (2002, p. 138-141), sustenta que não se pode promover a avaliação dos riscos prescindindo das 
circunstâncias de caráter social, cultural e político, e, especialmente dos seres humanos como sujeitos. Ou seja, 
tudo está conectado. No mesmo sentido, Capra (1996) mostra que, na medida em que os problemas ambientais 
são apreciados, percebemos que eles não podem ser entendidos de modo compartimentado, pois são problemas 
sistêmicos, ou seja, são interligados e interdependentes. 
123 “Tudo o que se pretende fazer, criar ou desenvolver deve antes passar por uma consulta ambiental (...) não há 
como pensar o meio ambiente dissociado dos demais aspectos da sociedade, de modo que ele exige uma atuação 
globalizada e solidária, até mesmo porque fenômenos como a poluição e a degradação ambiental não encontram 
fronteiras e não esbarram em limites territoriais.” (idem, p. 45-46). 



 132 

meio ambiente em suas múltiplas e complexas relações, envolvendo aspectos ecológicos, 

psicológicos, legais, políticos, sociais, econômicos, científicos, culturais e éticos (art. 5o, I) e, 

fixa a obrigatoriedade de o Poder Público, nos termos dos artigos 205 e 225 da Constituição 

da República, definir políticas públicas que incorporem a dimensão ambiental (art. 3º, I)124. 

O princípio em tela tem ampla aplicação no que tange à função ambiental das terras 

indígenas, justamente porque esta modalidade de ETEP decorre do entrelaçamento do direito 

indigenista e do direito ambiental, representando a defesa destes dois elementos a tutela do 

bem jurídico de modo uno e indissociável. 

Assim, imperiosa a integração das políticas indigenistas, das políticas públicas de 

desenvolvimento (processos produtivos como agricultura e pecuária, geração de energia, 

infraestrutura, etc.), com as de defesa do ambiente (fiscalização, licenciamento, gestão de 

áreas protegidas, etc.). O índio tem extenso rol de direitos fundamentais sociais positivados na 

Constituição. Tem de saciar suas necessidades, cada vez mais e inexoravelmente 

potencializadas pela sociedade de consumo. Para isso, precisa produzir de modo sustentável, e 

zelar pela guarda do patrimônio ambiental que é usufrutuário. A integração transversal das 

políticas públicas é, nesse prisma, a única maneira de se alcançar estes elevados objetivos 

socioambientais. 

 

5.5.4. Princípio do poluidor-pagador (ou usuário-pagador) 

 

Princípio que consagra a responsabilidade pelo dano ambiental, consiste na 

internalização das externalidades negativas, ou seja, impor para as fontes poluidoras as 

obrigações de incorporar em seus processos produtivos os custos com prevenção, controle e 

reparação de impactos ambientais, impedindo a socialização destes riscos (Steigleder, 2004, p. 

192), ou no dizer de Benjamin (1993, p. 234), o princípio que “visa imputar ao poluidor os 

custos sociais da poluição por ele causada, prevenindo, ressarcindo e reprimindo os danos 

ocorridos, não apenas a bens e pessoas, mas também à própria natureza”. 

Desse modo, possui tanto viés repressivo, ao obrigar o causador da poluição à 

restauração, recuperação ou reparação do ambiente lesado, como também um viés preventivo, 

                                                 
124 Ótimo exemplo de positivação do princípio da transversalidade encontra-se no art. 27 da Carta dos Direitos 
Fundamentais da União Europeia que dispõe: "Todas as políticas da União devem integrar um elevado nível de 
proteção do ambiente e a melhoria da sua qualidade, e assegurá-los de acordo com o princípio do 
desenvolvimento sustentável" (Mazzuoli, 2004). 



 133 

acarretando ao empreendedor a incorporação de custos da prevenção e reparação de danos à 

cadeia produtiva. 

No plano internacional, está previsto no Princípio 16 da Declaração do Rio de Janeiro 

de 1992125. Em nosso ordenamento, a Constituição da República (§ 3º do art. 225) obriga os 

infratores, por condutas e atividades consideradas lesivas ao meio ambiente a sanções penais e 

administrativas, independentemente da obrigação de reparar os danos causados, 

recepcionando, assim, o § 1º do art. 14 da Lei 6.938/1981. 

Importante destacar que a Constituição estabelece a responsabilização dos infratores 

através de três esferas, de modo que é possível que um mesmo fato jurídico imputável a 

alguém seja, a um só tempo, sancionado penal, civil e administrativamente (Rodrigues, M.A., 

2005, p. 245). Nesta tríplice responsabilização inexiste bis in idem (idem; Fiorillo, 2005, p. 

47). 

Todo o empreendimento potencialmente degradador que possa vir a afetar, direta ou 

indiretamente, uma terra indígena, está submetido a este princípio, o que deve ser considerado 

desde o licenciamento ambiental até eventual responsabilização por dano, pois não deve a 

terra indígena ser uma “esponja” que absorve as externalidades negativas de seu entorno, 

situação corriqueira na atualidade.  

 

5.5.5. Princípio da equidade no acesso aos recursos naturais 

 

Todo o ordenamento jurídico deve estar fundado em valores éticos. Repudia-se o fato 

de que as classes mais pobres sejam justamente as que menos tenham acesso a um ambiente 

ecologicamente equilibrado. Enquanto alguns vivem em condições de poluição do solo e da 

água, afora em precárias condições urbanísticas, uma elite tem acesso à água limpa, 

tratamento de esgoto, arborização urbana e possibilidade de desfrutar de turismo em paraísos 

da Natureza. 

Por outro lado, o sistema de apropriação dos recursos naturais também apresenta 

desigualdades, havendo povos que represam rios, ou os poluem, prejudicando os que vivem a 

jusante. 

                                                 
125 “As autoridades nacionais devem procurar promover a internalização dos custos de proteção do meio 
ambiente e a utilização de instrumentos econômicos, em virtude do princípio segundo o qual o poluidor deve, em 
princípio, arcar com o custo da poluição, com a devida atenção ao interesse público e sem provocar distorções no 
comércio e nos investimentos internacionais”. 



 134 

Enfim, na sociedade contemporânea os benefícios são apropriados enquanto os 

malefícios, as externalidades negativas, são socializadas. 

O princípio da equidade de acesso aos recursos naturais não significa o saque coletivo, 

a dilapidação por todos, mas sim a eliminação destas desigualdades, conjugadas aos demais 

princípios de Direito Ambiental. 

Por estar relacionado com o princípio da solidariedade intergeracional, há quem os 

funda num só (Marchesan, Steigleder e Cappelli, 2005, p. 36), embora possam ser 

diferenciados em razão do primeiro proteger as coletividades do presente, enquanto o segundo 

as gerações futuras. 

É por força deste princípio que se afirma que os componentes ambientais das terras 

indígenas estabelecem poderes-deveres a toda a sociedade, em razão da titularidade difusa 

sobre o bem ambiental. Não devem estes bens nem serem apropriados pelos grandes 

conglomerados, nem serem eventualmente destruídos por índios que não respeitem a 

legislação ambiental, pois se trata de um legado às presentes e futuras gerações. 

 

5.5.6. Princípio da solidariedade intergeracional 

 

O bem ambiental é indisponível, insuscetível de apropriação, não pertence ao Estado e 

sequer a uma geração específica da humanidade. Há, dessa forma, um vínculo ético entre as 

gerações da humanidade, de modo que uma deve legar a seguinte um ambiente no mínimo 

igual em termos de qualidade, criando um dever de solidariedade entre as gerações (Miranda, 

2008, p. 76). 

O princípio da solidariedade intergeracional constitui um dever para as gerações 

presentes: o de retirar da natureza o mínimo necessário para sua sobrevivência, sem 

comprometer a sobrevivência das gerações futuras126. 

A dimensão ambiental das terras indígenas, sob esta ótica, pertence às futuras gerações 

humanas, indígenas e não-indígenas, o que impõe um dever de uso sustentável para a 

humanidade, a fim de perpetuar todo este rico patrimônio ambiental (natural, cultural e 

artificial). 

 

                                                 
126 Analisando a Lei Fundamental portuguesa, ensina Jorge Miranda (2008, p. 214) que “apela a Constituição 
(após 1997) à solidariedade entre gerações, a propósito do aproveitamento racional dos recursos naturais [art. 66, 
n. 2, alínea d]. Mas esta solidariedade assenta ainda no valor da dignidade; é para que as gerações futuras, 
compostas por homens e mulheres com a mesma dignidade dos de hoje, possam igualmente desfrutar dos bens 
da natureza que importa salvaguardar a capacidade de renovação desses recursos e estabilidade ecológica”. 



 135 

5.5.7. Princípio da cooperação entre os povos  

 

O ambiente é o traço que une todos os habitantes do planeta, inclusive as futuras 

gerações. Indivisível e inapropriável, não conhecendo as fronteiras artificiais traçadas pelos 

humanos, ao mesmo tempo vinculando toda a Humanidade (além de todas as espécies de 

seres vivos), este macrobem impõe um liame de solidariedade entre os povos do planeta, que 

devem de forma cooperativa envidar esforços por sua conservação. 

Por outro lado, as ações degradadoras ao meio ambiente possuem dimensão 

transfronteiriça, global, já que a poluição possui efeitos incontroláveis. 

A necessidade da cooperação internacional torna-se, assim, fator essencial à vida 

interestatal, conforme a lição do saudoso professor Guido Soares (2001), eis que desde o final 

do século XIX o mundo está cada vez menor, o que exige uma regulamentação de assuntos 

internacionais e internos, a partir de uma nova perspectiva de compartilhamento dos poderes 

tradicionais entre os Estados. 

Ao invés do individualismo típico da sociedade de consumo, é preciso uma 

reordenação de valores, com a edificação de uma sociedade baseada no bem coletivo, no 

sentido de alcançar-se a consciência coletiva das suas fragilidades, necessidades, interesses e 

potencialidades que possam formar pessoas solidárias, sensíveis, parceiras de seus iguais, 

inteligentes e respeitadoras da natureza. Só assim, se poderá experimentar e entender o bem 

coletivo e preservá-lo (Villas-Bôas, 2009, p. 209 e ss.). 

O princípio da cooperação entre os povos diferencia-se do princípio da solidariedade 

intergeracional, pois não atua na dimensão temporal, mas na espacial, conectando todos os 

habitantes do planeta num dever comum de preservar o equilíbrio ecológico. 

A Declaração do Rio de Janeiro sobre Meio Ambiente e Desenvolvimento estabelece, 

no seu Princípio 12: 

 

Políticas econômicas como fim de proteção ambiental não devem servir para 
discriminar ou restringir o comércio internacional. Medidas para controle de 
problemas ambientais transfronteiriços ou globais devem, sempre que possível, ser 
baseadas em consenso entre os países. 

 

Integram esse ideal de cooperação, como pressupostos indispensáveis à sua efetivação 

(Mirra, 1996): a) o dever de informação de um Estado aos outros Estados, nas situações 

críticas capazes de causar prejuízos transfronteiriços; b) o dever de informação e consulta 

prévias dos Estados a respeito de projetos que possam trazer efeitos prejudiciais aos países 



 136 

vizinhos; c) o dever de assistência e auxílio entre os países nas hipóteses de degradações 

ambientais importantes e catástrofes ecológicas; d) o dever de impedir a transferência para 

outros Estados de atividade ou substâncias que causem degradação ambiental grave ou que 

sejam prejudiciais à saúde humana - é o problema da “exportação de poluição”. 

A aplicação deste princípio as terras indígenas acarreta a necessidade de que a 

sociedade coopere com os povos indígenas e o Poder Público na conservação da Natureza 

destes espaços territoriais, o que se verifica, por exemplo, por meio do pagamento de serviços 

ambientais e incentivos fiscais e que os povos indígenas cooperem da melhor forma possível, 

o que se dá por meio do uso sustentável dos recursos naturais de que são usufrutuários. 

 

5.5.8. Princípio da proibição do retrocesso ambiental  

 

A noção de proibição do retrocesso pode ser considerada, mutatis mutandi, um espécie 

de direito social adquirido (Nunes Júnior, 2009, p. 119), de modo a salvaguardar, tanto a título 

individual como coletivo, os direitos ambientais de eventuais mudanças legislativas ou ainda 

por revisões administrativas do Poder Executivo. 

A afirmação dos direitos fundamentais se dá sob o signo da historicidade (Bobbio, 

2004; Comparato, 2003), vale dizer, o processo histórico traz em seu bojo os progressivos 

reconhecimento e positivação destes direitos. Direitos outrora não cogitados surgem como 

interesses conforme a marcha evolutiva da humanidade, anseios estes que se conjugam aos 

direitos fundamentais já reconhecidos, lembrando a inclusão de um novo instrumento musical 

em uma grandiosa e eterna sinfonia, a necessitar, por certo, permanente harmonização, a fim 

de que todos convivam de modo a produzir os necessários efeitos. 

Nesse eterno caminhar – aliás, justamente esse o desiderato da utopia, fazer-nos 

caminhar, como sabiamente escreveu Galeano (1994, p. 310)127 – os novos direitos não 

excluem os antigos, somam-se todos, compatibilizam-se.  

Com isso, o espectro da dignidade humana só avança, não retrocede. Impensável a 

redução, a minoração ou mutilação deste corpo de direitos fundamentais.  

Todavia, no sistema econômico contemporâneo, conforme alerta Fritjof Capra (1996), 

os países acabam por retroceder em suas legislações ambientais com o intuito de se submeter 

aos imperativos da competitividade. 

                                                 
127 “Ela está no horizonte (...) - Me aproximo dois passos, ela se afasta dois passos. Caminho dez passos e o 
horizonte corre dez passos. Por mais que eu caminhe, jamais a alcançarei. Para que serve a utopia? Serve para 
isso: para caminhar”. 



 137 

A proibição de retrocesso, nesse contexto, diz respeito a uma garantia de proteção dos 

direitos fundamentais (e da própria dignidade da pessoa humana) contra a atuação do 

legislador, tanto no âmbito constitucional quanto – e de modo especial – infraconstitucional 

(quando estão em causa medidas legislativas que impliquem supressão ou restrição no plano 

das garantias e dos níveis de tutela dos direitos já existentes), mas também proteção em face 

da atuação da administração pública (Sarlet e Fensterseifer, 2011). 

Mencionado princípio consiste, à míngua de expressa previsão no texto constitucional, 

em um princípio implícito, tendo como fundamento, entre outros, os princípios do Estado 

(Democrático e Social) de Direito, da dignidade da pessoa humana, da máxima eficácia e 

efetividade das normas definidoras de direitos fundamentais, bem como da segurança jurídica 

e seus desdobramentos (idem). 

Na seara socioambiental, em decorrência da expressa previsão do art. 225, caput, da 

CR, a geração presente tem a responsabilidade de deixar, como legado às gerações futuras, 

pelo menos condições ambientais idênticas àquelas recebidas das gerações passadas, estando 

a geração vivente, portanto, vedada a alterar em termos negativos as condições ecológicas, 

por força do princípio em comento. 

No caso especialmente da legislação ambiental que busca dar operatividade ao dever 

constitucional de proteção do ambiente, há que assegurar a sua blindagem contra retrocessos 

que a tornem menos rigorosa ou flexível, admitindo práticas poluidoras hoje proibidas, assim 

como buscar sempre um nível mais rigoroso de proteção, considerando especialmente o 

déficit legado pelo nosso passado e um “ajuste de contas” com o futuro, no sentido de manter 

um equilíbrio ambiental também para as futuras gerações. O que não se admite, até por um 

critério de justiça entre gerações humanas, é que sobre as gerações futuras recaia 

integralmente o ônus do descaso ecológico perpetrado pelas gerações presentes e passadas. 

Quanto a esse ponto, verifica-se que a noção da limitação dos recursos naturais também 

contribui para a elucidação da questão, uma vez que boa parte dos recursos naturais não é 

renovável, e, portanto, tem a sua utilização limitada e sujeita ao esgotamento (ibidem). 

Em razão deste princípio, de vital relevância em tempos de indisfarçáveis iniciativas 

legislativas visando reduzir o nível de proteção ambiental com vistas a incrementar os lucros 

do agronegócio, as terras indígenas não poderão ser objeto de leis ou atos administrativos que 

permitam um regime de uso de seus recursos naturais mais permissivo do que o atual. 



 138 

Exemplo claro se verifica na iniciativa ocorrida no ano de 2001, quando se autorizou a 

exploração madeireira em terras indígenas por meio de medida provisória128, tema que, por 

sua importância, será analisado em item específico (6.3.4.3). 

 

5.5.9. Princípio da informação 

 

A disponibilização de informação aos cidadãos é pressuposto da forma republicana e 

do regime democrático. Desinformado, o cidadão se torna joguete de interesses escusos dos 

mandatários do poder, não logrando exercer seus direitos fundamentais. 

A Constituição da República assegura a todos, como cláusula pétrea, o acesso à 

informação (art. 5º, XIV e XXXIII) e, mais especificamente no que diz respeito ao meio 

ambiente, dispõe sobre os princípios da informação e da educação ambiental (art. 225, caput e 

§ 1.º, VI) ao estabelecer o dever de o Poder Público “promover a educação ambiental em 

todos os níveis de ensino e a conscientização pública para a preservação do meio ambiente”. 

Assegurando este direito à informação ambiental, o texto constitucional é coerente 

com o dever da sociedade e do Poder Público de defender e preservar o meio ambiente para as 

presentes e futuras gerações (art. 225, caput), pois somente uma sociedade informada tem o 

condão de agir positivamente na defesa do bem ambiental. 

No plano infraconstitucional, é objetivo da Política Nacional do Meio Ambiente, 

conforme estabelece o art. 2.º, X, da Lei 6.938/1981, a promoção da educação ambiental a 

todos os níveis do ensino, inclusive a educação da comunidade, objetivando capacitá-la para 

participação ativa na defesa do meio ambiente. 

O mesmo diploma legal, no art. 9º, VII, dispõe sobre a necessidade de um Sistema 

Nacional de Informações Ambientais (Sisnima), que veio a ser regulamentado pela Lei 

10.650/2003, que determina (art. 2º), aos órgãos e entidades da Administração Pública, direta, 

indireta e fundacional, integrantes do Sistema Nacional do Meio Ambiente (Sisnama), 

permitir o acesso a qualquer indivíduo, independentemente da comprovação de interesse 

específico, aos documentos, expedientes e processos administrativos que tratem de matéria 

ambiental e a fornecer todas as informações ambientais que estejam sob sua guarda, em meio 

escrito, visual, sonoro ou eletrônico, especialmente as relativas à qualidade do meio ambiente; 

políticas, planos e programas potencialmente causadores de impacto ambiental; resultados de 

monitoramento e auditoria nos sistemas de controle de poluição e de atividades 
                                                 
128 Medida Provisória nº 2.166-67, de 24.08.2001, acresceu o artigo 3º-A ao Código Florestal, possibilitando a 
exploração madeireira por meio de “manejo sustentável”, regime idêntico ao da propriedade privada comum. 



 139 

potencialmente poluidoras, bem como de planos e ações de recuperação de áreas degradadas; 

acidentes, situações de risco ou de emergência ambientais;  emissões de efluentes líquidos e 

gasosos, produção de resíduos sólidos; substâncias tóxicas e perigosas;  diversidade biológica; 

e organismos geneticamente modificados. 

Por afetar a toda a sociedade, é lógico que informações devem ser ampla e 

didaticamente disponibilizadas ao cidadão, ainda mais hoje contando com o extraordinário 

instrumento que é a rede mundial de computadores (internet), o que, infelizmente, ainda é 

descumprido pela maioria dos Estados, situação ainda mais precária nos Municípios. 

Com relação às terras indígenas, o quadro não é animador. Reina a falta de informação 

sobre os direitos e deveres coletivos ambientais que dela decorrem. Não apenas a sociedade 

ignora a situação socioambiental destes espaços como muitos agentes públicos e operadores 

do direito ignoram por completo a situação fática, mesmo quando tem atribuição para atuar 

nesta esfera. A atuação deficiente do Ibama e da Funai (esta ainda mais ineficiente que 

aquele) contribui para agravar o quadro.  

 

5.5.10. Princípio da ação estatal e social obrigatória em defesa do meio ambiente 

 

O caput do art. 225 da CR impôs ao Poder Público e à coletividade o dever de 

defender e preservar o meio ambiente ecologicamente equilibrado para as presentes e futuras 

gerações. 

Assim fazendo, o constituinte não atribuiu uma faculdade, mas um dever, uma espécie 

de responsabilidade social (Cunha Junior, 2010, p. 1223), e não apenas ao Poder Público, 

como também à sociedade, criando um verdadeiro dever difuso, que também não se resume a 

uma postura negativa (não fazer), mas incorpora prestações positivas (fazer), já que lhe 

incumbe “defender” o mencionado bem jurídico. 

A consagração constitucional da proteção ambiental como tarefa estatal traduz a 

imposição de deveres de proteção ao Estado que lhe retiram a sua "capacidade de decidir 

sobre a oportunidade do agir", obrigando-o também a uma adequação permanente das 

medidas às situações que carecem de proteção, bem como a uma especial responsabilidade de 

coerência na autorregulação social (Fensterseifer e Sarlet, 2008).  

Desse modo, ao Poder Público não é facultado, a seu talante, agir em favor do meio 

ambiente, a exemplo do rol de incumbências delineado no § 1º do art. 225 da Constituição. O 



 140 

descumprimento deste dever acarreta responsabilização do agente político ou público nas 

esferas política, administrativa, civil e penal, conforme o caso129.  

Com relação à sociedade, entendemos haver não apenas um princípio da participação 

popular na proteção do meio ambiente (Mirra, 1996; Antunes, 2002, p. 31-33) como um dever 

de ação da sociedade, fundado no postulado ético em relação às gerações futuras, devendo se 

mobilizar, através de seus diversos segmentos (associativo, empresarial e acadêmico, p. ex.) 

para defender a qualidade e o equilíbrio ambiental. Como forma de dar efetividade a norma, o 

Estado deve criar políticas públicas que incentivem a responsabilidade ambiental, 

incentivando condutas sustentáveis e desestimulando condutas degradadoras. 

Tudo isto deve se observar nas terras indígenas, que não podem permanecer como 

áreas à margem da lei, mas sim integrar-se no esforço nacional e global de defesa do 

ambiente. Defender as terras indígenas como ETEP é um dever de todos: Poder Público, 

sociedade e povos indígenas. 

 

5.6. Componentes da função ambiental das terras indígenas 

 

A Constituição da República estabelece como mecanismo de concretização do direito 

ao ambiente ecologicamente equilibrado a definição de espaços territoriais “e seus 

componentes” a serem especialmente protegidos. O meio ambiente é, com efeito, o conjunto 

de elementos que rege e abriga a vida em todas as suas formas (art. 3º, I, da Lei 6.938/1981), 

o que torna de grande importância o estudo dos componentes da função ambiental das terras 

indígenas. 

A quase unanimidade da doutrina brasileira parte de uma concepção holística, 

sistêmica ou unitária de meio ambiente, na qual estão compreendidas as dimensões relativas 

ao meio ambiente natural, ao meio ambiente cultural e ao meio ambiente artificial, sendo este 

último dividido por alguns autores, que traçam os conceitos de meio ambiente urbano e meio 

ambiente do trabalho (Marchesan, 2007). 

Relembrando as palavras de Antonio Herman  Benjamin (1993), o bem ambiental 

pode tanto ser identificado, segundo o ponto de vista, com o meio ambiente, como categoria 

única e global, como com partes deste (meio ambiente natural, meio ambiente cultural e meio 

                                                 
129 Por exemplo, incidindo nas sanções da Lei 8.429/1992 (Lei de Improbidade Administrativa), e no crime do 
art. 68 da Lei 9.605/1998 (Lei de Crimes Ambientais), tipificando como crime a conduta de “deixar, aquele que 
tiver o dever legal ou contratual de fazê-lo, de cumprir obrigação de relevante interesse ambiental”. 



 141 

ambiente artificial) ou com fragmentos destas partes (uma determinada montanha, um 

córrego específico, um ecossistema localizado).  

A função ambiental da terra indígena, portanto, abrangerá todos estes 

microbens, já que este espaço abriga tanto o meio ambiente natural (florestas, caatinga 

ou cerrado) como o meio ambiente cultural (saberes e conhecimentos tradicionais e 

formas de ser e viver) e o meio ambiente artificial (habitações, serviços de 

fornecimento de água e coleta e tratamento de esgoto, instalações urbanas, etc.). 

 

5.6.1. Meio ambiente natural 

 

Como já visto, o ambiente natural é de longe o mais importante componente da função 

ambiental, eis que diretamente associado à sadia qualidade de vida das presentes e futuras 

gerações. 

São inúmeros os elementos que compõe o ambiente natural das terras indígenas, 

merecendo especial atenção a manutenção do equilíbrio climático e a conservação da 

biodiversidade. 

Sob um prisma global, as florestas das terras indígenas contribuem para o equilíbrio 

climático, seja no nível global, seja no nível local (microclima).  

Não por acaso, a Agenda 21130 lembra ser preciso empreender iniciativas concatenadas 

para aumentar a percepção que têm as pessoas do valor das florestas e dos benefícios que elas 

proporcionam. A sobrevivência das florestas e sua contínua contribuição ao bem-estar 

humano dependem, em grande medida, do êxito desse empreendimento. 

Sob a perspectiva macro, as terras indígenas, por se constituírem em vastas áreas ainda 

florestadas, especialmente no Bioma Amazônia, contribuem de forma decisiva para a 

regulação térmica global, fixando carbono na forma de vegetação arbórea, e, por 

consequência, mantendo um regime de chuvas que influencia toda a América do Sul (caso da 

evapotranspiração131 da Amazônia, por exemplo). 

É indiscutível o papel das florestas como um gigantesco armazém estável de carbono, 

relacionando-se, portanto, com o aquecimento global, já que estudos recentes tem 

                                                 
130 Plano de ação elaborado na Conferência das Nações Unidas sobre Meio Ambiente e Desenvolvimento (Rio-
92) criado para viabilizar a adoção do desenvolvimento sustentável (e ambientalmente racional) em todos os 
países. 
131 Ciclo no qual a água das chuvas é em parte restituída à atmosfera por meio da transpiração da floresta. O 
vapor constante faz com que aproximadamente 100 bilhões de toneladas de água permanecem sobre a 
Amazônia, mantendo-a úmida (Meirelles Filho, 2004, p. 30-32). 



 142 

demonstrado que a floresta primária absorve mais carbono do que libera. As florestas também 

dificultam a propagação do fogo, já que aumentam a umidade em seu interior, lembrando que 

o aquecimento global pode ter o condão de aumentar a quantidade de incêndios florestais 

(Rios, 2005, p. 224-225). 

A principal contribuição brasileira para o processo de aquecimento da Terra não 

advém, ao contrário dos países desenvolvidos, da indústria que produz bens de alto valor 

agregado, mas através da conversão de florestas em áreas de uso agropecuário, geralmente de 

baixa produtividade. 

Como refere Lavratti (2010, p. 226), em termos mundiais o desmatamento constitui a 

segunda maior fonte de emissões  de gás carbônico, o CO2, (17,3%), atrás somente da queima 

de combustíveis fósseis (56,6%). Não obstante, no caso do Brasil, quinto maior emissor de 

CO2 do planeta, essa posição se inverte, com o desmatamento/mudança no uso da terra 

ocupando o primeiro lugar no ranking, com 75% das emissões nacionais de CO2. 

O Brasil é um país com extraordinária biodiversidade e imensa cobertura vegetal. Ele 

concentra cerca de 10% do total mundial de florestas, com 4,8 milhões de quilômetros 

quadrados. Isso significa que 56% do território nacional são cobertos por florestas de diversos 

tipos, boa parte delas inseridas em terras indígenas. 

Isso porque, sendo mais de 12% do território nacional composto de terras indígenas, 

majoritariamente preservadas e abrigando boa parte destas florestas, resta evidente que esta 

modalidade de áreas protegidas deve ser valorizada dentro de uma estratégia nacional de 

conservação da natureza, somando-se ao benefício de fixação de carbono uma vasta gama de 

outros serviços ambientais, expressos em uma das maiores concentrações de biodiversidade 

do planeta. 

Caso as ameaças de desmatamento que atualmente pairam sobre as terras indígenas se 

concretizem, haveria sem dúvida uma sensível contribuição para a savanização da Amazônia, 

o que poderia afetar seriamente o serviço de regulação do clima prestado por este bioma. 

Todavia é preciso ressaltar que não somente a Amazônia foi objeto de ações 

predatórias. No período de 1990 a 2005, o Cerrado (onde estão imensas terras indígenas) 

perdeu 20% de sua área original. Segundo informações mais recentes divulgadas pelo 

Ministério do Meio Ambiente, esse percentual de devastação já alcançaria cerca de 50% do 

bioma, o que levaria à conclusão de que a degradação do Cerrado já seria responsável por 

níveis de emissão de CO2 equivalentes aos da Amazônia. A situação também não é diferente 

no que se refere à Mata Atlântica, que perdeu 8% do que ainda resta de sua cobertura original 

no mesmo intervalo temporal. A estimativa é que a Mata Atlântica já tenha perdido cerca de 



 143 

93% de sua extensão (Lavratti, 2010). 

Conforme alerta Ney Belo Filho (2010): 

 

o tratamento e julgamento de questões que envolvam a queima de combustíveis 
fósseis e o desmatamento não podem ser analisados como simples retirada de 
madeira da floresta, ou comum geração de fumaça nas cidades industrializadas. A 
ilicitude pode corresponder a uma norma proibitiva que foi criada com o intuito de 
proteger um bem jurídico de menor porte, mas que hoje protege o próprio planeta 
como um todo.  

 

Isso implica na imperiosa necessidade de o Poder Público, em todas as suas esferas, 

bem como a sociedade adotarem posturas concretas e decisivas em favor da defesa das terras 

indígenas e demais áreas protegidas, pois os reflexos negativos da destruição dessas matas 

serão suportados por todos, incluindo as futuras gerações. 

Além do combate ao desmatamento e de estímulos à agricultura familiar sustentável, 

uma das medidas passíveis de adoção nas terras indígenas é a reposição florestal obrigatória. 

Esta medida permite compensar, ainda que de forma parcial, as emissões de gases de efeito 

estufa geradas com o corte de árvores.  

Isso não deve significar, em hipótese alguma, na tolerância para com o desmatamento 

provocado pelos índios, o qual deve ser objeto tanto de ações pedagógicas como repressivas. 

Mas é fato que diversas terras indígenas encontram-se com vastas áreas antropizadas 

(resultado da agropecuária, extração madeireira e mineração, por exemplo), e a reposição, 

com auxílio técnico e financeiro, é medida imprescindível para fixação do carbono e 

contribuição à questão climática. 

Outrossim, cabe lembrar que a regulação térmica proporcionada pelas florestas 

também tem a ver com o microclima, isto é, a “variação local de parâmetros climáticos, 

considerando-se pequenas áreas” (Watanabe apud Milaré, 2004, p. 995), seja na área rural, 

seja em área urbana. A cobertura arbórea, de fato, tem a importante função de tamponar os 

impactos gerados nas zonas ocupadas contribuindo para amenizar o microclima local 

(mitigando os efeitos de “ilhas de calor”), conter a erosão do solo e reter poluentes e ruídos. 

Além da regulação climática, em segundo lugar as florestas e demais formas de 

vegetação das terras indígenas possuem a função ambiental de conservação da biodiversidade 

e dos bancos genéticos das formas de vida do planeta. 

De modo geral, as terras indígenas constituem imensas reservas naturais de recursos 

genéticos, depositárias de incomparável variedade de espécies, sendo o desflorestamento (ou 



 144 

desmatamento) uma ameaça ao processo evolutivo da flora e da fauna, à funcionalidade dos 

ecossistemas, afetando a biosfera como um todo.  

A importância das áreas protegidas para conservação das florestas é reconhecida pela 

Convenção sobre a Diversidade Biológica, na qual os Estados se comprometem a estabelecer 

um sistema de áreas protegidas ou áreas onde medidas especiais precisem ser tomadas para 

conservar a biodiversidade (art. 8º, a). 

Impede destacar, neste particular, que as terras indígenas, especialmente as localizadas 

no sul do Bioma Amazônia, cumprem relevantíssima função ambiental, já que funcionam 

como obstáculos ao avanço ao arco do desmatamento gerado pela expansão da fronteira 

agrícola. 

Nesse sentido, conforme dados do ano de 2003, as terras indígenas na Amazônia 

brasileira possuíam índice de desmatamento de 1,14%, percentual inferior até mesmo ao das 

unidades de conservação federais (1,47%) e das unidades de conservação estaduais (7,01%). 

Enquanto isso, o desflorestamento fora das áreas protegidas, isto é, nas propriedades rurais 

tradicionais e terras públicas não afetadas foi de 18,96% (Ricardo e Ricardo, 2006, p. 8). 

É fácil concluir, portanto, que as terras indígenas são a modalidade de espaços 

territoriais especialmente protegidos que possuem menor índice de devastação, podendo se 

dizer que traduzem com maior efetividade a proteção do ambiente. 

A explicação para isso não está certamente na atuação do Poder Público, cuja atuação 

não é mais intensa nas terras indígenas, mas justamente na presença das comunidades, que, 

excetuados os casos em que se aliam a setores degradadores (madeireiros, agropecuaristas e 

garimpeiros), exercem importante papel na defesa de suas terras, impedindo invasões muitas 

vezes com o uso da força. 

Em terceiro lugar, as terras indígenas tem como função ambiental a conservação dos 

recursos hídricos, já que as florestas são responsáveis pela manutenção do sistema hidrológico 

e climatológico, de modo que a destruição desta reduz a evapotranspiração que origina as 

chuvas, aumenta a temperatura do solo e do ar, altera a drenagem e o escoamento de águas 

superficiais, dificultando a reposição da água no lençol freático e consequentemente 

diminuindo a vazão dos corpos d’água (Rios, 2005, p. 224-225). 

Além disso, a importância da água para os índios é primordial, haja vista o consumo 

de água sem métodos de purificação, sendo a pureza essencial para a saúde, bem como a 

importância da pesca, uma das maiores fontes de proteína dessas comunidades. 

 



 145 

5.6.2. Meio ambiente cultural  

 

Uma das facetas do macrobem ambiental compreende as modificações que na natureza 

vem introduzindo o ser humano. 

A metáfora dualista do cru e do cozido132, cunhada por Lévi-Strauss (2004) é um dos 

mais claros exemplos a ilustrar a transformação da Natureza pela Cultura, sendo a explicação 

dicotômica adotada por Hannah Arendt133, utilizando-se, porém, os termos dado e construído 

(Piovesan, 2003), mesma terminologia adotada por Miguel Reale (1995, p. 24)134. 

A Cultura, mesmo sendo diversa da Natureza, a integra, eis que o homem não deixa de 

ser parte do ambiente. São, de fato, bens interdependentes e inseparáveis, desenvolvendo-se, 

assim, uma relação de continente-conteúdo. O ambiente cultural é parte do ambiente natural, 

embora, seja forçoso reconhecer, tal divisão é formulada para fins meramente didáticos, dadas 

as influências recíprocas135. 

Essa tendência emana da própria constituição do ser humano. O homem é cultura mais 

natureza. Só realiza suas plenas potencialidades quando há equilíbrio entre essas dimensões 

(Marchesan, 2007). A atual relação de insustentabilidade do homem com o meio ambiente 

tem como causa justamente uma cultura de desprezo pela Natureza. 

Como bem ressalta José Afonso da Silva (2002, p. 23), a reflexão sobre o ambiente 

cultural jamais deve se apartar da visão do “todo”: 

 

A concepção cultural dos bens ambientais tem a importância de refletir sentido 
humano, seu valor coletivo e a visão unitária do meio ambiente em todos os seus 
aspectos, mas pode trazer o risco de perdermos o sentido da Natureza como natura, o 
risco de cairmos num ambientalismo abstrato, formal, que só entende preservável a 
realidade conhecida, desmembrando da matéria puramente de natureza ecológica, a 
Natureza, digamos, bruta, ainda sem referência valorativa, salvo por mero pensamento 
abstrato. Não nos olvidemos que a Natureza, com suas leis estáveis, há de ser sempre 

                                                 
132 Devo à professora Regina Vera Villas-Bôas Correa a lembrança, em uma aula da disciplina “Fundamentos 
dos Direitos Difusos II”, do curso de mestrado em Direito da PUC-SP, no segundo semestre de 2006, acerca do 
cru e do cozido. 
133 Para a qual os direitos humanos não são um dado, mas um construído, uma invenção humana, em constante 
processo de construção e reconstrução. 
134 “Não é necessária muita meditação para se reconhecer, por exemplo, que existem duas ordens de relações 
correspondentes a duas espécies de realidade: uma ordem que denominamos realidade natural, e uma outra, 
realidade humana, cultural ou histórica. No universo, há coisas que se encontram, por assim dizer, em estado 
bruto, ou cujo nascimento não requer nenhuma participação de nossa inteligência ou de nossa vontade. Mas, ao 
lado dessas coisas, postas originariamente pela natureza, outras há sobre as quais o homem exerce a sua 
inteligência e a sua vontade, adaptando a natureza a seus fins. Constituem-se, então, dois mundos 
complementares: o do natural e o do cultural; do dado e do construído; do cru e do cozido.” (Reale, ob. cit., p. 
24). 
135 Conforme José Afonso da Silva, “[e]stes aspectos do meio ambiente não são estanques, pois se acham 
integrados numa visão unitária a serviço da qualidade de vida humana (2002, p. 22). 



 146 

um ponto importante de referência – lembra Martín Rock, que acrescenta que a 
Natureza constitui um valor só por si. 

 

Desse modo, o bem cultural é aquele que “constitui testemunho material dotado de 

valor civilizatório” (idem, p. 22). Tais bens não têm que estar necessariamente materializados 

em objetos físicos, encontrando-se, não raras vezes, reunidos em elementos incorpóreos ou 

imateriais. 

Conforme refere Marcos Paulo de Souza Miranda (2006), já em 1976 a Conferência 

Geral da Organização das Nações Unidas para a Educação, a Ciência e a Cultura (UNESCO), 

em sua 19ª Sessão realizada em Nairóbi, através da Recomendação relativa à salvaguarda dos 

conjuntos históricos e sua função na vida contemporânea, reconhecia que 

 

os conjuntos históricos ou tradicionais fazem parte do ambiente cotidiano dos seres 
humanos em todos os países, constituem a presença viva do passado que lhes deu 
forma, asseguram ao quadro da vida a variedade necessária para responder à 
diversidade da sociedade e, por isso, adquirem um valor e uma dimensão humana 
suplementares. 

 

Dessa forma, o conceito de meio ambiente comporta hodiernamente uma conotação 

abrangente, holística, compreensiva de tudo o que cerca e condiciona o homem em sua 

existência no seu desenvolvimento na comunidade a que pertence e na interação com o 

ecossistema que o envolve (idem). 

Esta é a linha seguida pelo ordenamento pátrio, pois a Constituição de 1988, no caput 

do art. 216 considera bens culturais todos os bens de natureza material e imaterial, tomados 

individualmente ou em conjunto, portadores de referência à identidade, à ação, à memória dos 

diferentes grupos formadores da sociedade brasileira, nos quais se incluem: I - as formas de 

expressão; II - os modos de criar, fazer e viver; III - as criações científicas, artísticas e 

tecnológicas; IV - as obras, os objetos, documentos, as edificações e os demais espaços 

destinados às manifestações artístico-culturais; V - os conjuntos urbanos, os sítios de valor 

histórico, paisagístico, artístico, arqueológico, paleontológico, ecológico e científico. 

Sobre o tema, Paulo Affonso Leme Machado (2002, p. 853) ensina que o caput do art. 

216 se refere à identidade, à ação e à memória dos grupos formadores da sociedade brasileira. 

Já os incisos do mesmo artigo apresentam uma relação meramente exemplificativa de bens de 

natureza material e imaterial, que podem ou não se relacionar com os grupos formadores da 

sociedade brasileira. 

Por outro lado, não trata a norma de proteger algo estático e imutável, eis que o 

conceito de patrimônio cultural dado pela Constituição permite uma proteção dinâmica e 



 147 

adaptável às contingências e transformações da sociedade. Daí a previsão de se resguardar as 

“formas de expressão e os modos de criar, fazer e viver” (Machado, 2002, p. 854). 

Mal colocado no art. 215, o constituinte também estabeleceu o dever do Estado 

proteger as manifestações das culturas populares, indígenas e afro-brasileiras, e das de outros 

grupos participantes do processo civilizatório nacional (§ 1º), claramente elemento integrante 

do meio ambiente cultural. 

Conforme lembra José Eduardo Ramos Rodrigues (2005, p. 272), a Constituição de 

1988 adotou a expressão “patrimônio cultural”, termo que bem expressa o conceito de 

ambiente cultural, substituindo as prolixas e imprecisas expressões “patrimônio artístico, 

histórico, arquitetônico, arqueológico e paisagístico”. Não se discute, portanto, se o 

patrimônio cultural é constituído apenas dos bens de valor excepcional ou também aqueles de 

valor cotidiano, se incluiu o erudito ou o popular, se abrange os tangíveis ou também os 

intangíveis (modos de criar fazer e viver), ou se o ambiente natural está ou não dentro deste 

conceito. Todos estes tipos de bens se incluem no conceito de patrimônio cultural. 

Segundo a definição adotada pela Convenção para a Salvaguarda do Patrimônio 

Cultural Imaterial, adotada em Paris (2003), promulgada entre nós pelo Decreto 5.753/2006, 

entende-se por patrimônio cultural imaterial as práticas, representações, expressões, 

conhecimentos e técnicas - junto com os instrumentos, objetos, artefatos e lugares culturais 

que lhes são associados - que as comunidades, os grupos e, em alguns casos, os indivíduos 

reconhecem como parte integrante de seu patrimônio cultural (art. 2º, “1”). 

Este patrimônio cultural imaterial, que se transmite de geração em geração, é 

constantemente recriado pelas comunidades e grupos em função de seu ambiente, de sua 

interação com a natureza e de sua história, gerando um sentimento de identidade e 

continuidade e contribuindo assim para promover o respeito à diversidade cultural e à 

criatividade humana. Para os fins da presente Convenção, será levado em conta apenas o 

patrimônio cultural imaterial que seja compatível com os instrumentos internacionais de 

direitos humanos existentes e com os imperativos de respeito mútuo entre comunidades, 

grupos e indivíduos, e do desenvolvimento sustentável (art. 2º, “1”, in fine). 

O patrimônio cultural imaterial acima definido se manifesta em particular nos campos 

das tradições e expressões orais, incluindo o idioma como veículo do patrimônio cultural 

imaterial, expressões artísticas, práticas sociais, rituais e atos festivos, conhecimentos e 

práticas relacionados à natureza e ao universo, e técnicas artesanais tradicionais (art. 2º, “2”). 

Não há uma “linha” separando ao patrimônio natural do cultural, o que é bem 

exemplificado por José Eduardo Ramos Rodrigues (2005, p. 270-271), pois, a Natureza, tanto 



 148 

nas modificações que o homem nela realiza como nos casos de ecossistemas intocados, tem 

uma a valoração dada pelo ser humano, e este ato em si já dá ao natural uma dimensão 

cultural. Esta concepção demonstra a forte interligação existente entre meio ambiente natural 

e cultural, o que se verifica intensamente nas terras indígenas. 

Além disso, há que se recordas a extraordinária importância dos conhecimentos 

tradicionais associados à biodiversidade. 

Com efeito, indissociavelmente ligada à rica biodiversidade brasileira, está a 

sociodiversidade, o nosso extenso patrimônio sociocultural (Santilli, J., 2003), consistente 

também nos conhecimentos que os povos adquirem ao interagir com a Natureza. 

O valor do conhecimento tradicional associado é bem exemplificado pela quantidade 

de hábitos adquiridos pelos portugueses junto aos índios, notadamente com relação a 

alimentos e medicamentos, bastando lembrar que as plantas tropicais servem de base para a 

quarta parte de todos os produtos farmacêuticos comercializados nos EUA (Romeiro e 

Leonardi, 1999, p. 287) e o conhecimento indígena é o caminho mais curto para que se 

identifiquem plantas de interesse medicinal. 

Outra face dos conhecimentos tradicionais associados está na proteção da 

agrobiodiversidade, isto é, os componentes materiais e imateriais da biodiversidade agrícola e 

sua utilização sustentável pelos indígenas, vitais para a segurança alimentar, nutrição, saúde e 

sustentabilidade ambiental (Santilli, J., 2009). 

Registre-se que a construção do conhecimento indígena é um processo colaborativo, 

sendo formado através de práticas intergeracionais, ao contrário do praticado na sociedade 

capitalista, essencialmente individualista e por isso competitiva. Isto acarreta grande 

fragilidade jurídica para proteção e patenteamento do saber. 

Por estas razões a Agenda 21, em seu capítulo 26, aborda o “reconhecimento e 

fortalecimento do papel dos povos indígenas”, estabelecendo, dentre outras medidas a serem 

adotadas pelos Governos nacionais a fim de assegurar a estes povos  maior controle sobre 

suas terras e recursos, “a adoção e o fortalecimento de políticas apropriadas e/ou instrumentos 

legais que protejam a propriedade intelectual e cultural indígena e o direito à preservação de 

sistemas e práticas de acordo com seus costumes”. 

Essas considerações preliminares tornam clara a função ambiental das terras indígenas 

no que tange à proteção da vertente cultural do meio ambiente, eis que nestes espaços deverá 

se dar a proteção aos bens de natureza material e imaterial, individualmente ou em conjunto, 

portadores de referência à identidade, à ação, à memória dos índios, um dos mais importantes 

grupos formadores da sociedade brasileira, com isso se tutelando formas de expressão e os 



 149 

modos de criar, fazer e viver. As criações científicas, artísticas e tecnológicas e demais 

atividades possuidoras de referência à identidade, à ação, à memória dos diferentes grupos 

formadores da sociedade brasileira compõem o patrimônio imaterial. 

Outrossim, é importante destacar que a Constituição de 1988, se previu várias facetas 

do meio ambiente ao longo do texto e garantiu status constitucional a todas elas, foi só ao 

ambiente natural ecologicamente equilibrado que o constituinte decidiu atribuir-lhe 

essencialidade, ao dizer que este é essencial à sadia qualidade de vida. Da mesma forma, só a 

Natureza foi elevada a direito das futuras gerações (art. 225, caput), o que não se observa nos 

artigos 215 e 216. 

Observa-se, desse modo, uma primazia do meio ambiente natural, o que é lógico, 

visto que a Natureza é pressuposto inafastável para uma sadia qualidade de vida, da qual a 

cultura é decorrência. De fato, que espécie de cultura se origina de um ambiente sem sadia 

qualidade de vida? 

Nesse sentido, em julgamento histórico, no qual se analisava a conformidade com a 

Constituição da prática conhecida como “farra do boi”, praticada em Santa Catarina, o 

Supremo Tribunal Federal decidiu que o pleno exercício dos direitos culturais e o acesso às 

fontes da cultura nacional assegurados no art. 215 não podem afrontar outros direitos 

fundamentais previstos no texto constitucional, no caso o art. 225, resultando na seguinte 

ementa: 

 

A obrigação de o Estado garantir a todos o pleno exercício de direitos culturais, 
incentivando a valorização e a difusão das manifestações, não prescinde da 
observância da norma do art. 225, § 1.º, VII, da CF/1988136. 

 

Conforme ressaltou o Ministro Néri da Silveira, em seu voto vencedor: 

 

a cultura pressupõe desenvolvimento que contribua para a realização da dignidade da 
pessoa humana e da cidadania e para a construção de uma sociedade livre, justa e 
solidária. Esses valores não podem estar dissociados da compreensão do exercício dos 
direitos culturais e do acesso às fontes da cultura nacional (idem). 

 

Assim, vê-se que não se tutela a manifestação cultural que conflita com valores de 

igual ou superior hierarquia como o meio ambiente natural, o que constitui elemento balizador 

a regrar as formas de ser e de viver indígenas que não estejam ao abrigo do requisito 

                                                 
136 Brasil, STF, RE 153.531-8, 2ª Turma, j. 3/6/1997, rel. Marco Aurélio. In Revista de Direito Ambiental, v. 18, 
p. 315 e ss., abr.-jun./2000. 



 150 

constitucional da tradicionalidade. Em outras palavras, não se admite manifestação cultural 

indígena, que não seja tradicional, e que afronte o art. 225 da Constituição. 

 

5.6.3. Meio ambiente artificial  

 

Meio ambiente artificial, segundo José Afonso da Silva (2002, p. 3), é aquele formado 

pelo espaço urbano construído, consubstanciado no conjunto de edificações e pelos 

equipamentos públicos: ruas, praças, áreas verdes, e todos os demais assentamentos de 

reflexos urbanísticos. 

O meio ambiente urbano distingue-se do rural não só pela forte intervenção humana, 

como também devido à elevada densidade de pessoas e por seu forte envolvimento no 

consumo e em processos produtivos, além da presença reduzida de aspectos do ambiente 

natural. 

Conforme registra a Agenda 21 (item 7.13), a maior parte da população mundial vive 

em cidades – percentual que encontra-se em franca expansão – e os assentamentos humanos, 

especialmente nos países em desenvolvimento, apresentam muitos dos sintomas da crise 

urbana, com carência de saneamento básico, transporte, habitação adequada, acesso à saúde, 

educação e justiça, dentre outros serviços públicos essenciais. 

É por esta razão que a qualidade do meio ambiente urbano constitui um ponto fulcral 

de discussão, constituindo a convergência da qualidade do meio ambiente natural e da 

qualidade do meio ambiente cultural, pois a qualidade de vida das pessoas que se reúnem nas 

comunidades urbanas está claramente influenciada por quanto suceda nos meios, natural, e 

obra do Homem, que se acham diretamente inter-relacionados (Silva, 2002, p. 218-220). 

Embora passem despercebidas, muitas terras indígenas situam-se em áreas urbanas137 e 

suas comunidades experimentam toda a sorte de precariedades, vivendo muitas vezes em 

condições de favelização, haja vista as precariedades vivenciadas em termos de habitação, 

tratamento de esgoto, lazer e alternativas econômicas. 

 

5.7. O Plano Nacional de Áreas Protegidas e terras indígenas  

 

                                                 
137 Dos indígenas que vivem no Estado de São Paulo, 37 mil estão em centros urbanos. Isso representa 91% do 
total, segundo dados do último censo do Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística (IBGE). No Brasil a 
porcentagem de índios morando em centros urbanos é 38,5%. 



 151 

As terras indígenas, como já visto um dos instrumentos da Política Nacional do Meio 

Ambiente, que tem como um de seus princípios a “proteção dos ecossistemas, com a 

preservação de áreas representativas” (Lei 6.938/1981, art. 2º, IV). 

Nesse sentido, editou-se o Decreto 5.758/2006, que instituiu o Plano Nacional de 

Áreas Protegidas (PNAP), criando uma nova divisão de espaços territoriais especialmente 

protegidos, as “áreas protegidas”, abrangendo as terras indígenas, as unidades de conservação 

e os territórios quilombolas. 

A medida, que atende as obrigações assumidas pelo Brasil no âmbito da Convenção 

sobre Diversidade Biológica138, estabelece uma série de importantes metas para o 

“estabelecimento de um sistema abrangente de áreas protegidas ecologicamente 

representativo, efetivamente manejado, integrado a áreas terrestres e marinhas mais amplas, 

até 2015”, adotando-se uma abordagem ecossistêmica que busca a efetividade do conjunto e 

sua contribuição para a redução da perda de diversidade biológica. 

O Plano reconhece as áreas protegidas “como um dos instrumentos eficazes para a 

conservação da diversidade biológica e sociocultural” e dentre suas diretrizes estão a 

valorização “dos aspectos éticos, étnicos, culturais, estéticos e simbólicos da conservação da 

natureza” e “do patrimônio natural e do bem difuso, garantindo os direitos das gerações 

presentes e futuras”. 

São fixadas diretrizes importantes tais como a participação dos povos indígenas na 

gestão das terras indígenas e o estabelecimento de sistemas de governança, dois aspectos até o 

momento negligenciados e que são vitais para a efetividade dos direitos dos índios e do direito 

ao meio ambiente. Além disso, procura-se encarar os direitos territoriais dos povos indígenas 

como instrumento para conservação de biodiversidade. 

O Decreto constitui, assim, o primeiro diploma legal que reconhece expressamente as 

terras indígenas como espaços protegidos (ainda que utilize o termo “áreas protegidas”), o que 

implica na explicitação da função ambiental, bem como na enumeração de uma série de 

deveres para o Estado em relação às mesmas, notadamente no campo das políticas públicas. 

Além disso, procurar unir os direitos indígenas e ambientais num eixo temático único, 

superando a dicotomia infelizmente reinante. 

 

                                                 
138 A Convenção sobre Diversidade Biológica, elaborada durante a Conferência das Nações Unidas sobre Meio 
Ambiente e Desenvolvimento, em 1992, foi aprovada pelo Decreto Legislativo nº 2, de 3 de fevereiro de 1994, e 
promulgada pelo Decreto nº 2.519, de 16 de março de 1998. 



 152 

5.8. Regime jurídico ambiental das terras indígenas rurais 

 

A Constituição de 1988 assegura aos índios o usufruto exclusivo dos recursos naturais 

existentes em suas terras (art. 231). Nesse sentido, o Estatuto do Índio, dispõe, no art. 24, que 

“o usufruto assegurado aos índios ou silvícolas compreende o direito à posse, uso e percepção 

das riquezas naturais e de todas as utilidades existentes nas terras ocupadas, bem assim ao 

produto da exploração econômica de tais riquezas naturais e utilidades”. 

O Código Florestal, por sua vez, com lastro no art. 225 da CR, declara serem as terras 

indígenas áreas de preservação permanente (art. 3º, caput, “g”), de modo que tais áreas são 

“intocáveis”, não sendo permitido nenhum tipo de intervenção. 

Não há, ao contrário do que possa parecer, qualquer conflito de normas, porque se 

trata de caso típico de colisão que comporta conformação recíproca de direitos fundamentais, 

implicando em limitabilidade recíproca destes. 

A convivência destas regras é pacífica, pois os recursos naturais das terras indígenas 

são de preservação permanente no sentido de ser terminantemente vedado qualquer uso que 

não seja o uso tradicional indígena, e aqueles expressamente autorizados pela Constituição, 

como no caso do aproveitamento dos recursos hídricos, incluídos os potenciais energéticos, a 

pesquisa e a lavra das riquezas minerais em terras indígenas (art. 231, § 3º). 

Desse modo, as terras indígenas estão submetidas ao regime de preservação 

permanente, ressalvado o uso tradicional constitucionalmente previsto. Na condição de 

usufrutuários, os indígenas estão autorizados à fruição de resultados pela aplicação da coisa, 

proibido, todavia, a utilização fora dos parâmetros da tradicionalidade. 

Assim, há que se viabilizar a sobrevivência com dignidade e o desenvolvimento dos 

povos indígenas, conforme ensina Juliana Santilli (1998, p. 73): 

 

O usufruto indígena não pode impedir os índios de desenvolver suas próprias 
atividades produtivas, ainda que com finalidades comerciais. Fundamental é a 
preservação dos recursos ambientais existentes nas terras indígenas, de forma a 
assegurar a sobrevivência das próximas gerações, bem como a posse e o controle das 
comunidades indígenas sobre as atividades e projetos desenvolvidos em suas terras. 

 

Entretanto, suas atividades devem obedecer aos critérios de tradicionalidade e às 

normas ambientais, conforme aduz Carlos Frederico Marés de Souza Filho (apud Santilli, J., 

1998, p. 73-74): 

 



 153 

As populações indígenas produzem excedentes que comercializam para a aquisição de 
bens e serviços de que não dispõem internamente. A extração destes excedentes deve 
ser orientada segundo os padrões legais de proteção ambiental nacional, levando-se 
em conta as normas gerais aplicáveis. Assim, a caça somente está permitida para seu 
consumo interno, se pretendem vender a carne de caça, devem ter criadeiros inscritos 
e autorizados. 

 

Assim, o uso tradicional dos recursos naturais não está sujeito a prévia autorização 

pelo Poder Público, situação em tudo diferente daquela observada em atividades comerciais 

não-tradicionais, caso em que incidirão as normas ambientais gerais. 

A conformação dos direitos fundamentais em jogo (preservação do ambiente e 

usufruto indígena) resulta em limitações recíprocas, que, apesar de somente aferíveis em 

concreto, exemplifica-se: o direito ao meio ambiente ecologicamente equilibrado é limitado 

pelo direito ao uso dos recursos naturais das terras indígenas por suas comunidades quando 

autoriza-se o índio a caçar para sua alimentação ou para fins ritualísticos. Por outro lado, o 

direito ao uso dos recursos naturais das terras indígenas por suas comunidades é limitado pelo 

direito ao meio ambiente ecologicamente equilibrado quando se veda ao indígena a caça, 

pesca ou mineração fora da tradicionalidade. 

Infelizmente, observa-se o descumprimento deste regime em inúmeros casos. A caça e 

a pesca se desvirtuaram para atender ao comércio, visando, por exemplo, o fornecimento de 

carne, de penas de aves, de espécimes vivos (peixes ornamentais, aves, cobras, etc.) para 

colecionadores. 

Nestas situações, assim como em outras como o arrendamento de terras para o 

agronegócio, os índios agem a descoberto da norma constitucional que determina o uso 

tradicional, incidindo, por conseguinte, em ilícito ambiental civil, penal e administrativo. 

 

5.9. Regime jurídico ambiental das terras indígenas urbanas  

 

O meio ambiente urbano distingue-se do rural não só pela forte intervenção humana, 

mas também devido à elevada densidade de pessoas envolvidas no consumo e em processos 

produtivos coletivos; proximidade de pessoas e dos processos econômicos entre si e presença 

vastamente reduzida de aspectos do ambiente natural (Marchesan, 2007). 

E é fato poucas vezes lembrado o de que inúmeras terras indígenas situam-se em zonas 

urbanas, verdadeiros enclaves nos quais as comunidades indígenas restam sitiadas por um 

ambiente frontalmente contrário ao de seus costumes e tradições.  



 154 

Forçoso reconhecer que estas comunidades indígenas experimentam condições 

precárias, sem acesso a serviços adequados de saúde e educação, e sem condições de vivência 

plena de suas identidades culturais. 

Na região metropolitana de São Paulo (SP), por exemplo, encontram-se três terras 

indígenas Guarani: Jaraguá, Krukutu e Barragem (Tenondé Porá). Porém, além do povo 

guarani, vivem nelas dezenas de etnias originárias de diversos estados do país, sobretudo de 

regiões como o semiárido nordestino, Mato Grosso e Mato Grosso do Sul. São pankararu, 

fulni-ô, atikum, kariri-xocó, xucuru, potiguara e pataxó, dentre outros. A população indígena 

na grande São Paulo está em expansão e, em 2000, era de cerca de 63 mil pessoas, embora a 

maioria fora das aldeias (Ricardo et al, 2006, p. 848). 

A grave situação de favelização dos índios nas áreas urbanas, além de violar as 

disposições do art. 231 da CR, também vai contra o direito ao meio ambiente artificial 

ecologicamente equilibrado previsto mediatamente no art. 225 e, imediatamente, no art. 182 

do mesmo diploma (Fiorillo, 2005, p. 260), devendo a política de desenvolvimento urbano, 

executada pelo Poder Público municipal, conforme diretrizes gerais fixadas em lei, objetivar a 

ordenação do pleno desenvolvimento das funções sociais da cidade e garantir o bem-estar de 

seus habitantes, dentro dos princípios gerais de Direito Ambiental139. 

Dessa forma, a terra indígena em área urbana é, igualmente, área de preservação 

permanente conforme disposto no Código Florestal (art. 3º, “g”, § 2º). Todavia, a questão da 

aplicabilidade do Código Florestal às áreas urbanas não é matéria pacífica.  

Um exame escandido da legislação leva a crer que não há razões razoáveis para se 

distinguir as áreas de preservação permanente situadas em cidades das localizadas no meio 

rural, principalmente no que tange às matas ciliares (Marchesan, 2002)140. 

Com efeito, o art. 1.º do Código Florestal (Lei 4.771/1965) não faz qualquer distinção 

quanto à localização das formas de vegetação que considera “bens de interesse comum a 

todos os habitantes do País”141.  

                                                 
139 “Qualquer norma infraconstitucional que tenha uma interface ambiental - e desse rol não discrepa o Estatuto 
da Cidade - há de ser interpretada em jurídica correlação com os princípios do direito ambiental” (Marchesan, 
2002, p. 299). 
140 Igualmente a reserva legal, disciplinada pelo art. 16 da Lei 4.771/1965, por se aplicar a toda e qualquer área 
com característica rural, independentemente de se encontrar na zona urbana ou rural (Akaoui, 2007, p. 209-219). 
Ora, se até mesmo imóveis não afetados como espaços territoriais especialmente protegidos necessitam observar 
tal norma, com muito mais razão um área protegida como a terra indígena. 
141 Como sustentam Fink e Pereira (apud Marchesan, 2005), “o Código Florestal de 1965 aplica-se ao meio rural 
e urbano por força de seu artigo 1º, que não faz distinções, afirmando apenas que as florestas e demais formas de 
vegetação natural são bens de interesse comum a todos os habitantes do País. Em decorrência, o exercício do 
direito de propriedade, seja esta rural, urbana, pública ou particular deve respeitar as limitações estabelecidas 
nesse estatuto, sobretudo aquelas elencadas no art. 2º”. 



 155 

Motivo de controvérsias, segundo Ana Maria Moreira Marchesan, é a redação do 

parágrafo único do art. 2º, que estabelece, no caso de áreas urbanas, assim entendidas as 

compreendidas nos perímetros urbanos definidos por lei municipal, e nas regiões 

metropolitanas e aglomerações urbanas, em todo o território abrangido, observar-se-á o 

disposto nos respectivos planos diretores e leis de uso do solo, “respeitados os princípios e 

limites a que se refere este artigo”.  

Para a referida autora (idem): 

 

resulta claro da leitura do dispositivo acima transcrito que qualquer lei municipal 
que verse sobre o uso do solo não pode estabelecer limites menos restritivos que os 
ali indicados. O Estatuto, a seu turno, não entra (e nem poderia fazê-lo) nesses 
detalhes. Repete, por várias vezes, a preocupação com o equilíbrio ambiental e 
respeito à legislação ambiental. 

 

Desse modo, conclui-se que às terras indígenas localizadas em zonas urbanas serão 

aplicáveis as disposições do plano diretor (quando houver), respeitado o regime de áreas de 

preservação permanente estabelecido pelo Código Florestal, norma específica (art. 3º, “g” e § 

2º), novamente aplicando-se regras de ponderação diante do caso concreto, a fim de 

conformar os princípios do direito ao meio ambiente ecologicamente equilibrado e do 

usufruto tradicional indígena. 

 

5.10. Terras indígenas segundo o Novo Código Florestal 

 

A América Latina tem assistido a esforços no sentido de baixar o nível de proteção de 

espaços especialmente protegidos, principalmente em razão dos reclamos políticos por 

“desenvolvimento”. Conforme diagnostica Adrián Monjeau (2007), “Ante las presiones 

sociales por el uso de recursos dentro de áreas protegidas, los manejadores se ven impulsados 

a bajar la categoría de protección en parte del área protegida”. 

Nesse sentido, o Projeto de Lei (PL) 1.876, de 1999142, que institui o Novo Código 

Florestal, e que aparenta estar próximo da aprovação pelo Congresso Nacional, pode vir a 

alterar radicalmente o regime de preservação permanente atualmente em vigor por força do 

art. 3º, “g”, da Lei 4.771/1965. 

                                                 
142 Apensos os Projetos de Lei 4524/2004, 4091/2008, 4395/2008, 4619/2009, 5226/2009, 5367/2009, 5898/2009, 
6238/2009, 6313/2009, 6732/2010. 



 156 

Segundo o projeto, as terras indígenas deixariam de ser área de preservação 

permanente, passando a estar submetidas ao regime ambiental das propriedades rurais 

comuns. É o que se observa do art. 3º, o qual define como: 

 

IX – Pequena propriedade ou posse rural familiar: aquela explorada mediante o 
trabalho pessoal do agricultor familiar e empreendedor familiar rural, incluindo os 
assentamentos e projetos de reforma agrária, e que atendam ao disposto no art. 3º 
da Lei 11.326, de 24 de julho de 2006. 
Parágrafo Único. Para os fins desta lei estende-se o tratamento dispensado aos 
imóveis a que se refere o inciso IX deste artigo às terras indígenas demarcadas e 
às demais áreas tituladas de povos e comunidades tradicionais que façam uso 
coletivo do seu território. 

 

Como se vê, sob este novo regime, as terras indígenas não seriam mais consideradas 

áreas de preservação permanente, igualando-se seu nível de proteção ao dos imóveis rurais 

da “pequena propriedade” ou “posse rural familiar”. 

Desse modo nas terras indígenas passaria a ser observada tão somente a reserva 

florestal legal e a área de preservação permanente nos casos em que esta exista. 

A reserva legal, segundo o art. 13 do PL, teria os seguintes percentuais mínimos em 

relação à área do imóvel: 

 

I – localizado na Amazônia Legal: 
a) oitenta por cento, no imóvel situado em área de florestas; 
b) trinta e cinco por cento, no imóvel situado em área de cerrado; 
c) vinte por cento, no imóvel situado em área de campos gerais;  
II – localizado nas demais regiões do País: vinte por cento. 
§ 4º Nos casos da alínea a do inciso I, o Poder Público poderá reduzir a Reserva 
Legal para até cinquenta por cento, para fins de recomposição, quando o Município 
tiver mais de cinquenta por cento da área ocupada por unidades de conservação 
da natureza de domínio público e terras indígenas demarcadas. 

 

No caso das áreas de preservação permanente, segundo o rol do art. 4º do PL, seriam 

as margens de cursos d’água, entorno dos lagos e lagoas naturais e artificiais, as áreas no 

entorno das nascentes e dos olhos d'água, encostas ou partes destas, com declividade 

superior a 45° (quarenta e cinco graus), restingas, como fixadoras de dunas ou 

estabilizadoras de mangues, bordas dos tabuleiros ou chapadas, até a linha de ruptura do 

relevo, em faixa nunca inferior a 100 (cem) metros em projeções horizontais; topo de 

morros, montes, montanhas e serras, com altura mínima de 100 metros e inclinação média 

maior que 25°, e altitude  superior a 1.800  (mil  e  oitocentos) metros,  qualquer que  seja  a 

vegetação. 



 157 

Observa-se, portanto, que o novo Código, se aprovado nestes termos, o que se 

afigura muito provável dado grande poder de injunção política do agronegócio, 

especialmente sendo a votação final em ano de eleições municipais, acarreta inevitável 

retrocesso ambiental, razão pela qual a doutrina abalizada (Sarlet e Fensterseifer, 2011) 

considera o novel diploma inconstitucional143. 

Com efeito, do dia para a noite, cerca de 12% do território nacional teriam seu regime 

de uso abruptamente alterados, comportando o desmate de vastas áreas. A título de exemplo, 

20% das TI da Amazônia Legal poderiam ser desmatadas (já que a reserva legal é de 80% na 

região). No cerrado, bioma em forte degradação, como a reserva legal prevista seria de 

apenas 35% (se na região amazônica), o resultado seria ainda mais deletério para a 

biodiversidade. 

Somente no caso da TI Uru-Eu-Wau-Wau (Rondônia), que possui 1.867.120 hectares 

de extensão, cerca de 370 mil hectares144 poderiam ser desmatados. Para efeito de 

comparação, até 506 mil hectares de floresta Amazônica por ano (equivalente ao território do 

Distrito Federal) foi a perda anual em florestas estimada dentre as consequências da 

implantação na Amazônia do programa “Avança Brasil”, deflagrado na década de 1990 no 

governo de Fernando Henrique Cardoso, ação governamental equivalente ao atual PAC, 

Programa de Aceleração do Crescimento (Carneiro Filho, 2009, p. 16). 

                                                 
143 “Por fim, cumpre considerar que, em eventual ação direta de inconstitucionalidade, que certamente virá com a 
aprovação do Projeto de Lei nos moldes em que se encontra hoje, a legislação ora contestada, precisamente por 
diminuir níveis de proteção ambiental, haverá de ser presumida como sendo eivada de inconstitucionalidade, por 
afrontar os direitos fundamentais socioambientais, em particular o direito a uma vida digna, segura e saudável da 
população brasileira.”. 
144 Um hectare equivale a cerca de dez mil metros quadrados, aproximadamente um campo de futebol. Para 
efeito de comparação, o município de Curitiba possui área de 43.217 hectares. 



 158 

6. EFETIVAÇÃO DA FUNÇÃO AMBIENTAL DAS TERRAS INDÍGENAS 
 

Antonio Herman Benjamin (in Canotilho et al., 2007, p. 67) afirma que “o Direito 

Ambiental tem aversão ao discurso vazio; é uma disciplina jurídica de resultado, que só se 

justifica pelo que alcança”. Não faz sentido portanto, no nosso entender, limitar o presente 

estudo a delimitação teórica da função ambiental das terras indígenas, sem que se adentre às 

consequências práticas, vale dizer, em termos de efetividade, desta missão constitucional que 

estes espaços devem cumprir. 

Assim, há que analisar os principais mecanismos de efetividade desta função 

ambiental, muitos deles ainda não positivados expressamente em nosso ordenamento, mas 

que, a partir de uma interpretação sistemática a utilização, por analogia, dos institutos 

aplicáveis a outras modalidades de espaços territoriais especialmente protegidos, são passíveis 

de operacionalização imediata. 

 

6.1. Terras indígenas e Política Nacional do Meio Ambiente 

 

Reconhecida a função ambiental das terras indígenas e sua natureza de espaços 

territoriais especialmente protegidos, cabe inseri-las na Política Nacional do Meio Ambiente , 

superando a injustificável compartimentação entre as políticas ambiental e indigenista, 

situação exemplificada de modo cabal pela inexistência de um setor específico no Ministério 

do Meio Ambiente para tratar da gestão  ambiental em terras indígenas. 

Assim, as terras indígenas se constituem em um dos instrumentos da PNMA previstos 

no art. 9º da Lei 6.938/1981, haja vista serem espaços territoriais especialmente protegidos, 

nos termos do inciso VI, a elas se aplicando, portanto, os objetivos e princípios da PNMA, 

previstos no art. 2º, dentre os quais se destacam a preservação, melhoria e recuperação da 

qualidade ambiental propícia à vida, visando assegurar, no País, condições ao 

desenvolvimento socioeconômico, aos interesses da segurança nacional e à proteção da 

dignidade da vida humana. 

Já os princípios são os seguintes: 

 

I - ação governamental na manutenção do equilíbrio ecológico, considerando o meio 
ambiente como um patrimônio público a ser necessariamente assegurado e protegido, 
tendo em vista o uso coletivo; 
II - racionalização do uso do solo, do subsolo, da água e do ar; 
III - planejamento e fiscalização do uso dos recursos ambientais; 
IV - proteção dos ecossistemas, com a preservação de áreas representativas; 
V - controle e zoneamento das atividades potencial ou efetivamente poluidoras; 



 159 

VI - incentivos ao estudo e à pesquisa de tecnologias orientadas para o uso racional e a 
proteção dos recursos ambientais; 
VII - acompanhamento do estado da qualidade ambiental; 
VIII - recuperação de áreas degradadas; 
IX - proteção de áreas ameaçadas de degradação; 
X - educação ambiental a todos os níveis do ensino, inclusive a educação da 
comunidade, objetivando capacitá-la para participação ativa na defesa do meio 
ambiente. 

 

Aplicáveis à gestão das terras indígenas são também os instrumentos da PNMA 

previstos no art. 9º, dentre os quais se destacam: 

 
I - o estabelecimento de padrões de qualidade ambiental; 
II - o zoneamento ambiental; 
III - a avaliação de impactos ambientais; 
IV - o licenciamento e a revisão de atividades efetiva ou potencialmente poluidoras; 
(...) 
VI - a criação de espaços territoriais especialmente protegidos pelo Poder Público 
federal, estadual e municipal, tais como áreas de proteção ambiental, de relevante 
interesse ecológico e reservas;  
VII - o sistema nacional de informações sobre o meio ambiente; 
(...) 
XI - a garantia da prestação de informações relativas ao Meio Ambiente, obrigando-se 
o Poder Público a produzi-las, quando inexistentes;  

 

É forçoso reconhecer, infelizmente, que o Poder Público federal ainda se encontra 

longe de cumprir todas estas normas e retirar as terras indígenas da situação de abandono 

ambiental em que se encontram. 

Isso se daria, por exemplo, por meio do estabelecimento de parcerias com os demais 

entes federados para que incluam as terras indígenas em seu planejamento de políticas 

públicas, superando a visão de que tais espaços são preocupação exclusiva da União, em prol 

da adoção de políticas de transversalidade (vide 5.5.3.). 

Outro grande passo na inserção das terras indígenas no cumprimento dos objetivos da 

PNMA seria a transformação do Sistema Nacional de Unidades de Conservação da Natureza 

(Snuc), previsto na Lei 9.985/2000, em um Sistema Nacional de Áreas Protegidas (Snap), de 

modo a eliminar injustificáveis compartimentações nas políticas públicas de conservação da 

biodiversidade, buscando uma integração contundente destas modalidades de espaços 

territoriais especialmente protegidos. 

 

6.2. Instrumentos de gestão 

 

No direito contemporâneo a efetivação de direitos fundamentais se faz, 

majoritariamente, por meio de instrumentos de gestão articulados a políticas públicas, e não 



 160 

somente através de mecanismos ortodoxos como o processo judicial, cada vez de caráter 

subsidiário. 

Nosso propósito, com a exposição a seguir, é a de reunir diversos instrumentos, alguns 

já positivados e outros expostos de lege ferenda, aplicáveis à gestão ambiental das terras 

indígenas. 

Destaque-se que o tema encontra-se na pauta do Poder Público federal, pois, visando 

concatenar ações governamentais em prol da melhor gestão socioambiental das terras 

indígenas, um grupo de trabalho composto por Funai, Ministério do Meio Ambiente e a 

Articulação dos Povos Indígenas do Brasil formulou entre 2009 e 2010 uma Política Nacional 

de Gestão Territorial e Ambiental de Terras Indígenas (PNGATI). A minuta do Decreto 

encontra-se pronta, aguardando a manifestação de vontade por parte da Presidência da 

República (Macedo, 2012) desde maio de 2011. 

 

6.2.1. Plano de manejo ou de gestão 

 

Diante da premissa de que as terras indígenas são espaços territoriais especialmente 

protegidos, destinados tanto à sobrevivência física e cultural dos povos indígenas como à 

manutenção do equilíbrio ecológico, devendo os recursos naturais nelas existentes serem 

utilizados (manejados) segundo critérios de tradicionalidade e sustentabilidade qualificada, é 

imprescindível que tais áreas possuam um plano de manejo ou de gestão que regulamente e 

ordene o uso daqueles. 

Não é recomendável, com efeito, diante da crescente pressão sobre os recursos 

naturais ali localizados, que a utilização destes fique sob as regras genéricas (leia-se: 

lacunosas) do art. 231 da Constituição, situação infelizmente hoje predominante. A 

necessidade de uma efetiva normatização observa-se pela louvável iniciativa do STF em 

traçar parâmetros para o uso do meio ambiente145. 

Impõe-se, como forma de resguardar tanto a biodiversidade como os recursos 

necessários para a sobrevivência das futuras gerações dos povos indígenas, que seja prevista a 

exigência de documento no qual técnicos e indígenas compartilhem seus saberes e fixem 

limites para a utilização sustentável dos bens naturais. 

O plano de manejo, nos termos do art. 2º, XVII, da Lei 9.985/2000, aplicável 

analogicamente à hipótese diante do silêncio legislativo, é documento técnico mediante o 

                                                 
145 Vide voto-vista do Ministro Carlos Alberto Menezes Direito na Pet. 3388. 



 161 

qual, com fundamento nos objetivos gerais de uma unidade de conservação, se estabelece o 

seu zoneamento e as normas que devem presidir o uso da área e o manejo dos recursos 

naturais, inclusive a implantação das estruturas físicas necessárias à gestão da unidade. 

O plano de manejo ou de gestão aqui tratado não deve ser confundido com o plano de 

manejo florestal, instrumento específico para fixação de diretrizes para exploração de recursos 

florestais (leia-se: extração de madeira), previsto na Lei 11.284/2006. 

Ocorre que até mesmo o plano de manejo florestal, documento técnico específico, 

deve pressupor plano de manejo ou de gestão da terra indígena, documento técnico genérico, 

que analisa o uso de todas as espécies de recursos naturais existentes na TI, dos quais os 

florestais são apenas uma parcela. 

Manejo, vale lembrar, é todo e qualquer procedimento que vise assegurar a 

conservação da diversidade biológica e dos ecossistemas (art. 2º, VIII, da Lei 9.985/2000), 

donde se conclui pela abrangência do documento que ora se trata. 

O plano de manejo ou de gestão deve ser elaborado a partir da análise das seguintes 

premissas: 

 

a) análise dos recursos naturais existentes na TI; 
b) análise antropológica e social dos costumes da comunidade indígena; 
c) normatização do uso dos recursos naturais por meio de zoneamento, delimitando, se 
necessário, áreas de extração e de preservação de recursos naturais; 
d) normatização da introdução de espécies não autóctones, tais como animais 
domésticos e plantas cultivadas, que podem ou não ser considerados compatíveis; 
e) análise das atividades econômicas da sociedade exógena local, a fim de identificar 
perigos de degradação e oportunidades de desenvolvimento sustentável para a 
comunidade indígena, observada a tradicionalidade; 
f) gestão integrada com outras terras indígenas, nacionais ou estrangeiras, e com 
outras modalidades de áreas protegidas (unidades de conservação ou territórios 
quilombolas). 

 

No âmbito da elaboração do plano de manejo, é recomendável o estudo do zoneamento 

etnoambiental, consistente na definição de setores ou zonas em uma terra indígena com 

objetivos de manejo e normas específicos, com o propósito de proporcionar os meios e as 

condições para que todos os objetivos da TI possam ser alcançados de forma harmônica e 

eficaz146. 

Neste ponto, é de se lembrar a necessidade de aplicação analógica do art. 27, § 2º, da 

Lei 9.985/2000, o qual estabelece que na elaboração, atualização e implementação do plano 

                                                 
146 Trata-se de aplicação analógica, com as devidas adaptações, do art. 2º, XVI, da 9.985/2000, in verbis: 
“definição de setores ou zonas em uma unidade de conservação com objetivos de manejo e normas específicos, 
com o propósito de proporcionar os meios e as condições para que todos os objetivos da unidade possam ser 
alcançados de forma harmônica e eficaz”. 



 162 

de manejo das unidades de conservação de uso sustentável, “será assegurada a ampla 

participação da população residente”. 

Um dos exemplos disso é o Diagnóstico Etnoambiental Participativo e Plano de 

Gestão das Terras Indígenas Igarapé Lourdes (Rondônia), elaborado em 2004, Ipixuna, e 

Nove de Janeiro (ambas no Amazonas) respectivamente de 2005 e 2006147, no qual foram 

distinguidas diversas categorias de áreas no interior da TI (caça, lavoura, local sagrado, zona 

intangível, etc.) e assim regrado seu uso e gestão.  

Neste particular, salienta-se que o estabelecimento de áreas intangíveis é 

recomendável, a fim de preservar intactos ambientes mais frágeis ou possibilitar a reprodução 

de certas espécies animais. Como bem lembra José Afonso da Silva (2002, p. 253), “Há áreas 

em que a intensidade da proteção não é conciliável com a presença humana.”. 

No caso dos índios ainda sem contato com a sociedade brasileira, a elaboração de tal 

plano seria por certo desnecessária, porque simplesmente não haveria como estes observarem 

tais normas, além de possuírem ainda um modo de vida de menor impacto ambiental. 

 

6.2.2. Zona de amortecimento 

 

Um dos grandes obstáculos a uma eficiente conservação da Natureza é a ausência de 

integração entre os espaços de proteção, tais como reservas legais, áreas de preservação 

permanente, unidades de conservação, terras indígenas, e seu ambiente circunvizinho. Na 

maioria das vezes, em razão dessa falta de integração, ocorre uma abrupta transição entre um 

espaço protegido (floresta, p. ex.) e uma área de uso intensivo (uma lavoura mecanizada, ou 

área de pasto, p. ex.). 

Mais do que isso, terras indígenas podem vir a ter seus ecossistemas afetados por 

atividades degradadoras praticadas em áreas limítrofes. Em outras palavras, quando áreas no 

seu entorno estão sendo livremente utilizadas sem critérios de controle ou mitigação dos 

impactos ambientais, as TI se tornam mais vulneráveis aos efeitos destas atividades (Orlando, 

1997). 

Um exemplo emblemático é o do Parque Indígena do Xingu, cujas matas que 

protegiam suas nascentes e cursos dos principais afluentes formadores da bacia, foram 

praticamente dizimados nos últimos anos pelo crescimento avassalador da pecuária e da 

                                                 
147 Disponível em http://www.kaninde.org.br/?pag_id=3. Acesso em 13.9.2011. 



 163 

lavoura de soja para exportação, afetando negativamente a vida no interior das aldeias 

(Ricardo et al., 2006, p. 8).  

Além disso, inúmeras outras atividades poluidoras na área de entorno podem acarretar 

danos ao ambiente, tais como estabelecimentos industriais, lixões e uso de agrotóxicos, por 

exemplo, além dos impactos decorrentes de grandes obras de infraestrutura148. 

A Convenção sobre a Diversidade Biológica prevê (art. 8º, “e”) a obrigação dos 

Estados em “promover o desenvolvimento sustentável e ambientalmente sadio em áreas 

adjacentes às áreas protegidas a fim de reforçar a proteção dessas áreas”. 

Assim, com a finalidade de preservar a integridade ecológica destes espaços, existe o 

instituto da zona de amortecimento, definida, no âmbito do Sistema Nacional de Unidades de 

Conservação (art. 2º, XVIII, da 9.985/2000), como o entorno de uma unidade de conservação, 

onde as atividades humanas estão sujeitas a normas e restrições específicas, com o propósito 

de minimizar os impactos negativos sobre a unidade. 

Zona de amortecimento, nas palavras de Antônio Herman Benjamin (2001): 

 

fica claro da definição legal, não é parte da Unidade de Conservação, mas, por força 
desta, fica sujeita a uma espécie de zoneamento obrigatório, onde certas atividades 
econômicas são regradas. Tratando-se de propriedade privada, não cabe, como regra, 
indenização, posto que o imóvel afetado não vê sua dominialidade afetada e continua 
a aceitar usos econômicos legítimos, apenas sofrendo, como de resto em todo e 
qualquer esforço de planejamento ambiental e zoneamento, restrições gerais, que 
incidem sobre todos os proprietários que se encontram na mesma situação. 
O objetivo principal da Zona de Amortecimento é a minimização dos impactos 
negativos do entorno sobre as Unidades de Conservação. Por isso mesmo, sua 
dimensão varia, conforme a natureza jurídico-biológica da unidade em questão, as 
peculiaridades do local e a complexidade do quadro socioeconômico circundante. 

 

São, destarte, um espaço de transição entre áreas protegidas e terras intensivamente 

usadas, o que se faz por meio de restrições de uso nestas a fim de ser acrescentada uma 

camada de proteção à área protegida. 

As unidades de conservação têm suas zonas de amortecimento definidas no ato de 

criação ou no plano de manejo da mesma. Para os casos omissos, aplica-se a Resolução  

428/2010, do Conselho Nacional do Meio Ambiente (Conama) que fixa uma faixa de entorno 

                                                 
148 O Município de Ibiraiaras (RS) mantinha lixão nas margens da estrada, que causava problemas e afetava a 
saúde das populações do entorno especialmente da comunidade indígena de Monte Caseiros. Os índios não 
podiam tomar banho ou lavar roupas, sequer cozinhar, tendo sido a Municipalidade autuada pelo Ibama (Brasil, 
TRF da 4ª Região Apelação/Reexame Necessário nº 1999.71.04.005323-4/RS, 4ª Turma, Rel. Marga Inge Barth 
Tessler. j. 25.03.2009, maioria, DE 22.06.2009). 



 164 

de três mil metros a partir do limite da UC para maior rigor no licenciamento de 

empreendimento de significativo impacto ambiental ali localizados149. 

Atualmente, o ordenamento pátrio não prevê semelhante instrumento em relação às 

terras indígenas, o que as deixa mais vulneráveis a atividades potencialmente poluidoras 

praticadas na faixa de entorno. 

A fim de solucionar esta lacuna, o anteprojeto de Estatuto dos Povos Indígenas, 

proposto em 2009 pela Comissão Nacional de Política Indigenista do Ministério da Justiça, 

prevê ser encargo da União, por intermédio dos órgãos federais de meio ambiente e 

indigenista, a manutenção do equilíbrio ecológico das terras indígenas e de seu entorno (art. 

50, caput), sendo que o órgão indigenista federal definirá uma faixa de segurança 

etnoambiental no entorno das terras indígenas, com a finalidade de garantir a proteção e o 

equilíbrio ecológico dessas terras (art. 50, parágrafo único). 

Além disso, visando estimular a preservação da área de entorno, o anteprojeto dispõe 

que a reserva legal a que se refere o Código Florestal e sua legislação correlata deverá ser 

mantida nas propriedades limítrofes de terras indígenas, preferencialmente nas suas divisas 

junto a estas terras (art. 56). 

Assegura, ainda, aos povos e comunidades indígenas o direito de serem consultados de 

forma prévia, livre e informada, conforme seus usos, costumes e tradições, nos casos de 

atividades no entorno das terras indígenas que lhes acarretem potencial impacto (art. 80, IV). 

Alguns empreendimentos situados em zona de amortecimento de terras indígenas tem 

sido realizados com o cumprimento de obrigações fixadas como condicionantes para o 

licenciamento ambiental, como é o caso da pavimentação da BR 429 em Rondônia, todavia 

sem parâmetros legais que propiciem um mínimo de segurança jurídica. Já no caso da usina 

hidrelétrica de Belo Monte (Pará), a União providenciou Decreto Legislativo do Congresso 

Nacional sem a prévia oitiva das comunidades indígenas afetadas, o que veio a ser anulado 

pelo TRF da 1ª Região150. 

                                                 
149 Conforme dispõe a Resolução 428/2010 (art. 5º, III), nos processos de licenciamento ambiental de 
empreendimentos não sujeitos a EIA/RIMA, o órgão ambiental licenciador deverá dar ciência ao órgão 
responsável pela administração da UC, quando o empreendimento estiver localizado no limite de até 2 mil 
metros da UC, cuja zona de amortecimento não tenha sido estabelecida. No caso de o empreendimento estar 
sujeito a EIA/RIMA, a faixa circundante do entorno a ser observada é de 3 mil metros e deverá haver 
autorização do órgão responsável pela administração da UC (art. 1º, § 2º da Resolução). 
150 “CONSTITUCIONAL. EXPLORAÇÃO DE RECURSOS ENERGÉTICOS EM ÁREA INDÍGENA. 
DECRETO LEGISLATIVO 788/2005 QUE AUTORIZA A CONSTRUÇÃO DA UHE BELO MONTE NA 
VOLTA GRANDE DO RIO XINGU E DELEGA AO IBAMA A OITIVA DAS COMUNIDADES 
INDÍGENAS POTENCIALMENTE ATINGIDAS. ACRÉSCIMO FEITO NO TEXTO PELO SENADO SEM 
REEXAME PELA CÂMARA. ART. 65, PARÁGRAFO ÚNICO DA CF. VÍCIO FORMAL QUE NÃO 
CAUSOU PREJUÍZO. ALEGAÇÃO DA NECESSIDADE DE LEI COMPLEMENTAR PARA 



 165 

Enquanto não é alterado o atual quadro legislativo, impende aplicar analogicamente o 

regime previsto a outra modalidade de espaço territorial especialmente protegido, no caso, as 

unidades de conservação, considerando-se zona de amortecimento das terras indígenas 

conforme a sistemática dada pelas regras da Lei 9.985/2000, com o complemento que é dado 

pela Resolução 428/2010 do Conama, de modo que os órgãos federais de meio ambiente e 

indigenista deverão se manifestar a respeito, se necessário, com audiência da comunidade 

indígena afetada. 

Dessa forma, o bem jurídico não restará desprotegido, já que a zona de amortecimento 

das terras indígenas não pode ser uma “terra de ninguém” em termos de proteção ambiental, 

sob pena de danos ao ecossistema existentes em seu interior. 

Num feliz exemplo de legislação estadual que fixa maior proteção ao ambiente e às 

terras indígenas, a Constituição de Goiás prevê (art. 163, § 1º), ao tratar do patrimônio 

cultural goiano, que:  

 

                                                                                                                                                         

EXPLORAÇÃO DE RECURSOS ENERGÉTICOS EM ÁREA INDÍGENA. § 6º DO ART. 231 DA CF/88. 
DELEGAÇÃO DE ATO DA COMPETÊNCIA EXCLUSIVA DO CONGRESSO NACIONAL AO PODER 
EXECUTIVO (IBAMA) PARA A OITIVA DAS COMUNIDADES INDÍGENAS. MOMENTO DA 
CONSULTA AOS ÍNDIOS, § 3º DO ART. 231 DA CF/88. 
1. O Congresso Nacional, mediante o Decreto Legislativo 788/2005, autorizou a construção do complexo 
hidroelétrico de Belo Monte na Volta Grande do Rio Xingu, no Estado do Pará. 
(...) 
5. Os impactos imediatos incidirão sobre povos indígenas que possuem língua e culturas diferentes. O impacto 
da construção da UHE Belo Monte não será apenas ambiental, mas sistêmico por reassentamento, alagamento de 
aldeias e roças. A área da UHE será submetida a pressões migratórias, grilagem, ocupações clandestinas, 
garimpagem, extração de madeira. 
6. A consulta se faz diretamente à comunidade envolvida com o projeto da construção. É do Congresso Nacional 
a competência exclusiva para fazer a consulta, pois só ele tem o poder de autorizar a obra. O § 3º do artigo 231 
da CF/88 condiciona a autorização à oitiva. 
7. As alterações ecológicas, demográficas e econômicas conhecidas decorrentes da exploração de recursos 
naturais da terra indígena impõem o dever de ouvir as comunidades afetadas nos termos do § 3º do art. 231 da 
CF/88. 
8. Sendo a oitiva das comunidades indígenas afetadas um antecedente condicionante à autorização, é inválida a 
autorização para a construção da UHE Belo Monte outorgada no Decreto Legislativo 788/2005 do Congresso 
Nacional. 
9. O impacto do empreendimento deve ser analisado em laudo antropológico e estudo de impacto ambiental 
prévios à autorização prevista no § 3º, do artigo 231 da CF/88. 
10. Antes de autorizar a UHE de Belo Monte o Congresso necessita de dados essenciais para saber a extensão 
dos danos ambientais e sociais que ocorrerão e as soluções para poder atenuar os problemas que uma hidrelétrica 
no meio de um grande rio trará. 
11. A audiência pública prevista no artigo 3º da Resolução CONAMA não se confunde com a consulta feita pelo 
Congresso Nacional nos termos da Constituição. 
12. A FUNAI, os índios, ribeirinhos, comunidades urbanas, ambientalistas, religiosos etc., todos podem ser 
ouvidos em audiência pública inserida no procedimento de licenciamento ambiental. Tal audiência realizada pelo 
IBAMA para colher subsídios tem natureza técnica. A consulta realizada pelo Congresso às comunidades 
indígenas afetadas por obras em suas terras tem por objetivo subsidiar a decisão política. 
13. Concluído o estudo de impacto ambiental e o laudo antropológico, o Congresso consultará os índios.” 
(Brasil, TRF da 1ª Região, Agravo de Instrumento nº 2006.01.00.017736-8/PA, 5ª Turma, Rel. Selene Maria de 
Almeida. j. 13.12.2006, unânime, DJU 05.02.2007). 



 166 

As tradições, usos e costumes dos grupos indígenas do Estado integram o patrimônio 
cultural e ambiental goiano e receberão proteção que será estendida ao controle das 
atividades econômicas que, mesmo fora das áreas indígenas, prejudiquem o 
ecossistema ou a sobrevivência física e cultural dos indígenas. (destacou-se). 

 

Duas situações a merecer registro pela possibilidade concreta de impacto ambiental 

nos interior das terras indígenas e que podem vir a ser mitigadas pela zona de amortecimento. 

Trata-se do uso de agrotóxicos e a do cultivo de organismos geneticamente modificados. 

Na primeira situação, os empreendimentos agropecuários que se situem em zona de 

amortecimento ou em mesma bacia hidrográfica devem ser licenciados com a observância de 

restrições, de modo a evitar a contaminação por cursos de água. 

O caso dos organismos geneticamente modificados, todavia, apresenta maior 

complexidade. 

A Lei 11.460/2007 (art. 1º, caput) veda a pesquisa e o cultivo de organismos 

geneticamente modificados nas terras indígenas e áreas de unidades de conservação (quanto a 

estas, exceto na categoria Áreas de Proteção Ambiental). A disposição chega a ser óbvia, já 

que não se admite que em áreas protegidas seja possível a perigosa inserção de espécimes 

geneticamente modificados. 

Todavia, a maior polêmica reside na inexistência de adequada proteção às áreas 

protegidas, já que é fraquíssima a restrição ao plantio de transgênicos no entorno desses 

espaços territoriais. 

Com relação às das unidades de conservação, a Lei 9.985/2000 dispõe: 

 

Art. 57-A. O Poder Executivo estabelecerá os limites para o plantio de organismos 
geneticamente modificados nas áreas que circundam as unidades de conservação até 
que seja fixada sua zona de amortecimento e aprovado o seu respectivo Plano de 
Manejo. 
Parágrafo único.  O disposto no caput deste artigo não se aplica às Áreas de Proteção 
Ambiental e Reservas de Particulares do Patrimônio Natural. 
 
Art. 27. (...) 
§ 4º O Plano de Manejo poderá dispor sobre as atividades de liberação planejada e 
cultivo de organismos geneticamente modificados nas Áreas de Proteção Ambiental e 
nas zonas de amortecimento das demais categorias de unidade de conservação, 
observadas as informações contidas na decisão técnica da Comissão Técnica Nacional 
de Biossegurança - CTNBio sobre: 
I - o registro de ocorrência de ancestrais diretos e parentes silvestres; 
II - as características de reprodução, dispersão e sobrevivência do organismo 
geneticamente modificado; 
III - o isolamento reprodutivo do organismo geneticamente modificado em relação aos 
seus ancestrais diretos e parentes silvestres; e 
IV - situações de risco do organismo geneticamente modificado à biodiversidade. 

 



 167 

Regulamentando o art. 57-A, foi editado o Decreto 5.950/2006, que estabeleceu as 

faixas limites para os seguintes organismos geneticamente modificados nas áreas 

circunvizinhas às unidades de conservação, em projeção horizontal a partir do seu perímetro, 

até que seja definida a zona de amortecimento e aprovado o Plano de Manejo da unidade de 

conservação (art. 1º): 

 

I - quinhentos metros para o caso de plantio de soja geneticamente modificada, evento 
GTS40-3-2, que confere tolerância ao herbicida glifosato; 
II - oitocentos metros para o caso de plantio de algodão geneticamente modificado, 
evento 531, que confere resistência a insetos; e 
III - cinco mil metros para o caso de plantio de algodão geneticamente modificado, 
evento 531, que confere resistência a insetos, quando existir registro de ocorrência de 
ancestral direto ou parente silvestre na unidade de conservação. 
Parágrafo único. O Ministério do Meio Ambiente indicará as unidades de conservação 
onde houver registro de ancestral direto ou parente silvestre de algodão geneticamente 
modificado, evento 531, com fundamento no zoneamento proposto pela Empresa 
Brasileira de Pesquisa Agropecuária - EMBRAPA. 

 

Deixando a porta entreaberta para uma maior flexibilização, referido Decreto ainda 

prevê que “os limites estabelecidos no art. 1º poderão ser alterados diante da apresentação de 

novas informações pela Comissão Técnica Nacional de Biossegurança” (art. 2º). A julgar pela 

atual tendência, mais provável é que a alteração seja para baixar o nível de proteção, dado o 

notório esforço dos órgãos governamentais em ceder aos reclamos da bancada ruralista e das 

grandes indústrias de fertilizantes. 

O fato é que tais limites são, no mínimo, meramente simbólicos, para não dizer 

inócuos. A dispersão por meio de vento, por animais ou por cursos de água pode suplantar 

com imensa facilidade distâncias como quinhentos ou oitocentos metros, alterando assim, 

para sempre, ecossistemas que deveriam ser preservados para as futuras gerações, muitos 

deles ainda sequer devidamente estudados.  

Fere-se de morte o art. 225, § 1º, III (além dos incisos I, II e IV) da Constituição, o 

qual veda qualquer utilização que comprometa a integridade dos atributos dos espaços 

territoriais e seus componentes especialmente protegidos. 

Como bem atenta Alexandre Gaio (2011, p. 122), ao analisar a inconstitucionalidade 

da redução de proteção para as unidades de conservação: 

 

a previsão de vedação de “qualquer utilização que comprometa a integridade dos 
atributos que justifiquem sua proteção”, a partir de mandado expresso da Constituição 
Federal de 1988, estabeleceu uma parcela de conteúdo mínimo de tutela que não pode 
ser diminuído sob pena de caracterizar-se como retrocesso ao direito fundamental do 
meio ambiente. 
 



 168 

No caso das terras indígenas, o risco para a biodiversidade seria ainda maior, já que a 

legislação é absolutamente omissa no que diz respeito ao estabelecimento de restrições ao 

cultivo de OGM no seu entorno. Isso sem falar da contaminação dos indígenas e da alteração 

do modo de vida tradicional estabelecido há milhares de anos, violando-se também o art. 231 

da Constituição. 

Para sanar mencionada lacuna, deve-se aplicar, por analogia, o regime das unidades de 

conservação, as quais assim como as terras indígenas são espaços territoriais especialmente 

protegidos, ambas, como já visto, integrantes da categoria áreas protegidas. 

Assim sendo, os limites de exclusão de plantio de organismos geneticamente 

modificados nas áreas circunvizinhas às terras indígenas deverão ser os mesmos fixados para 

as unidades de conservação. 

Havendo descumprimento da norma e plantio destes organismos em proximidade 

ilegal da terra indígena, além do empreendedor, a União também é parte passiva legítima para 

responder a ação civil pública, isto porque os Ministérios da Saúde, da Agricultura, Pecuária e 

Abastecimento, do Meio Ambiente, a teor do que dispõe o artigo 16 da Lei nº 11.105/2005, 

têm atribuições fiscalizatórias na matéria pertinente aos organismos geneticamente 

modificados151. 

Outrossim, diante dos limites insuficientes de proteção fixados pelo Decreto 

5.950/2006 (art. 1º), insuficiência esta que acarreta inconstitucionalidade, havendo indícios de 

ameaça de dano152, poderão os legitimados promover as medidas judiciais cabíveis (ação 

popular ou ação civil pública, p. ex.) para obter provimento jurisdicional que resguarde as 

terras indígenas e seus habitantes dos riscos decorrentes do plantio de transgênicos, 

determinando aos empreendedores que se abstenham de cultivar tais organismos num raio de 

maior distância, conforme indicarem os estudos técnicos153. 

Por derradeiro, cumpre destacar que a competência para o licenciamento ambiental de 

atividades potencialmente degradadoras em zona de amortecimento de terras indígenas, ainda 

que seja do órgão ambiental estadual ou municipal, deverá exigir a anuência do órgão 

ambiental federal (Ibama) e do órgão indigenista (Funai), haja vista serem as terras indígenas 

bens da União e áreas protegidas federais (bem ambiental sob tutela federal), o que enseja 

atribuição do Ministério Público Federal e competência da Justiça Federal. 

                                                 
151 Brasil, TRF da 4ª Região, Agravo de Instrumento nº 2006.04.00.030510-0/RS, 4ª Turma, Rel. Marga Inge 
Barth Tessler. j. 12.03.2008, unânime, DJE de 24.03.2008. 
152 Haja vista que em razão do princípio da precaução deve-se obedecer ao in dubio pro ambiente. 
153 Caso em que seria declarada a inconstitucionalidade de modo incidental. 



 169 

 

6.2.3. Corredores Ecológicos 

 

Corredores ecológicos, na definição da Lei do Sistema Nacional de Unidades de 

Conservação, são porções de ecossistemas naturais ou seminaturais, ligando unidades de 

conservação, que possibilitam entre elas o fluxo de genes e o movimento da biota, facilitando 

a dispersão de espécies e a recolonização de áreas degradadas, bem como a manutenção de 

populações que demandam para sua sobrevivência áreas com extensão maior do que aquela 

das unidades individuais (art. 2º, XIX, da Lei 9.985/2000). 

Como bem aponta Nurit Bensusan (2006, p. 61), um dos problemas desta definição é 

estabelecer que os corredores ecológicos ligam unidades de conservação, não mencionando 

outras áreas protegidas, notadamente as terras indígenas. 

Ainda assim, entendemos que o instrumento é perfeitamente aplicável às terras 

indígenas, as quais, conforme já visto (capítulo 5) são espaços territoriais especialmente 

protegidos, devendo ser aplicada uma interpretação sistêmica a esta aparente lacuna. 

A utilidade dos corredores ecológicos decorre do fato de que mesmo as grandes áreas 

protegidas, como algumas terras indígenas, sofrem com o seu isolamento, e conforme refere 

Benjamin (2001), a instituição dessas ilhas protegidas não basta para assegurar a 

sobrevivência das espécies. Por isso, ao lado de mecanismos de controle do uso do território 

em volta da área protegida, o legislador previu a existência de corredores ecológicos, capazes 

de romper, pela união, o isolamento das unidades de conservação e das terras indígenas154.  

Prossegue o referido autor (idem): 

 

Na medida em que conectam áreas que, de outra forma, ficariam isoladas, os 
Corredores Ecológicos estão em sintonia com um dos principais objetivos atuais das 
políticas de conservação, qual seja a redução da fragmentação de habitats. Cresce, em 
todo o mundo, a preocupação com os efeitos adversos da pulverização da natureza, 
fenômeno que pode afetar, a longo prazo, a viabilidade de milhares de espécies. 

 

É por meio dos corredores ecológicos que a conservação da biodiversidade adquire 

níveis mínimos de eficácia, conectando áreas protegidas e formando macroespaços de 

proteção, potencializando a função ambiental e constituindo verdadeiras barreiras contra o 

avanço do desflorestamento. 

                                                 
154 Esse tipo de ligação de áreas isoladas ou que estejam protegendo habitats de forma insuficiente facilita o 
trânsito de animais, a dispersão de sementes e as trocas genéticas. Assim, aumenta a capacidade de sobrevivência 
de espécies e ecossistemas (Carneiro Filho, 2009, p. 10). 



 170 

 

6.2.4. Mosaico de áreas protegidas 

 

Ainda segundo a Lei 9.985/2000, quando existir um conjunto de unidades de 

conservação de categorias diferentes ou não, próximas, justapostas ou sobrepostas, e outras 

áreas protegidas públicas ou privadas, constituindo um mosaico, a gestão do conjunto deverá 

ser feita de forma integrada e participativa, considerando-se os seus distintos objetivos de 

conservação, de forma a compatibilizar a presença da biodiversidade, a valorização da 

sociodiversidade e o desenvolvimento sustentável no contexto regional (art. 26). 

Como se vê, a norma em comento fala em unidades de conservação e “outras áreas 

protegidas”, o que inclui as terras indígenas. Com razão, já que a eficiência na defesa da 

biodiversidade só será obtida por meio de gestão integrada do conjunto das áreas protegidas. 

Regulamentando o art. 26 da Lei 9.985/2000, o Decreto 4.340/2002 dispõe que o 

mosaico de unidades de conservação será reconhecido em ato do Ministério do Meio 

Ambiente, a pedido dos órgãos gestores das unidades de conservação (art. 8º), ou seja, o 

pedido poderá ser proveniente dos órgãos ambientais (federal ou estaduais), como 

entendemos também possa vir da própria comunidade indígena afetada (que de forma 

saudável pode buscar tal desiderato) ou por recomendação do Ministério Público, ou ainda 

por decisão judicial. 

Evidenciando que corredores ecológicos, mosaico e zona de amortecimento são 

instrumentos de gestão umbilicalmente ligados e que devem ser efetivados 

concomitantemente, o Decreto 4.340/2002 prevê: 

 
Art. 11. Os corredores ecológicos, reconhecidos em ato do Ministério do Meio 
Ambiente, integram os mosaicos para fins de sua gestão. 
Parágrafo único. Na ausência de mosaico, o corredor ecológico que interliga unidades 
de conservação terá o mesmo tratamento da sua zona de amortecimento. 

 

O decreto determina a instituição de um conselho de mosaico, com caráter consultivo 

e a função de atuar como instância de gestão integrada das unidades de conservação que o 

compõem (art. 9º), competindo-lhe elaborar seu regimento interno, propor diretrizes e ações 

para compatibilizar, integrar e otimizar as atividades desenvolvidas em cada unidade de 

conservação, especialmente os usos na fronteira entre unidades; acesso às unidades; a 

fiscalização; o monitoramento e avaliação dos Planos de Manejo; a pesquisa científica; a 

alocação de recursos advindos da compensação referente ao licenciamento ambiental de 



 171 

empreendimentos com significativo impacto ambiental; e a relação com a população residente 

na área do mosaico (art. 10, I e II). 

O conselho também terá a incumbência de manifestar-se sobre propostas de solução 

para a sobreposição de unidades; e manifestar-se, quando provocado por órgão executor, por 

conselho de unidade de conservação ou por outro órgão do Sistema Nacional do Meio 

Ambiente (Sisnama), sobre assunto de interesse para a gestão do mosaico (art. 10, III e IV). 

Por uma inaceitável ausência de conectividade (inobservância do princípio da 

transversalidade) entre os órgãos de governo, consideramos ser falho o Decreto ao mencionar 

somente as unidades de conservação, olvidando as terras indígenas. Como já dissemos, tal 

abismo é aparente, e estas modalidades de áreas protegidas precisam ser definitivamente 

integradas em sua gestão, sendo de se salientar que o próprio Plano Nacional de Área 

Protegidas (Decreto 5.758/2006) estabelece como diretriz “adoção da abordagem 

ecossistêmica na gestão das áreas protegidas” e como um dos eixos temático a busca de 

“efetividade do conjunto de áreas protegidas e sua contribuição para a redução da perda de 

diversidade biológica”. 

Exemplo recente de mosaico criado sem incluir terras indígenas é o Mosaico da 

Amazônia Meridional, abrangendo 40 de unidades de conservação estaduais e federais na 

região limítrofe entre os Estados do Amazonas, Mato Grosso e Rondônia155, que abrange uma 

área de sete milhões de hectares na região conhecida como “Arco do Desmatamento”, e que, 

caso considerasse também as terras indígenas poderia chegar a dez milhões de hectares de 

áreas geridas de forma integrada156. 

Conforme refere Carneiro Filho (2009), mosaicos e corredores ecológicos, são ainda 

poucos no país, não existem políticas públicas consistentes para facilitar a sua implantação e 

gestão e envolvem complexidade acima da eficiência estatal, dado o desafio de conseguir 

controlar um conjunto extenso de terras com diferentes destinações e órgãos responsáveis, 

onde podem conviver diversos atores (comunidades tradicionais, produtores rurais, prefeituras 

                                                 
155 Portaria 332, de 25 de agosto de 2011, Ministra do Meio Ambiente, publicada no DOU, seção 1, de 
26.8.2011. 
156 Outro exemplo é encontrado no norte da Amazônia, estendendo-se de leste a oeste – desde o Amapá, 
passando pelo norte do Pará, um pequeno trecho do sul de Roraima e a grande faixa central do Amazonas, 
chegando à fronteira com o Peru – onde existe um corredor de áreas protegidas contíguas que é provavelmente o 
maior do planeta, com 588,7 mil quilômetros quadrados (quase 12% da Amazônia Legal). Ele contém 244 mil 
quilômetros quadrados de terras indígenas, 146,4 mil quilômetros quadrados de UC de proteção integral e quase 
200 mil quilômetros de UC de uso sustentável. Outro importante conjunto de áreas protegidas conectadas está 
situado ao longo do Vale do Rio Xingu, do nordeste do Mato Grosso ao centro do Pará, perfazendo 264,7 mil 
quilômetros quadrados (73% formados por TI e quase 25% por UC federais). Além de abrigar uma população de 
cerca de 12 mil pessoas, incluindo 25 etnias indígenas, tem papel estratégico para a conservação por ser uma 
ligação entre os dois maiores biomas nacionais: a Amazônia e o Cerrado (Carneiro Filho, 2009). 



 172 

etc.), num quadro de restrições orçamentárias e desarticulação político-administrativa do 

Estado. Entretanto, podem representar uma vantagem comparativa do Brasil nas negociações 

internacionais sobre mudanças climáticas, já que estão em discussão ou sendo colocados em 

prática mecanismos para compensar países que evitem o desmatamento. 

 

6.2.5. Zoneamento Ecológico-Econômico 

 

A Lei 6.938/1981 previu como um dos instrumentos da Política Nacional do Meio 

Ambiente o zoneamento ambiental (art. 9º, II). 

Trata-se de instrumento de ordenação territorial, e, no dizer de Paulo Affonso Leme 

Machado, “consiste em dividir o território em parcelas nas quais se autorizam determinadas 

atividades ou interdita-se, de modo absoluto ou relativo, o exercício de outras atividades” 

(2002, p. 167). Decorre, como ensina José Afonso da Silva (2002, p. 269), “não tanto do 

poder de polícia, mas da competência que se reconhece ao Poder Público de intervir, por ação 

direta, na ordem econômica e social” a fim de conformar a propriedade com sua função 

social, consistindo de condicionamentos gerais e não-indenizáveis. 

Trata-se de um conjunto de procedimentos de natureza geoeconômica que se volta 

para a integração sistêmica e interdisciplinar de análise ambiental de um determinado espaço, 

visando à disciplina dos diferentes usos do solo, de modo a definir a melhor forma de gestão 

dos recursos naturais e ambientais identificados na área objeto de zoneamento (Milaré, 2004, 

p. 1008). 

Também chamado de zoneamento ecológico-econômico (ZEE), é instrumento que, 

para Ignacy Sachs (2008), constitui 

 

a principal ferramenta para inscrever no espaço as estratégias de desenvolvimento, 
fazendo com que o crescimento econômico que as deve sustentar não entre em 
contradição com os postulados de prudência ambiental, da maior importância no caso 
da Amazônia por razões que já foram expostas. O zoneamento deve concentrar-se na 
proscrição de atividades que atentam contra o meio ambiente ou estimulam o 
desmatamento, sem cair na armadilha que consistiria em determinar vocações 
econômicas. 

 

Assim, o zoneamento assume papel de destaque na construção de um canal de diálogo 

entre os órgãos públicos, o setor privado e a sociedade civil, que pode influenciar nas políticas 

de preservação ambiental e desenvolvimento de uma determinada região, sendo, portanto, um 



 173 

espaço importante de composição dos conflitos sociais sobre as distintas formas de uso e 

manejo do solo e dos recursos naturais (Benatti, 2003)157. 

O instituto é regulamentado pelo Decreto 4.297/2002, que o conceitua como 

instrumento de organização do território a ser obrigatoriamente seguido na implantação de 

planos, obras e atividades públicas e privadas, estabelece medidas e padrões de proteção 

ambiental destinados a assegurar a qualidade ambiental, dos recursos hídricos e do solo e a 

conservação da biodiversidade, garantindo o desenvolvimento sustentável e a melhoria das 

condições de vida da população158. 

O ZEE tem por objetivo geral organizar, de forma vinculada, as decisões dos agentes 

públicos e privados quanto a planos, programas, projetos e atividades que, direta ou 

indiretamente, utilizem recursos naturais, assegurando a plena manutenção do capital e dos 

serviços ambientais dos ecossistemas. Na distribuição espacial das atividades econômicas, o 

ZEE levará em conta a importância ecológica, as limitações e as fragilidades dos 

ecossistemas, estabelecendo vedações, restrições e alternativas de exploração do território e 

determinando, quando for o caso, inclusive a relocalização de atividades incompatíveis com 

suas diretrizes gerais159. 

No caso das terras indígenas, a importância dessa ferramenta reside em ordenar as 

atividades regionais, evitando usos excessivamente impactantes para o meio ambiente natural 

e cultural, que poderiam comprometer seus componentes. Por outro lado, podem prever 

atividades econômicas que se integrem de modo benéfico com os indígenas, propiciando 

desenvolvimento sustentável para índios e não-índios. 

Vários Estados estão elaborando seus zoneamentos, porém é preciso registrar que o 

zoneamento, por se consumar em lei, está sujeito a todo o tipo de injunção política, nem 

sempre refletindo a melhor técnica sobre o tema. Exemplo infeliz é o do ZEE do Estado de 

Rondônia, que mesmo depois de vários anos e milhões de dólares de investimento foi 

deturpado no processo de aprovação pela Assembleia Legislativa estadual, cedendo a pressões 

dos setores ruralistas, mineradores e madeireiros, fixou padrões de qualidade ambiental muito 

                                                 

157 Nesse sentido, o ZEE pode cumprir um papel relevante fornecendo orientações às atuações políticas do 
Governo em alguns setores. Podemos citar como exemplo a definição de critérios para aplicação de incentivos 
econômicos e linhas de créditos, com o intuito de direcionar a destinação de determinadas atividades em áreas 
específicas. O mesmo papel pode-se cumprir apresentando critérios para a elaboração de uma política de 
infraestrutura estadual, como é o caso dos transportes (rodoviário, fluvial ou ferroviário). Pois a existência de 
uma política de créditos e transporte irá influenciar decisivamente na forma de ocupação e exploração de uma 
determinada região, sendo exemplo a ocupação da Amazônia nas últimas décadas (idem). 
158 Art. 2º. 
159 Art. 3º. 



 174 

inferiores aos padrões federais, por exemplo, reduzindo percentual de reserva  legal (previstos 

na Lei 4.771/1965, Código Florestal), caminho seguido recentemente pelo Estado do Mato 

Grosso 160. 

 

6.2.6. Pagamento por serviços ambientais 

 

A Natureza fornece serviços ecológicos fundamentais para as espécies de fauna e flora 

e para o bem-estar de populações humanas. Além de regular o regime hídrico de vastas 

regiões, funcionam como fonte de biodiversidade em todos os níveis, cumprindo, ainda, papel 

relevante de caráter econômico, cultural e recreativo. Ao mesmo tempo, atendem 

necessidades de água e alimentação para uma ampla variedade de espécies e para 

comunidades humanas, rurais e urbanas. No caso dos ambientes úmidos, cumprem um papel 

vital no processo de adaptação e mitigação das mudanças climáticas, já que muitos são 

grandes reservatórios de carbono (Abrampa, 2012a). 

As áreas naturais são social e economicamente insubstituíveis, por conter inundações, 

permitir a recarga de aquíferos, reter nutrientes, purificar a água, estabilizar zonas costeiras e 

por fornecerem uma série de outros serviços ambientais indispensáveis a sobrevivência 

humana. O colapso desses serviços, decorrente da destruição destes espaços, pode resultar em 

desastres ambientais com elevados custos em termos de vidas humanas e em termos 

econômicos. 

No que tange à floresta amazônica em especial, esta pode ser percebida como 

reguladora do meio ambiente global (dos ciclos biogeoquímicos, do efeito estufa, etc.) e como 

repositório de biodiversidade (Romeiro e Leonardi, 1999, p. 285). 

O pagamento por serviços ambientais inverte uma lógica baseada num dos grandes 

equívocos das sociedades humanas, que é o de não reconhecer o valor dos benefícios 

proporcionados pela Natureza, muito superiores ao de qualquer tecnologia.  

Prova disso é estudo realizado em 1997, e que estimou em 33 trilhões de dólares 

anuais o valor dos serviços proporcionados pelos ecossistemas do planeta, calculando o 

quanto custaria substituir tais serviços, se possível fosse. A pesquisa considerou dezesseis 

ambientes diferentes e, para cada um deles, quinze serviços ambientais, tais como regulação 

do clima, controle de erosão do solo, produção de alimentos, regulação do fluxo da água, 

                                                 
160 Leis de zoneamento ecológico-econômico de Mato Grosso e Rondônia, por exemplo, reduzem de 80% 

(percentual fixado pelo Código Florestal no art. 16, I) para 50% a reserva legal de propriedades rurais 
localizadas em regiões de floresta, sendo visível sua inconstitucionalidade. 



 175 

suprimento e armazenagem de água e polinização. Para se ter uma idéia da grandeza 

do valor destes serviços, basta lembrar que a soma dos produtos nacionais brutos do 

mundo é de cerca de 18 trilhões de dólares anuais. No Brasil, estudo específico avaliou 

os serviços ambientais da Estação Ecológica de Jutaí (São Paulo), unidade de 

conservação pequena (4.500 hectares) se comparada às suas congêneres da Amazônia, 

em cerca de 730 dólares por hectare por ano, de modo que toda a Estação Ecológica 

proporcionaria 3,3 milhões de dólares anuais (Bensusan et al., 2006, p. 411)161. 

Conforme afirma Ignacy Sachs (2008): 

 

a Amazônia tem assim condições de prestar um duplo serviço à humanidade: 
ambiental e econômico. é legítimo reivindicar a remuneração dos serviços ambientais 
prestados pela floresta amazônica mantida em pé a todos os passageiros da nave 
espacial terra, inclusive aos brasileiros que vivem fora da Amazônia, idealmente 
através de uma parcela de um imposto universal sobre o carbono emitido.162 

 

Além disso, o pagamento por serviços ambientais inverte também a lógica puramente 

repressora da ciência jurídica, em prol de uma função promocional do Direito, por meio do 

incentivo de condutas salutares para a preservação do bem jurídico. Os mecanismos de caráter 

punitivo ainda se mostram necessários, porém, isoladamente, não mais respondem às 

complexas demandas da sociedade contemporânea. 

Conforme o conceito adotado pela Carta de São Paulo, documento síntese do 11.º 

Congresso Internacional de Direito Ambiental, o pagamento pelos serviços ecológicos ou 

serviços ambientais consiste, “sucintamente, na instituição e distribuição de benefícios 

econômicos como meio de compelir/incentivar as pessoas a promoverem ações em prol da 

preservação da qualidade ambiental, dentre elas o manejo sustentável dos recursos naturais”. 

A Lei da Mata Atlântica (Lei 11.428/2006) constitui elogiável avanço na matéria, ao 

prever, no seu art. 33, que o poder público, sem prejuízo das obrigações dos proprietários e 

posseiros estabelecidas na legislação ambiental, estimulará, com incentivos econômicos, a 

proteção e o uso sustentável do bioma em questão. 

Além da conservação da biodiversidade, outra justificativa é que o pagamento por 

serviços ambientais pode contribuir para a redução da pobreza, na medida em que os 

                                                 
161 No que tange ao custo, “Autores como Simons (1988) (...) apresentam estimativa de custo médio de 
manutenção, variando desde US$ 3,00/ha/ano até cerca de US$ 13,00/ha/ano de floresta, dependendo do 
tamanho da unidade e do tipo de atividade a ela associados.” (Romeiro e Leonardi, 1999, p. 291). 
162 A instituição de um tributo sobre o carbono pode ser coordenada com a redução dos encargos fiscais sobre o 
trabalho, evitando assim um aumento da carga tributária e sinalizando simultaneamente a necessidade de reduzir 
as emissões de gazes de efeito estufa e de ampliar as oportunidades de trabalho decente.  



 176 

incentivos financeiros podem beneficiar as comunidades locais de baixa renda que manejam 

os sistemas naturais, sendo importante considerar que as populações mais atingidas pelo 

declínio da oferta de serviços ecológicos são as economicamente mais vulneráveis (Altmann, 

2008; Romeiro e Leonardi, 1999, p. 291). 

As terras indígenas, por abranger, mais de 12% do território nacional, boa parte no 

cerrado e na Amazônia, representam incomensurável fonte de serviços ambientais, devendo 

ser objeto de quantificação e remuneração, a fim de custear projetos de preservação da 

natureza e estímulo à atividades sustentáveis das comunidades indígenas. 

Entretanto, cabe pontuar que o pagamento por serviços ambientais ou ecológicos não 

se confunde com o subvencionamento de populações indígenas (a ser analisado a seguir). No 

primeiro caso, valora-se o benefício proporcionado pelo ambiente, e os beneficiados 

(empresas ou cidadãos) retribuem através do pagamento, podendo as populações mencionadas 

virem a ser beneficiadas indiretamente. No segundo caso, há o pagamento em favor das 

comunidades indígenas a fim de induzir comportamentos sustentáveis. 

Em resumo, no pagamento por serviços ambientais quer-se que a sociedade reconheça 

e custeie os benefícios proporcionados pela Natureza (que em alguns casos pode 

indiretamente ser revertido as comunidades indígenas e tradicionais). No subvencionamento, 

as comunidades que prestam um relevante serviço ambiental é que são diretamente 

remuneradas. 

 

6.2.7. Subvencionamento de populações indígenas 

 

Embora não seja pacífica a aceitação de políticas públicas baseadas em subvenções em 

favor de setores sociais em situação de vulnerabilidade, é preciso convir que o pagamento de 

auxílio a populações indígenas e tradicionais, se devidamente fiscalizado e realizado em 

conjunto com políticas públicas estruturantes de desenvolvimento, pode surtir efeitos 

positivos na conservação do ambiente. 

Nesse sentido, salutar em princípio a iniciativa da novel Lei 12.512/2011163, que 

instituiu o Programa de Apoio à Conservação Ambiental, conhecido como “Bolsa Verde”, 

com os objetivos de incentivar a conservação dos ecossistemas, entendida como sua 

                                                 
163 O Estado do Amazonas já possui, no âmbito de sua Política Estadual de Mudanças Climáticas, o Programa 
“Bolsa Floresta”, que tem como finalidade instituir o pagamento por serviços e produtos ambientais às 
comunidades tradicionais (não inclui populações indígenas), em função do uso sustentável dos recursos naturais, 
conservação, proteção ambiental e incentivo às políticas voluntárias de redução de desmatamento, conforme a 
Lei 3.135/2007. 



 177 

manutenção e uso sustentável; promover a melhoria das condições de vida da população em 

situação de extrema pobreza que exerça atividades de conservação dos recursos naturais no 

meio rural e incentivar a participação de seus beneficiários em ações de capacitação 

ambiental, social, educacional, técnica e profissional (art. 1º, caput). 

O Programa consiste no pagamento de auxílio financeiro e disponibilização de 

serviços de assistência técnica a famílias em situação de extrema pobreza que desenvolvam 

atividades de conservação de recursos naturais no meio rural (art. 2º), podendo ser 

beneficiárias, dentre outras, as populações indígenas (art. 3º, III). 

Para receber os recursos financeiros, conhecidos popularmente como “bolsa floresta”, 

a família beneficiária deve estar inscrita em cadastro a ser mantido pelo Ministério do Meio 

Ambiente, contendo informações sobre as atividades de conservação ambiental; e aderir ao 

Programa de Apoio à Conservação Ambiental por meio da assinatura de termo de adesão por 

parte do responsável pela família beneficiária, no qual serão especificadas as atividades de 

conservação a serem desenvolvidas (art. 5º), destacando-se que o recebimento dos recursos do 

Programa tem caráter temporário e não gera direito adquirido (§ 2º). 

Entretanto, é mister destacar que o simples pagamento da subvenção, se 

desacompanhado de políticas públicas que orientem as comunidades rumo a um 

desenvolvimento sustentável, poderá redundar num efeito inverso ao pretendido, ou seja, em 

retrocesso ambiental164. 

Isso porque tem sido verificado que populações indígenas e tradicionais (no caso, 

seringueiros amazônicos165), quando de posse de capital, muitas vezes investem o mesmo no 

incremento de atividades econômicas insustentáveis: compra de motosserras, investimento em 

pecuária bovina (uma das maiores causas de desmatamento da Amazônia), ou, simplesmente, 

aquisição de bens de consumo. Até mesmo a saúde das comunidades indígenas está em risco 

no campo da alimentação, com a crescente introdução de alimentos industrializados ricos em 

açúcares e gorduras, gerando um quadro de diabetes e anemia (O Estado de S. Paulo, 2011). 

Para lembrar uma antiga máxima popular, não basta “dar o peixe”, sendo vital “ensinar 

a pescar”. Sem prejuízo do livre arbítrio dos índios, as subvenções governamentais devem 

estar atreladas a políticas públicas que ofereçam opções de desenvolvimento sustentável. 

                                                 
164 Conforme critica Marc Dourojeanni (2012), “Tampouco faz sentido o Bolsa Verde, programa do governo 
brasileiro. É evidente que o único propósito dessa medida é aliviar a pobreza aos povoadores rurais em nome da 
conservação da natureza e que, contrariamente ao anunciado propósito, pode acelerar o desmatamento. Mais 
sensata é uma medida do governo peruano que já este ano distribuiu dinheiro exclusivamente a comunidades 
indígenas que se comprometeram a não desmatar.”. 
165 Nogueira (2007) verificou que os recursos auferidos com a venda de madeira por seringueiros no Acre era 
investida na pecuária bovina, acarretando um ciclo vicioso de crescentes degradação ambiental. 



 178 

 

6.2.8. Instrumentos fiscais 

 

Ainda na seara do Direito promocional, existem as políticas públicas de caráter 

preventivo com vistas a incentivar a conservação ambiental das terras indígenas por meio do 

chamado Direito Ambiental Tributário. 

Desse modo, também o Direito Tributário passa a ter sua ação voltada à defesa do bem 

ambiental, conectando-se ao Direito Ambiental, através da transposição de seus institutos a 

este microssistema. 

Assim sendo, o direito ambiental tributário a rigor, terá duas possibilidades de 

determinar, condicionando ou orientando, os comportamentos ecológicos dos agentes 

econômicos, conforme leciona José Casalta Nabais (2008, p. 283 e ss.): 

 

ou os agentes poluidores pagam para poluir, obtendo do Estado ou comprando no mercado 
autorizações ou licenças de poluição ou pagando tributos ambientais; ou os contribuintes em 
geral lhes pagam para não poluírem subsidiando directamente certas actividades ou a utilização 
de determinadas tecnologias amigas do ambiente ou beneficiando-as em sede dos tributos 
sobretudo no respeitante a impostos. 

 

Com efeito, o direito tributário pode ser chamado a atuar, o que de resto vem 

acontecendo em geral, através de cada uma dessas duas vias de ação ecológica: de um lado, 

através dos tributos ambientais; de outro lado, mediante benefícios fiscais. 

No Brasil, já existe a experiência salutar de alguns Estados, que instituíram o chamado 

“ICMS Ecológico”. 

O Paraná, de forma pioneira, em sua Constituição (art. 132, parágrafo único), 

determina tratamento especial na distribuição da quota-parte do Imposto sobre Circulação de 

Mercadorias e Serviços (ICMS) aos Municípios com unidades de conservação, terras 

indígenas, ou que sejam diretamente influenciados por elas ou com mananciais de 

abastecimento público. 

Para os Municípios fazerem jus à parcela de receita tributária, alguns critérios são 

considerados para efeito de cálculo, de acordo com a Portaria 134/97 do Instituto Ambiental 

do Paraná (IAP), que estabelece a pontuação para o cálculo do ICMS Ecológico, a seguir 

discriminado, conforme Categoria de Manejo e Fator de Conservação: Estações Ecológicas 

(entre 0,8 e 1,0); Reservas Biológicas (entre 0,8 e 1,0); Parques (entre 0,7 e 0,9); Florestas 

Nacionais, Estaduais ou Municipais (0,64); Área de Relevante Interesse Ecológico (0,66); 

Área de Proteção Ambiental (0,08); Área de Terras Indígenas (0,45) e Áreas Especiais de uso 



 179 

regulamentado (0,30). 

No total, treze Estados brasileiros têm esse dispositivo em vigência: Amapá, Acre, 

Ceará, Mato Grosso, Mato Grosso do Sul, Pernambuco, Minas Gerais, Rio Grande do Sul, 

Rio de Janeiro, Paraná, Rondônia e Tocantins. Se por um lado o panorama é animador, por 

outro, assunto de tamanha importância merece um tratamento em nível nacional, devidamente 

articulado com os tributos de todos os entes políticos, se possível com previsão da 

Constituição da República. 

Esta parece ser a tendência, com a extrafiscalidade ambiental inevitavelmente inserida 

nos próximos anos com maior força no sistema tributário nacional, uma vez que esta  previsto 

nos atuais projetos de Reforma Tributária (Souza e Teodorovicz, 2010, p. 73 e ss.166). 

Espera-se, com isso, que se alcance a diminuição da resistência dos municípios a 

demarcação de terras indígenas, por meio da compensação da redução de áreas produtivas 

com o aumento dos repasses do ICMS. 

 

6.2.9. Visi tação pública 

 

O turismo sustentável em florestas úmidas aporta benefícios tanto em nível local 

quanto nacional, contribuindo para o fortalecimento das economias, para o reconhecimento 

dos modos de vida sustentáveis e contribuindo com medidas de conservação da 

biodiversidade, conforme reconhecido pela Convenção de Ramsar e pela Organização 

Mundial do Turismo das Nações Unidas (Abrampa, 2012a). 

Com efeito, o turismo, além de fator de desenvolvimento social e econômico (CR, art. 

180) tem na visitação pública em áreas protegidas atividade essencial para a educação 

ambiental, viabilizando acesso à vasta cultura dos povos indígenas bem como a beleza cênica 

da Natureza existente em muitas de suas terras, além de o turismo poder se constituir em 

atividade sustentável para as comunidades indígenas como alternativa de renda. 

O turismo, embora atividade que influencia de modo salutar o desenvolvimento 

espiritual do indivíduo, além de contribuir especificamente com a educação ambiental 

(ecoturismo), é uma atividade econômica e, assim, sujeita aos mesmos perigos de degradação 

do meio e insustentabilidade ambiental, sendo inúmeros os exemplos de crescimento 

                                                 
166 Segundo os autores, dentre as propostas principais, a PEC 233/2008 - referente à reforma tributária, e à PEC 
353/2009, destinada à reforma tributária ambiental, que, por sua vez, apresenta as seguintes características: (a) 
introdução da extrafiscalidade ambiental em todos os impostos e contribuições; (b) criação de imunidades 
tributárias em favor de bens e serviços ambientalmente interessantes; (c) repartição de receitas tributárias em 
razão de critérios ambientais. 



 180 

explosivo e desordenado desta atividade, acarretando fundadas tensões entre tais atividades e 

a preservação do ambiente em seus diferentes aspectos. 

Isto porque quando envolve a interação com povos indígenas ou populações 

tradicionais (quilombolas, caiçaras e seringueiros, p. ex.), a atividade turística pode degradar 

também o meio ambiente cultural, incrementando o processo de deculturação destes povos. 

Assim, a visitação pública em terras indígenas é tema delicado, pois envolve risco a 

dois bens jurídicos fundamentais: a cultura dos índios e a conservação do meio ambiente. 

De fato, o ambiente cultural indígena é frágil frente aos valores da sociedade de 

consumo, de modo que valores capitalistas dos turistas podem fazer com que os índios passem 

a considerar seus próprios valores “fracos”, adotando novos hábitos, nem sempre éticos ou 

salutares (Ribeiro, 1996).  

Tudo isto não é muito diferente, conforme lembra Vladimir Passos de Freitas (2011) 

do que se passa com outras culturas minoritárias como, por exemplo, os caiçaras do litoral 

paulista, sufocados pela invasão dos turistas e que estão perdendo suas danças (v.g., o 

cateretê), suas comidas (v.g., o azul-marinho) e suas crenças, exteriorizadas nas manifestações 

populares (v.g., o mastro de Santo Antônio).   

De outro lado, o ambiente natural pode ser degradado em razão, por exemplo, da 

biopirataria, do comércio de artesanato produzido de modo insustentável (com uso de penas 

de aves, p. ex.) da quantidade excessiva de turistas, da falta de alerta quanto às restrições 

ambientais das terras indígenas, da ausência de coleta, seleção ou tratamento de resíduos, 

gerando poluição de solo e água, da pressão por energia elétrica e comodidades que os 

visitantes cada vez menos abrem mão. 

Desse modo, a visitação pública representa, como qualquer outra atividade econômica, 

risco e oportunidade. Os riscos devem ser seriamente avaliados, através de estudo prévio de 

impacto, que abrangerá tanto aspectos culturais como naturais. 

É pertinente, mais uma vez, a aplicação analógica com o que dispõe o Sistema 

Nacional de Unidades de Conservação, prevendo a Lei 9.985/2000 que a visitação pública 

está sujeita às normas e restrições estabelecidas no Plano de Manejo da unidade e às normas 

estabelecidas pelo órgão responsável por sua administração (§ 2º do art. 11). 

Assim, como visto anteriormente, as terras indígenas deverão possuir um plano de 

manejo ou de gestão, e nele deverá ser avaliado potencial turístico e eventuais restrições (área 

passível de visitação, gerenciamento de resíduos, produtos levados pelos turistas tais como 

cigarros e bebidas alcoólicas, p. ex.), sempre considerando o aspecto cultural e ambiental da 

terra indígena específica. 



 181 

Como requisitos a serem observados é oportuno lembrar que a Agenda 21 propõe a 

formulação de programas de turismo ambientalmente saudáveis e culturalmente sensíveis 

como estratégia para o desenvolvimento sustentável. 

Impende salientar que a Constituição veda a exploração das terras indígenas por não 

índios167, mas conforme ensina Villares (2009, p. 260-261), a atividade turística, desenvolvida 

pela própria comunidade, segundo seu poder de autodeterminação, seja diretamente ou através 

de acordos de cooperação, é alternativa econômica viável e lícita, mas deve ser objeto de 

regulamentação e fiscalização pelo órgão indigenista (Funai) e pelo órgão ambiental (Ibama), 

mediante prévio licenciamento. Em nosso entender, é inexorável o licenciamento e 

fiscalização também pelo órgão ambiental competente. 

No que tange a cobrança de valores dos turistas, o STF168, quando do julgamento que 

confirmou a demarcação da TI Raposa Serra do Sol, entendeu de forma acertada que "o 

ingresso, trânsito e a permanência de não-índios não pode ser objeto de cobrança de quaisquer 

tarifas ou quantias de qualquer natureza por parte das comunidades indígenas", afinal, as 

terras indígenas são bens públicos. Isso não exclui, por certo, o pagamento por serviços 

prestados pelas comunidades indígenas, tais como hospedagem, refeições, guias, passeios e 

demonstrações de rituais. 

Em resumo, o turismo, da mesma forma que pode propiciar uma fonte de sustento para 

as comunidades indígenas, representa um imenso desafio a sua capacidade de organização e 

empreendedorismo, o que certamente necessitará de apoio do Poder Público e da sociedade 

em termos de capacitação, assessoramento técnico e financiamento, bem como análise prévia 

do impacto cultural e ambiental. 

 

6.2.10. Gestão de terras indígenas transfronteiriças 

 

O Brasil possui cerca 30 terras indígenas contíguas à sua fronteira. Além disso, há 

cerca de 180 terras indígenas situadas na faixa de fronteira (150 km previstos no art. 1º da Lei 

6.634/1979)169.  

Ocorre que os povos indígenas encontravam-se estabelecidos fisicamente segundo 

seus costumes e não segundo as linhas traçadas pelos colonizadores, muito antes da chegada 

                                                 
167 O que torna impossível, por exemplo, a instalação de empreendimentos que não pertençam às comunidades 
indígenas, tais como hotéis e pousadas, restaurantes e bares, etc. 
168 Brasil, STF, Petição 3388-RR, voto-vista do Min. Menezes Direito. 
169 Instituto Socioambiental. “Povos indígenas e soberania nacional”. Disponível em 
http://pib.socioambiental.org/pt/c/0/1/2/indios-e-militares. Acesso em 10.10.211. 



 182 

dos europeus à América. As fronteiras entre os países são limites em certa medida fictícios, já 

que na maioria dos casos não separam de fato comunidades e muito menos a Natureza. 

Dessa forma, há inúmeros casos em que as fronteiras internacionais separam povos 

indígenas como no caso dos Tikuna, um dos mais numerosos na Amazônia brasileira, e que 

habitam três países diferentes, na região da tríplice fronteira Brasil-Peru-Colômbia, dos 

Waiãpi que permaneceram por quatro décadas separados pela fronteira nacional Brasil/Guiana 

Francesa, sem estabelecer contato, ou do povo Ianomâmi, que se situa na tanto no Brasil 

como na Venezuela. 

Em casos como estes, é elementar que tanto a gestão de populações como a do meio 

ambiente deveria ser realizada de forma integrada, com coordenação de políticas públicas e de 

cooperação técnico-científica de conservação e manejo da biodiversidade, única forma de se 

atingir efetividade, o que, infelizmente, não tem ocorrido na prática. 

Isso porque as questões relativas a áreas protegidas transfronteiriças são tipicamente 

aquelas que demandariam as relações cooperativas entre países vizinhos (Hazin, 2010). 

Todavia, ao se adentrar a seara da política internacional, surgem inúmeros obstáculos que 

redundam na ausência de uma política de gestão transfronteiriça de terras indígenas. 

Em primeiro lugar, encontram-se argumentos de ordem geopolítica, segundo os quais 

a gestão transfronteiriça implicaria em ameaça à soberania nacional170. Além disso, existem 

assimetrias técnico-administrativas entre o Brasil e a maioria de seus vizinhos, o que 

possivelmente geraria conflitos em razão das práticas incompatíveis, insuficientes ou 

inapropriadas frente às brasileiras (Hazin, 2010, p. 27) 

Vale lembrar que a Convenção 169 da OIT (promulgada pelo Decreto 5.051/2004), 

estabelece no art. 32 que “Os governos deverão adotar medidas apropriadas, inclusive 

mediante acordos internacionais, para facilitar os contatos e a cooperação entre povos 

indígenas e tribais através das fronteiras, inclusive as atividades nas áreas econômica, social, 

cultural, espiritual e do meio ambiente.”. 

 

6.2.11. Gestão de recursos hídricos 

 

                                                 
170 Um dos exemplos é o do receio em torno da criação de um “Estado Ianomâmi” na fronteira entre Brasil e 
Venezuela. Há muito desconhecimento sobre o tema. Os ianomâmis possuem hoje ótima relação com os 
militares do Exército brasileiro ali aquartelados, os quais prestam serviços médico e odontológico à comunidade, 
demonstrando aliança e não conflito pela gestão da terra. Aos argumentos nacionalistas (e sensacionalistas) 
deveria se lembrar que o maior estímulo à perda de soberania é a ausência do Estado, e não de políticas de 
integração. Seja numa longínqua terra indígena na Amazônia, seja num morro carioca dominado por 
narcotraficantes. 



 183 

Elemento tão vital quanto escasso, um bilhão de pessoas no planeta não dispõe de 

água potável e quase o dobro, 1,8 bilhão, não tem acesso a saneamento básico, gerando, 

anualmente, 5 milhões de mortes por falta de higiene ou má qualidade da água; 90% da água 

utilizada nos países em desenvolvimento é devolvida à natureza sem ser tratada; e somente 

2% de todo o esgoto da América Latina passa por algum tipo de tratamento (Rios et al., 2005, 

p. 249). 

A água é um dos elementos do meio ambiente, de modo que a ela se aplica o 

enunciado do caput do art. 225 da Constituição, isto é, é um bem de uso comum do povo, que 

deve ser preservado para as presentes e futuras gerações (Machado, 2002, p. 409), de modo 

que abandonou-se a concepção privatista e individualista deste recurso natural, passando a ser 

um bem difuso, parte da bacia hidrográfica, ao invés de mero elemento geográfico isolado 

(Antunes, 2002, p. 579). 

O direito fundamental à água é um trustee, porque interessa a todos os membros da 

coletividade e, no caso das terras indígenas, deve-se respeitar ainda os direitos incidentes que 

remontam a manifestações tradicionais e expressões particulares e próprias de uma identidade 

cultural (Ayala, in Canotilho et al., 2007, p. 296), de modo que pode-se identificar uma dupla 

dimensão de titularidade metaindividual: uma mais abrangente (toda a coletividade) outra 

menos abrangente (povos indígenas). 

A Lei 9.433/1997, que institui a Política Nacional de Recursos Hídricos e o Sistema 

Nacional de Gerenciamento de Recursos Hídricos, estabelece competência do Poder 

Executivo Federal de promover a integração da gestão de recursos hídricos com a gestão 

ambiental (art. 29, IV), sendo que idêntica incumbência é prevista para os Estados e o Distrito 

Federal (art. 30, IV). 

Importante é destacar que a Política Nacional de Recursos Hídricos tem como alguns 

de seus fundamentos a gestão dos recursos hídricos descentralizada e a participação do Poder 

Público, dos usuários e das comunidades (art. 1º, VI). 

O Plano de Recursos Hídricos, nos termos dos artigos 7º e 8º da Lei 9.433/1997 é o 

instrumento que identifica as condições do território, a quantidade e qualidade das águas 

superficiais e subterrâneas, e orienta os tipos de uso possíveis para a água disponível, as 

medidas de conservação e recuperação dos cursos d'água e que inclusive pode estabelecer 

diretrizes para o uso e a ocupação do território na respectiva bacia hidrográfica. 

Em tal plano, que deve ser elaborado por bacia hidrográfica, para cada Estado e para o 

País, são tomadas decisões importantes que afetam positiva ou negativamente a conservação e 

o uso sustentável dos recursos naturais, tais como decisões que influenciam o crescimento 



 184 

urbano e da fronteira agrícola, a evolução das atividades produtivas e as modificações dos 

padrões de ocupação do solo e de criação de áreas sujeitas a restrição de uso, com vistas à 

proteção dos recursos hídricos (Lima, 2010). 

Pela importância deste  plano, André Lima (idem) elenca as seguintes premissas 

fundamentais a serem observadas: 

 

1. A gestão dos recursos hídricos, o principal recurso que dá suporte à vida em todas 
as suas formas e às atividades socioeconômicas de uma região, deve estar ou ser 
"adequada" às diversidades físicas, bióticas, demográficas, econômicas, sociais e 
culturais das diversas regiões do país; 
2. Os planos de recursos hídricos, a serem aprovados pelos respectivos comitês de 
bacias e pelo conselho nacional de recursos hídricos são planos de longo prazo que 
devem conter diagnóstico dos recursos hídricos e a análise de alternativas de 
crescimento demográfico, de evolução de atividades produtivas e de modificações dos 
padrões de ocupação do solo (dentre outros requisitos); e 
3. Os planos de recursos hídricos devem apresentar propostas para a criação de áreas 
sujeitas a restrição de uso, com vistas à proteção dos recursos hídricos. 

 

Ponto de grande importância no que se refere às decisões sobre a outorga do direito de 

uso dos recursos hídricos, é o de que a definição das prioridades para outorga do uso da água 

ocorre em consonância como o poder discricionário da Administração para concedê-la, em 

cada caso concreto (Granziera, 2002). 

Dessa forma, extraem-se duas importantes exigências a serem obedecidas quando da 

elaboração do Plano de Recursos Hídricos no que diz respeito às terras indígenas. 

A primeira delas é de que deve haver, por decorrência da obrigatória gestão 

participativa, a participação das comunidades indígenas que eventualmente habitem a bacia, 

haja vista serem usuárias da água e atingidas pela gestão deste escasso recurso, lembrando-se 

da necessidade de intervenção do órgão indigenista (Funai). 

A segunda condição é a de que o Plano de Recursos Hídricos contemple as restrições 

ao uso da água decorrente da necessidade, por um lado, de manter o modo de vida tradicional 

das comunidades indígenas e, de outro, de conservar a biodiversidade da terra indígena. Dessa 

forma, deve-se impedir ou restringir o desenvolvimento de atividades no entorno 

incompatíveis com as finalidades socioambientais desta modalidade de área protegida. 

 

6.2.12. Instrumentos específicos relativos à terras indígenas urbanas 

 

6.2.12.1. O Estatuto da Cidade 

 



 185 

O denominado meio ambiente artificial ou urbano, diretamente relacionado ao 

conceito de cidade, é normatizado no plano infraconstitucional pela Lei 10.257/2001, 

denominada Estatuto da Cidade e que regulamenta os artigos 182 e 183 da Constituição, 

estabelecendo normas de ordem pública e interesse social que regulam o uso da propriedade 

urbana em prol do bem coletivo, da segurança e do bem-estar dos cidadãos, bem como do 

equilíbrio ambiental (art. 1º, parágrafo único). 

A política urbana tem por objetivo ordenar o pleno desenvolvimento das funções 

sociais da cidade e da propriedade urbana, mediante diretrizes gerais como garantia do direito 

a cidades sustentáveis, entendido como o direito à terra urbana, à moradia, ao saneamento 

ambiental, à infraestrutura urbana, ao transporte e aos serviços públicos, ao trabalho e ao 

lazer, para as presentes e futuras gerações (art. 2º, I, da Lei 10.257/2001). 

O Estatuto prevê ainda, como diretriz, a justa distribuição dos benefícios e ônus 

decorrentes do processo de urbanização (art. 2º, IX), que merece especial destaque dada a 

ínfima geração de externalidades negativas pelas comunidades indígenas neste processo, ao 

mesmo tempo em que é imenso o impacto do ônus da urbanização em seu modo de vida. As 

políticas públicas urbanas devem, portanto, compensar esta injusta relação. 

Para atingir os fins da Lei, são previstos, dentre outros instrumentos, planos nacionais, 

regionais e estaduais de ordenação do território e de desenvolvimento econômico e social; 

planejamento das regiões metropolitanas, aglomerações urbanas e microrregiões; 

planejamento municipal, em especial, plano diretor, disciplina do parcelamento, do uso e da 

ocupação do solo e zoneamento ambiental (art. 4º, incisos I à IV). 

Outros instrumentos a serem destacados, especialmente em razão da relação com o 

tema do presente trabalho são a instituição de unidades de conservação,  de zonas especiais de 

interesse social e assistência técnica e jurídica gratuita para as comunidades e grupos sociais 

menos favorecidos (art. 4º, V). 

Detemo-nos especificadamente nas zonas especiais de interesse social, pois as terras 

indígenas amoldam-se a este instituto, de modo que a política urbana deve, ao ordenar a 

ocupação territorial, contemplar não apenas elas como as outras espécies de áreas protegidas 

(unidades de conservação e terras quilombolas), de modo a harmonizar as atividades urbanas 

com estes espaços. 

 

6.2.12.2. Estudo prévio de impacto de vizinhança 

 



 186 

O Estatuto da Cidade criou a figura do estudo prévio de impacto de vizinhança (EIV), 

ao qual estarão sujeitos os empreendimentos e atividades privadas ou públicas definidas em 

lei municipal para a obtenção de licenças ou autorizações de construção, ampliação ou 

funcionamento, a cargo do Poder Público municipal (art. 36). 

O EIV, que deve seguir necessariamente os critérios impostos pelo art. 225, § 1º, IV, 

da Constituição e observar todo o regime jurídico do Estudo Prévio de Impacto Ambiental 

(Fiorillo, 2005, p. 286-287), será executado de forma a contemplar os efeitos positivos e 

negativos do empreendimento ou atividade quanto à qualidade de vida da população residente 

na área e suas proximidades, incluindo a análise, no mínimo, de fatores como adensamento 

populacional; equipamentos urbanos e comunitários; uso e ocupação do solo; valorização 

imobiliária; geração de tráfego e demanda por transporte público; ventilação e iluminação; e 

paisagem urbana e patrimônio natural e cultural (art. 37). 

O Estatuto, como se vê, criou rol meramente exemplificativo, de modo que é 

elementar que empreendimentos com potencial impacto urbano no entorno de terras indígenas 

urbanas venham a ser submetidos ao EIV.  

Ora, como a lei prevê, dentre as diretrizes gerais da política urbana, estão a “proteção, 

preservação e recuperação do meio ambiente natural e construído, do patrimônio cultural, 

histórico, artístico, paisagístico e arqueológico” (art. 2.º, XII), é certo que será sempre 

exigível a elaboração de estudos prévios de impacto de vizinhança, sempre que haja povos 

indígenas na área (Rothenburg, 2007, p. 281 e ss.), ressaltando-se a necessidade de equipe 

técnica multidisciplinar (Fiorillo, 2005, p. 287), da qual deverão constar profissionais 

habilitados a lidar com o componente indígena. 

Tome-se como exemplo a construção de uma via com grande fluxo de veículos ou de 

um shopping ou hipermercado. Tais empreendimentos inexoravelmente acarretam inúmeros 

impactos à terra indígena vizinha: ruído, emissão de poluentes, descarte de lixo, circulação de 

pessoas estranhas, gerando externalidades negativas a afetar a terra indígena. 

 

6.2.12.3. Plano diretor  

 

A Lei 10.257/2001, com lastro no art. 182, § 1º, da Constituição, determina que o 

plano diretor, aprovado por lei municipal, é o instrumento básico da política de 

desenvolvimento e expansão urbana, e no processo de sua elaboração e na fiscalização de sua 

implementação, os Poderes Legislativo e Executivo municipais garantirão “a promoção de 

audiências públicas e debates com a participação da população e de associações 



 187 

representativas dos vários segmentos da comunidade” (art. 40, caput, e § 4.º, I, da Lei 

10.257/2001).  

Conforme argumenta Walter Claudius Rothenburg (2007, p. 281 e ss.), o plano diretor, 

principal instrumento de planejamento municipal, há de ser  

 

obrigatório onde haja população indígena, tendo em vista que é ele exigido para 
cidades ‘inseridas na área de influência de empreendimentos ou atividades com 
significativo impacto ambiental de âmbito regional ou nacional’ (art. 41, V, da Lei 
10.257/2001), pois a simples presença indígena representa impacto ambiental 
relevante. 

 

Atente-se que a participação de indígenas nas audiências públicas de elaboração do 

Plano Diretor não deve ser apenas formal (como costuma ocorrer com grupos minoritários ou 

hipossuficientes), sob pena de se tornar prática meramente demagógica, o que infelizmente 

tem se observado na atualidade, a julgar pela total desconsideração da oposição dos índios ao 

licenciamento ambiental da usina hidrelétrica de Belo Monte (Pará), em violação ao art. 6º da 

Convenção 169 da OIT. 

 

6.3. Licenciamento ambiental 

 

6.3.1. Objetivo 

 

A Lei 6.938/1981, que dispõe sobre a Política Nacional do Meio Ambiente, seus fins e 

mecanismos de formulação e aplicação, inclui, entre os seus instrumentos, o licenciamento 

ambiental e a revisão de atividades efetiva ou potencialmente poluidoras (art. 9º, IV) e a 

avaliação de impactos ambientais (art. 9º, III), dispondo ainda que a instalação e 

funcionamento de estabelecimentos e atividades utilizadoras de recursos ambientais, 

considerados efetiva e potencialmente poluidores, bem como os capazes, sob qualquer forma, 

de causar degradação ambiental, dependerão de prévio licenciamento do órgão ambiental 

competente (art. 10). 

Estas normas ganharam força ainda maior quando da promulgação da Constituição de 

1988, que previu no art. 225, § 1o, inciso IV, a exigência de estudo prévio de impacto 

ambiental para instalação de obra ou atividade potencialmente causadora de significativa 

degradação do meio ambiente. 



 188 

Ganhou estatura constitucional entre nós, portanto, o princípio da precaução-

prevenção, certamente um dos mais importantes do ordenamento jurídico em matéria de 

proteção do meio ambiente (Mirra, 1996). 

Esse princípio decorre da constatação de que as agressões ao meio ambiente são, em 

regra, de difícil ou impossível reparação (Benjamin, 1993). Ou seja: uma vez consumada uma 

degradação ao meio ambiente, a sua reparação é sempre incerta e, quando possível, 

excessivamente custosa. Daí a necessidade de atuação preventiva para que se consiga evitar 

os danos ambientais (Mirra, 1996).  

Além disso, corresponde também àquela exigência referida anteriormente, de que as 

gerações atuais transmitam o “patrimônio” ambiental às gerações que nos sucederem, objetivo 

inatingível sem uma maior preocupação com a prevenção (idem). 

O indissociável binômio avaliação de risco/licenciamento ambiental é uma das 

decorrências da função ambiental das terras indígenas, constituindo-se em mecanismo de 

efetividade desta, um dos mais importantes, aliás. 

O tema encontra-se atualmente imerso em polêmica, já que os setores que lucram com 

a pressão desenvolvimentista costumam apontar o licenciamento como um entrave ao 

crescimento econômico, discurso que adquire maior repercussão quando incorporado pelo 

Estado, fazendo com que decisões de cunho político se sobreponham ao saber técnico inerente 

ao licenciamento. 

A relevância da discussão aumenta à medida que o Poder Público federal inicia uma 

série de obras impactantes na Amazônia legal, o que certamente repercutirá nas terras 

indígenas (vide 3.8.2).  

Notadamente na Amazônia, a pobreza rural e a falta de serviços públicos, 

especialmente saneamento, são dramáticos, inclusive nas zonas urbanas. No entanto continua-

se promovendo novos empreendimentos de infraestrutura sem investimentos em 

desenvolvimento rural ou em qualidade da vida urbana (Dourojeanni, 2012). 

Apenas para citar um dos exemplos mais polêmicos, o da UHE de Belo Monte (Pará), 

refere Gustavo Luz Gil (2011) que a complexidade da área de influência direta e indireta do 

aproveitamento hidrelétrico de Belo Monte engloba 10 terras indígenas –  Paquiçamba, Arara 

da Volta Grande do Xingu,  Juruna do km 17, Trincheira Bacajá, Arara, Cachoeira Seca, 

Kararaô, Koatinemo, Araweté/Igarapé, Ipixuna, Apyterewa, além das diversas famílias não-

indígenas que sobrevivem da agricultura familiar que é a base da econômica local. 

Dentre as questões específicas a serem analisadas no licenciamento de 

empreendimentos que afetem terras indígenas estão:  



 189 

a) a necessidade de estudos junto aos povos indígenas com o objetivo de se avaliar a 

incidência social, espiritual e cultural e sobre o meio ambiente que as atividades de 

desenvolvimento, previstas, possam ter sobre esses povos, devendo os resultados desses 

estudos ser considerados como critérios fundamentais para a execução das atividades 

mencionadas (art. 7º da Convenção nº 169 da OIT, promulgada pelo Decreto 5.051/2004); 

b) a obrigatoriedade de consulta e livre participação às populações indígenas afetadas 

mediante procedimentos apropriados e, particularmente, através de suas instituições 

representativas, devendo tais consultas serem realizadas com boa fé e de maneira apropriada 

às circunstâncias, com o objetivo de se chegar a um acordo e conseguir o consentimento 

acerca das medidas propostas (art. 6º da Convenção nº 169 da OIT); 

c) a adoção de medidas especiais que sejam necessárias para salvaguardar as pessoas, 

as instituições, os bens, as culturas e o meio ambiente dos povos indígenas (art. 4º da 

Convenção nº 169 da OIT). 

Diversos empreendimentos em fase de instalação atualmente, especialmente na região 

amazônica, todavia, não vem observando estas peculiaridades, havendo a necessidade de que 

tais peculiaridades no processo de licenciamento sejam devidamente observadas por órgãos 

envolvidos, sob pena de se verificarem danos irreparáveis ao patrimônio natural e cultural 

indígena. 

 

6.3.2. Competência 

 

A competência para licenciar empreendimentos e atividades localizadas ou 

desenvolvidas em terras indígenas era do poder público federal (Ibama) por força da 

Resolução do Conama nº 237/1997 (art. 4°, I), norma de duvidosa constitucionalidade 

(Yoshida, 2010) 

Afastando eventuais questionamentos, a recente Lei Complementar nº 140, de 8 de 

dezembro de 2011, que fixa regras de competência nas ações administrativas de proteção do 

meio ambiente, regulamentando o art. 23 da Constituição da República, previu ser da União a 

competência para promover o licenciamento ambiental de empreendimentos e atividades 

localizados ou desenvolvidos em terras indígenas (art. 7º, XIV, c)171, permanecendo omissa, 

entretanto, no que diz respeito ao entorno das TI. 

                                                 
171 Com isto, restou prejudicado acórdão proferido pelo Tribunal de Contas da União, no qual se determinava: 
“ao CONAMA que, no prazo de 60 (sessenta) dias, reveja, por ofensa aos princípios da legalidade e da 
razoabilidade, o art. 4º, inciso I, de sua Resolução nº 237/1997, no que se refere à fiscalização de 



 190 

O órgão federal competente para tal é o Ibama, que, a teor da Lei 7.735/1989, tem a 

atribuição de executar ações das políticas nacionais de meio ambiente, referentes às 

atribuições federais, relativas ao licenciamento ambiental, ao controle da qualidade ambiental, 

à autorização de uso dos recursos naturais e à fiscalização, monitoramento e controle 

ambiental (art. 2º, II). 

Mas e quanto à Funai, qual seria o seu papel? Não possuiria este órgão atribuição para 

realizar o licenciamento ambiental? 

A resposta é negativa, pois a Funai não possui atribuições ambientais, mas 

indigenistas, conforme prevê a Lei nº 5.371/1967: 

 

Art. 1º Fica o Governo Federal autorizado a instituir uma fundação, com patrimônio 
próprio e personalidade jurídica de direito privado, nos termos da lei civil, 
denominada "Fundação Nacional do Índio", com as seguintes finalidades:  
I - estabelecer as diretrizes e garantir o cumprimento da política indigenista, baseada 
nos princípios a seguir enumerados:  
a) respeito à pessoa do índio e as instituições e comunidades tribais;   
b) garantia à posse permanente das terras que habitam e ao usufruto exclusivo dos 
recursos naturais e de todas as utilidades nela existentes;   
c) preservação do equilíbrio biológico e cultural do índio, no seu contato com a 
sociedade nacional; 
d) resguardo à aculturação espontânea do índio, de forma a que sua evolução sócio-
econômica se processe a salvo de mudanças bruscas;   
II - gerir o Patrimônio Indígena, no sentido de sua conservação, ampliação e 
valorização;  
III - promover levantamentos, análises, estudos e pesquisas científicas sobre o índio e 
os grupos sociais indígenas;  
IV - promover a prestação da assistência médico-sanitária aos índios;  
V - promover a educação de base apropriada do índio visando à sua progressiva 
integração na sociedade nacional;  
VI - despertar, pelos instrumentos de divulgação, o interesse coletivo para a causa 
indigenista;  
VII - exercitar o poder de polícia nas áreas reservadas e nas matérias atinentes à 
proteção do índio.  

 

Com efeito, conquanto a Funai possua dentre suas finalidades a de garantir a “posse 

permanente das terras que habitam e ao usufruto exclusivo dos recursos naturais e de todas as 

utilidades nela existentes”, preservar o “equilíbrio biológico e cultural do índio, no seu 

contato com a sociedade nacional” e “gerir o Patrimônio Indígena, no sentido de sua 

conservação, ampliação e valorização”, impende destacar que todas estas missões estão 

inseridas como princípios para o cumprimento da política indigenista.  

                                                                                                                                                         

empreendimentos e atividades no interior de áreas indígenas, haja vista que não se pode, a priori, afirmar que 
todo empreendimento e atividade ali desenvolvidos produzam significativo impacto ambiental de âmbito 
nacional ou regional (Lei nº 6.938/1991, art. 10, § 4º)” (Acórdão nº 560/2007 – Plenário, publicado no Diário 
Oficial da União de 13.4.2007, seção 1, p. 283-284). 



 191 

Isso se observa com solar clareza no inciso VII, que prevê poder de polícia nas 

matérias atinentes à proteção do índio. 

Desse modo, a Lei da Funai não atribuiu competência expressa para o licenciamento e 

fiscalização ambiental, como o faz a Lei 7.735/1989 (que cria o Ibama), mas sim prevê a 

incorporação de princípios ambientalistas para o cumprimento da política indigenista. 

Por óbvio, deve a Funai incorporar, em suas atividades de execução da política 

indigenista, a vertente ambiental (princípio da transversalidade), mas não lhe foi cometida 

competência para atuar como licenciador, exclusividade esta do órgão ambiental federal 

(Ibama),172 no caso das Terras Indígenas. 

Visando disciplinar (e entrosar) a atuação dos órgãos da administração pública federal 

nesta tormentosa seara, editou-se a Portaria Interministerial n° 419, de 26.10.2011, na qual os 

Ministros do Meio Ambiente, da Justiça, da Cultura e da Saúde regulamentam a atuação da 

Funai, da Fundação Cultural Palmares (FCP)173, do Iphan e do Ministério da Saúde, 

incumbidos da elaboração de parecer em processo de licenciamento ambiental de competência 

federal, a cargo do Ibama. 

Conforme disposto no art. 3º da referida Portaria, o Ibama, no início do procedimento 

de licenciamento ambiental, deverá solicitar informações do empreendedor sobre possíveis 

interferências em terra indígena, presumindo-se a interferência nesta quando a atividade ou 

empreendimento submetido ao licenciamento ambiental localizar-se em terra indígena ou 

apresentar elementos que possam gerar dano socioambiental direto no interior da terra 

indígena (§ 2º, I). 

Caberá à Funai, conforme a Portaria, a avaliação dos impactos provocados pela 

atividade ou empreendimento em terras indígenas, bem como apreciação da adequação das 

propostas de medidas de controle e de mitigação decorrentes desses impactos, devendo 

apresentar sua manifestação conclusiva sobre o estudo ambiental exigido para o licenciamento 

ser efetuada no prazo de até 90 dias no caso de EIA/RIMA e de até 30 dias nos demais casos, 

a contar da data do recebimento da solicitação (art. 6º, I). 

 

                                                 
172 Sem razão, portanto, a opinião do insigne Luiz Fernando Villares (2008, p. 224-227), que entende ser a Funai 
órgão integrante do Sisnama e, portanto, competente para o licenciamento ambiental de empreendimentos 
potencialmente poluidores em terras indígenas. 
173 A Fundação Cultural Palmares, fundação pública, instituída pela Lei 7.668/1988, vinculada ao Ministério da 
Cultura, tem como uma de suas atribuições assistir e acompanhar as ações de regularização fundiária dos 
remanescentes das comunidades dos quilombos (art. 2º, V). 



 192 

6.3.3. Exploração de recursos do subsolo 

 

A exploração dos recursos do subsolo pode ser considerada uma das atividades mais 

impactantes praticadas pelo homem, e, no caso da mineração de grande porte, mais 

degradadora até que a atividade petrolífera (Diamond, 2007). 

A mineração causa na grande maioria dos casos danos irreversíveis ao meio ambiente 

(notadamente erosão, assoreamento, contaminação do solo, da água e do ar), e, de modo geral, 

a toda a sociedade que dela depende, seja por ser praticada muitas vezes em condições sub-

humanas, seja por impactar também socialmente as comunidades da região explorada, 

estimulando alcoolismo, prostituição, fluxo de aventureiros e criminosos, agravando 

problemas de disputa por terras, dentre outras mazelas. 

A relação do Brasil com a atividade de exploração das riquezas minerais é 

geneticamente traumática, especialmente no que tange aos povos indígenas. 

Isso porque a mineração foi um dos principais fatores de interiorização da colonização, 

cuja vanguarda era composta em sua maior parte de criminosos degredados ou aventureiros 

sem escrúpulos, os quais, nesta jornada temerária pelo sertões desconhecidos da colônia, 

colaboraram com a escravização e extermínio de povos indígenas (vide  2.4.2). 

Surgia, com isso, desde a época dos bandeirantes, a figura do garimpeiro, no dizer de 

Caio Prado Junior (2006, p. 183-184), “personagem semilendário” e formador de “bandos 

rebeldes, inimigos da lei”, era: 

 

odiado e perseguido pela administração, amado pelo povo, temido por todos, vivia o 
garimpeiro à margem da lei, constantemente a um passo da forca ou do tiro de 
espingarda, invadindo áreas proibidas para minerar nelas, desafiando não raro as 
autoridades a quem chegava a fazer frente de armas na mão. Andava geralmente em 
grupos mais ou menos numerosos em que reinava a disciplina férrea sob as ordens do 
mais audaz e inteligente. 

 

Este contingente de trabalhadores muitas vezes na ilegalidade, sem vínculos com a 

terra e sem compromissos com a formação de uma sociedade estável, e principalmente sem 

respeito pelos direitos dos povos indígenas, características estas que foram desde o início uma 

causa de conflitos com estes povos, realidade que em pleno século XXI ainda vigora. 

Como ensina Ubiracy Araújo (1996): 

 

temos no garimpo uma atividade na qual os exploradores não querem agregar aos 
lucros os custos sociais e ambientais, utilizando-se de técnicas que invariavelmente 
levam à degradação e ao extermínio da atividade (...) Esta atividade, entretanto, atrai, 
de qualquer sorte, grande contingente de trabalhadores, levados pelos salários um 



 193 

pouco maiores que os da região, o que os leva a aceitar as condições sub-humanas de 
trabalho, afastando-os, de plano, de qualquer preocupação ambiental, pois buscam a 
maior quantidade de recurso, no menor tempo. 

 

Nos termos da Constituição de 1988, a titularidade dos recursos minerais é da União, 

de acordo com o art. 176, caput, que expressamente estabelece serem as jazidas, em lavra ou 

não, e demais recursos minerais propriedade distinta da do solo, para efeito de exploração ou 

aproveitamento, e pertencem à União, garantida ao concessionário a propriedade do produto 

da lavra. De igual modo, o art. 20, IX, da CR prevê serem bens da União “os recursos 

minerais, inclusive os do subsolo”. 

Há dois tipos de aproveitamento destes recursos: a mineração praticada em larga 

escala, geralmente por grandes empresas, e a atividade de garimpo, autônoma no mais das 

vezes, embora às vezes travestida na forma de cooperativas. 

Quanto a mineração em terras indígenas, questão ultrassensível nas palavras de José 

Afonso da Silva (1998, p. 821), a Carta de 1988 fixou condições extras para tais atividades 

nestas áreas, como se vê no final no art. 231, § 3º: “a pesquisa e a lavra das riquezas minerais 

em terras indígenas, só podem ser efetivadas com autorização do Congresso Nacional, 

ouvidas as comunidades indígenas afetadas, ficando-lhes assegurada participação nos 

resultados da lavra, na forma da lei”. 

Depreende-se deste dispositivo que a atividade minerária em terras indígenas reclama 

três condições (Araújo, 1996):  

 

a) autorização do Congresso Nacional, também exigida no art. 49, XVI;  
b) consulta prévia às comunidades indígenas afetadas; e  
c) participação da comunidade indígena nos resultados da lavra, na forma da lei.  

 

Esta redação representou grande avanço sobre a sistemática anterior, numa 

demonstração de resistência dos constituintes às fortes pressões do setor minerário, durante a 

elaboração da Constituição. 

Isso pode ser observado pela indispensabilidade, para a pesquisa e a lavra em terras 

indígenas, da regulamentação através de lei ordinária, que também disciplinará de que forma 

se dará a participação da comunidade afetada nos resultados da lavra. Até que esta lei venha a 

ser editada, a atividade minerária em terras indígenas está proibida, observadas as ressalvas do 

art. 43 do ADCT (idem). 

Ao Congresso Nacional foi fixada a competência para, diante da situação concreta, 

“sopesar os direitos e interesses dos índios e a necessidade prática daquelas atividades, 



 194 

reconhecido que o princípio é o da prevalência dos interesses indígenas” (Silva, 1998, p. 822). 

Vale lembrar que as empresas mineradoras cujos requerimentos de exploração foram 

protocolados antes da Constituição, mas não apreciados, não poderão invocar direito 

adquirido face à inaplicabilidade deste instituto sobre texto divergente constante da nova 

sistemática constitucional, já que não foi feita ressalva do direito de prioridade de empresas 

nessa situação.  

No tocante ao garimpo174, a Constituição, reconhecendo sua nocividade, foi enfática 

ao excepcionar e excluir as terras indígenas da incidência das normas que organizarão a 

atividade garimpeira, ao dispor no art. 231, § 7º, da CR que não se aplicam àquelas o 

incentivo à garimpagem sob a forma de cooperativa disposto no art. 174, §§ 3º e 4º da CR 

(Araújo e Nunes Junior, 2010, p. 550). 

Em que pese José Afonso da Silva admitir a garimpagem pelos próprios índios (Silva, 

1998, p. 822), o STF entende que “o usufruto dos índios não abrange a garimpagem nem a 

faiscação, dependendo-se o caso, ser obtida a permissão da lavra garimpeira”175, ou seja, caso 

os índios (e somente os índios), desejem praticá-la, devem submeter-se a obtenção de licença. 

Entendemos que tal atividade, para ser praticada no interior das terras indígenas, deve 

estar que contextualizada dentro dos usos e costumes tradicionais conforme dispõe o art. 231 

da CR176 e, para isso, sujeita a fiscalização ambiental177. 

Os perigos da atividade de garimpo para os índios dizem respeito ao incremento da 

cobiça capitalista, conforme se observa nas TI Igarapé Preto (Amazonas) e Roosevelt 

(Rondônia), esta última abrigando uma das maiores reservas de diamantes do planeta. 

Há uma combinação com elevado risco ambiental nesta seara, devendo se atentar para 

o fato de que milhares de pedidos de autorização de pesquisa e exploração mineral em terras 

indígenas continuaram a ser registrados no Departamento Nacional de Produção Mineral 

(DNPM). Em 2005, existiam no órgão 5.064 processos minerários – entre alvarás e licenças 

                                                 
174 O garimpo é uma forma de mineração rudimentar que usa equipamentos simples, como mangueiras e calhas. 
Seu impacto socioambiental é imenso. No caso da extração do ouro, muito frequente na Amazônia, o mercúrio 
utilizado para o amálgama pode contaminar a água e animais, principalmente peixes. A intoxicação ocorre 
também pela inalação do vapor na queima do amálgama. As maiores sequelas acometem o sistema nervoso e 
podem levar à perda da coordenação motora (Carneiro Filho, 2009, p. 38). 
175 Brasil, STF, Pet. 3.388/RR, voto-vista do Min. Menezes Direito. 
176 Não seria lícita, portanto, a atividade garimpeira por índios no caso de uso de mercúrio ou similares, p. ex. 
177 Nesse sentido, o TCU determinou “à FUNAI, ao IBAMA e ao DNPM que, no prazo de 60 (sessenta) dias, 
elaborem, conjuntamente, programa de regularização das atividades de garimpagem desenvolvidas por grupos 
indígenas nas áreas tradicionalmente por eles ocupadas, contemplando  o licenciamento mineral e o 
licenciamento ambiental de tais atividades, em conformidade com o vigente ordenamento jurídico” (Acórdão nº 
560/2007 – Tribunal de Contas da União (TCU) – Plenário, publicado no Diário Oficial da União de 13.4.2007, 
seção 1, p. 283-284). 



 195 

de exploração, áreas “em disponibilidade”, requerimentos de lavra garimpeira e pesquisa – 

incidindo em 125 terras indígenas na Amazônia Legal. Eles estão registrados em nome de 329 

empresas, 66 pessoas físicas e quatro cooperativas. Quase metade dos processos tem o ouro 

como objeto e a pressão sobre estes recursos naturais na Amazônia tende a se ampliar, diante 

do esgotamento das jazidas do Centro-Sul (Carneiro Filho, 2009, p. 38). Em inúmeros casos, 

os índios vem se aliando a garimpeiros, em troca do pagamento de dinheiro.  

 

6.3.4. Exploração de recursos hídricos e potenciais energéticos 

 

Determina o § 3º do art. 231 da CF que o aproveitamento dos recursos hídricos, 

incluídos os potenciais energéticos, só podem ser efetivados com autorização do Congresso 

Nacional, depois de ouvida a comunidade afetada. 

O art. 49, XVI, da Constituição prevê ser da competência exclusiva do Congresso 

Nacional autorizar, em terras indígenas, a exploração e o aproveitamento de recursos hídricos 

e a pesquisa e lavra de riquezas minerais. A formalização desta autorização do Congresso é o 

Decreto Legislativo, previsto no art. 59, VI, da CR, que se diferencia da lei comum por só 

tratar de matérias constitucionalmente determinadas e não necessitar, para sua inserção no 

ordenamento jurídico, da intervenção do Presidente da República. 

A Constituição, todavia, não previu o procedimento da oitiva das comunidades 

indígenas afetadas, e também não foi editada lei regulamentando o tema. 

Diante desta lacuna, não pode prevalecer o entendimento segundo o qual seria 

impossível realizar a consulta, sob o argumento de que estaria eivado de ilegalidade todo e 

qualquer procedimento nesse sentido. Disso resultariam duas opções: construir hidrelétricas 

sem consultar os índios – o que implicaria em frontal violação de direito fundamental 

metaindividual previsto no art. 231, § 3º da CR – ou deixar de construir hidrelétricas pela 

impossibilidade de consulta – o que redundaria na violação de inúmeros outros direitos 

fundamentais, já que todo o povo não-índio e grande parte dos povos indígenas necessita de 

energia elétrica para sobreviver com dignidade178. 

Por outro lado, o texto constitucional também não exige a edição de lei para que a 

consulta seja realizada, mas apenas para regulamentar a participação nos resultados da lavra 

de minérios, conforme a parte final do § 3º do art. 231. 

                                                 
178 Grande parte das famílias indígenas contemporâneas possuem eletrodomésticos básicos como geladeira e 
televisor.  



 196 

O procedimento para consulta às populações afetadas, diante da ausência de 

normatização a respeito, deverá observar alguns princípios norteadores. 

Em primeiro lugar, o processo de consulta deverá se realizar mediante o respeito a 

organização social, costumes, línguas, crenças e tradições dos índios, direitos fundamentais 

conforme o art. 231, caput, da CR. 

Em segundo lugar, a consulta deverá ser efetuada diretamente junto à comunidade 

afetada, conforme refere Regina Macedo Nery Ferrari (2001, p. 281): 

 

Uma coisa a Constituição deixa claro: a consulta deve ser feita diretamente às 
comunidades afetadas, não havendo possibilidade de sua substituição por quem quer 
que seja, nem pelo órgão encarregado da tutela dos povos indígenas, o qual deve estar 
limitado à apresentação de parecer, o que não se confunde com pronunciar-se em 
nome das comunidades. 

 

Em terceiro lugar, a oitiva às comunidades afetadas não se trata, na lição de Dalmo 

Dallari, de “matar a curiosidade”, mas sim de uma oitiva condicionante, de caráter 

recomendatório, vale dizer, “se elas (as comunidades indígenas) demonstrarem que será tão 

violento o impacto (...) que será tão agressivo que pode significar a morte de pessoas ou morte 

da cultura – cria-se um obstáculo instransponível à concessão da autorização” (apud Ferrari, 

2001, p. 281). 

O quarto aspecto a ser observado reside na necessidade da consulta ser local, ou seja, 

junto à comunidade indígena, devendo o Poder Público diligenciar para aferir as reais 

condições de vida dos índios, para melhor avaliar os impactos do empreendimento, 

observando-se o disposto nos artigos 4º, 6º e 7º da Convenção nº 169 da OIT (Decreto 

5.051/2004). 

Um caso concreto de deliberação do Congresso Nacional após consulta foi o da usina 

hidrelétrica de Serra da Mesa (Tocantins), cuja construção impactou a TI Avá-Canoeiro, 

expressa através do Decreto Legislativo 103/1996, que autorizou a realização do 

aproveitamento hidroelétrico da Serra da Mesa, em trecho do rio Tocantins e seus afluentes, 

determinando que “deverá ser creditado pela concessionária, mensalmente, ao grupo indígena 

Avá-Canoeiro, que habita esta terra indígena, o equivalente a dois por cento do valor a ser 

distribuído a título de royalties aos municípios inundados pelo reservatório desta UHE” (art. 

3º). 

Porém, como acentua Regina Macedo Nery Ferrari (2001, p. 278), deve-se diferenciar 

o valor pago à comunidade indígena com base em percentual dos royalties pagos aos 



 197 

municípios afetados pela usina, da compensação a ser paga em decorrência da parcela de área 

inundada integrante da terra indígena. 

Isso porque, conforme ensinam David Araújo e Vidal Serrano Nunes Junior, inexiste 

participação da comunidade quando do aproveitamento dos recursos hídricos, apenas em 

relação à pesquisa e lavra das riquezas minerais (Araújo e Nunes Junior, 2010, p. 549). 

 

6.3.5. Exploração de recursos florestais 

 

Até o ano de 2001 não havia respaldo legal para a comercialização de madeira  

oriunda de florestas localizadas no interior de terras indígenas, sendo que o Código Florestal 

declarava, como ainda declara, serem estas áreas de preservação permanente. 

Desse modo, a utilização de recursos florestais só era admitida sob as bases da 

tradicionalidade indígena, ou seja, segundo seus usos e costumes tradicionais. As 

comunidades poderiam usar livremente madeira para construção de habitações, canoas, 

cercas, rituais, utensílios, dentre outros exemplos. 

Todavia, a Medida Provisória nº 2.166-67, de 24.08.2001, acresceu o artigo 3º-A ao 

Código Florestal179, possibilitando a extração de madeira através de “manejo sustentável”. 

A intenção do Poder Executivo federal, com esta medida, foi a de oferecer um 

caminho legal para a comercialização de madeira de modo alegadamente não predatório, 

dados os assustadores índices de desmatamento na região amazônica, sendo que em muitos 

casos lideranças indígenas celebravam acordos com madeireiros, a fim de vender toras de 

árvores, sendo exemplo mais notório o dos Kayapó (Pará). 

A estratégia do governo federal padece do comodismo nacional, que prefere optar por 

um caminho mais simples, mesmo quando não é o mais correto. 

Em primeiro lugar, a positivação por meio de medida provisória causa espanto, haja 

vista que não há como se justificar o requisito constitucional da urgência (CR, art. 62, caput) 

da exploração madeireira. 

No que tange ao conteúdo da norma, não faz parte da cultura indígena a extração e 

comercialização de madeira, ainda que de forma “sustentável”, vocábulo que aliás se presta a 

tingir de tonalidade verde as mais bárbaras e predatórias condutas, além de ser redundante, já 

que em tese somente atividades sustentáveis deveriam ser autorizadas pelo Estado. 

                                                 
179 In verbis “A exploração dos recursos florestais em terras indígenas somente poderá ser realizada pelas 
comunidades indígenas em regime de manejo florestal sustentável, para atender a sua subsistência, respeitados 
os arts. 2º e 3º deste Código.”. 



 198 

De fato, não há amparo no art. 231 da Constituição para que o regime das terras 

indígenas passe a comportar a exploração capitalista de madeira. 

Não se trata aqui de pregar que os povos indígenas permaneçam estagnados no tempo, 

sem adotar novas tecnologias, mas é imperioso que isso se faça sem risco para sua cultura e 

para o meio ambiente. 

O comodismo do Poder Público prefere sem dúvida optar pelo manejo florestal 

“sustentável”, do que investir em educação para as populações indígenas, em capacitação para 

sistemas agroflorestais de baixo impacto, no manejo de pesca, na recuperação de áreas 

degradadas e na qualificação profissional através dos saberes indígenas (artesanato, p. ex.), 

medidas que redundariam numa sensível melhora da qualidade de vida destes povos. 

Não. É mais simples reproduzir uma estrutura de 500 anos de exploração, na qual o 

índio venderá toras para o madeireiro. 

Conforme referem Guilherme Purvin Figueiredo e Márcia Dieguez Leuzinger (2001): 

 

A linha de argumentação dos defensores dessa flexibilização, como se vê, é bastante 
atraente. Busca-se confrontar uma postura aparentemente conservadora e retrógrada 
(uma paternalista imposição de restrições) com uma visão moderna, afinada com a 
política de direitos humanos e de autodeterminação dos povos indígenas. Todavia, 
apenas en passant, indaga-se:  
a) Não estaríamos, na realidade, vendendo aos povos indígenas um valor cultural 
próprio da civilização européia? 
b) Acaso pleitearam os representantes dos povos indígenas a flexibilização do regime 
jurídico de suas terras, visando a obtenção do direito de cortar árvores para 
comercializá-las junto a madeireiras japonesas?  
c) Pensaram os especialistas em direitos indígenas em alguma forma para conter a 
agressividade das madeireiras contra a cultura dos povos indígenas, a partir do 
momento em que entrar em vigor o regime de menor proteção dessas terras? 

 

O manejo florestal, técnica adotada como alternativa ao corte raso de florestas, e que 

promete perenidade na exploração destes recursos, baseando-se na extração de árvores adultas 

e posterior recuperação da área, é sistema de duvidosa viabilidade para os povos da floresta 

(índios e comunidades tradicionais), como demonstra a experiência fracassada do manejo 

florestal por seringueiros de reservas extrativistas. 

No caso análogo das reservas extrativistas amazônicas, observa-se a crise do modelo 

tradicional de vida dos seringueiros. Conforme diagnosticado pela entidade WWF-Brasil, 

atualmente as associações representantes dos extrativistas têm orientado sua estratégia para o 

desenvolvimento de experiências de geração de renda baseadas no manejo florestal de 

recursos madeireiros. Esta atividade econômica, que deveria ser complementar as demais 



 199 

atividades extrativistas tradicionais, acaba se tornando sua atividade principal (Souza e 

Oliveira, 2005, p. 3). 

Conforme aponta Georgheton Melo Nogueira (2007, p. 20-21), assiste-se na 

atualidade à mercantilização da visão sobre a Natureza por parte dos povos que vivem na 

floresta. “É o mundo e toda a sua diversidade reduzido à realidade do mercado”, anota o 

economista, que, ao indagar em reunião de extrativistas em qual atividade investiriam os 

recursos oriundos da venda de madeira extraída da reserva, recebeu como resposta majoritária 

que isto ocorreria na criação de bovinos180, concluindo acertadamente que “a extração da 

madeira é vista pelos manejadores comunitários como uma forma de capitalização 

suficientemente capaz de engendrar outras atividades, geralmente determinadas pela afinidade 

e pelas expectativas de retorno”. 

Não se pode esquecer que, no caso das reservas extrativistas estaduais de Rondônia, 

ante a pouca desenvoltura empresarial (ou predatória?) das lideranças seringueiras, estas 

acharam mais cômodo simplesmente atuar como “testas de ferro” de madeireiros locais, os 

quais passaram a gerenciar de fato os planos de manejo, pagando percentagens às 

comunidades (Abi-Eçab, 2010). 

Ora, se no caso das populações de seringueiros, comunidades que, embora 

tradicionais, sempre estiveram incorporadas à sociedade nacional e ao sistema capitalista em 

razão da coleta do látex da seringueira ou da castanha, o modelo tem se mostrado inviável 

ambiental e economicamente, como teria êxito em povos indígenas com maior barreira 

cultural e menos adaptados ainda ao sistema capitalista? Se os seringueiros não conseguem 

gerenciar planos de manejo florestal sustentável, conseguirão os índios faze-lo? 

Pior que isso, se no caso das reservas extrativistas (cujas populações já estão 

integradas ao capitalismo, repita-se) o ordenamento só admite a exploração comercial de 

recursos madeireiros em bases sustentáveis e em “situações especiais e complementares às 

demais atividades” desenvolvidas na reserva extrativista, conforme disposto no regulamento e 

no plano de manejo181, como então seria possível no caso dos índios Medida Provisória 

autorizar um regime mais agressivo sob os prismas ambiental, social (cultural) e econômico? 

                                                 
180 A atividade pecuária extensiva não é sequer admitida em reservas extrativistas, já que a o art. 18, caput, da 
Lei 9.985/2000, determina que tal modalidade de unidade de conservação tem sua área utilizada por populações 
extrativistas tradicionais, cuja subsistência baseia-se no extrativismo e, complementarmente, na agricultura de 
subsistência e na criação de animais de pequeno porte, tendo como objetivos básicos proteger os meios de vida e 
a cultura dessas populações, e assegurar o uso sustentável dos recursos naturais. Ora, é claro que a criação de 
bovinos não faz parte do extrativismo, nem se trata de criação de animais de pequeno porte e nem pertence ao 
meio de vida e cultura das populações tradicionais, além de ser de duvidosa sustentabilidade. 
181 Lei 9.985/2000, art. 18, § 7º. 



 200 

Estamos, portanto, diante de exemplo evidente de retrocesso ambiental, já que a norma 

visa a propiciar um regime de exploração mais impactante, tanto do ponto de vista do meio 

ambiente natural como do meio ambiente cultural, estimulando uma exploração mais 

intensiva das terras indígenas, e o motivo, ao que tudo indica, é reconhecimento da 

incapacidade estatal em combater a extração e comércio ilegais de madeira feita por 

lideranças indígenas e madeireiros. 

A casuística demonstra, infelizmente, que a grande maioria dos planos de manejo 

florestais realizados na Amazônia se caracterizam por serem documentos que não 

correspondem à realidade, ou melhor, documentos que acobertam a realidade, no mais das 

vezes criminosa. A fiscalização ambiental na região é notoriamente insuficiente em recursos 

humanos e materiais, e é pouco razoável supor que a exploração madeireira em terras 

indígenas resultaria diferente daquela generalizada em regiões como a Amazônia Legal. 

O Estado, mais uma vez com incúria, autoriza de modo cabalmente inconstitucional 

uma atividade que pode comprometer irremediavelmente o meio ambiente natural e cultural, 

mostrando prevalência do interesse econômico sobre a proteção ambiental, olvidando 

políticas públicas que estimulassem formas menos lesivas de exploração (agricultura familiar, 

artesanato, etc.). 

 

6.4. Responsabilidade ambiental 

 

A Constituição da República, no parágrafo 3º do art. 225, estabelece um tríplice 

modelo de responsabilização por danos causados ao meio ambiente, assinalando que as 

atividades nocivas a esse bem jurídico sujeitam os infratores – pessoas físicas ou jurídicas – a 

consequências de índole penal, administrativa e civil.  

Com efeito, é vital, para o cumprimento da função ambiental das terras indígenas, que 

existam mecanismos que assegurem a responsabilização por condutas que acarretem dano ou 

risco de dano ambiental. Assim, cumpre analisar a responsabilidade nas esferas 

administrativa, civil e penal182, estudo este focado nos pontos específicos relativos às terras 

indígenas. 

 

                                                 
182 Lembra-se que as esferas de ilicitude penal e administrativa podem ser coincidentes, ou não, em razão da 
autonomia das instâncias. Assim, por exemplo, um fato pode ser administrativamente típico porém penalmente 
atípico. Um ilícito penal pode exigir modalidade dolosa enquanto nas esferas civil e administrativa a 
responsabilidade é objetiva. 



 201 

6.4.1. Esfera administrativa 

 

O poder de polícia183 administrativa tem por objetivo precípuo salvaguardar a ordem 

social. Como se pode facilmente inferir, não se trata de uma faculdade, mas de um dever-

poder, sendo incumbência da Administração tutelar a ordem pública. Por meio dessa função 

administrativa e da imposição de balizamentos às atividades individuais ou coletivas, realiza-

se a ordem pública. 

A partir daí, é possível afirmar que, no exercício do poder de polícia ambiental, a 

Administração atua no sentido de proteger o meio ambiente mediante o controle de atividades 

individuais e coletivas, públicas ou particulares, e a imposição de um fazer, de um não fazer 

ou, ainda, de tolerar que seja feito, com vistas à promoção da ordem pública ambiental.  

Nicolao Dino Neto (2011) atenta que, a despeito do grau superlativo de relevância que 

a Constituição brasileira confere ao meio ambiente, erigindo-o ao patamar de bem jurídico 

fundamental, as medidas no campo administrativo não têm sido suficientes para conter o 

ritmo acelerado de compressão predatória incidente na maioria dos biomas brasileiros. 

Na seara das terras indígenas, tal deficiência é observada de modo ainda mais 

acentuado. 

Além disso, há um agudo déficit de atuação estatal do Ibama, órgão competente para o 

exercício da atividade de polícia administrativa ambiental em terras indígenas (art. 7º da LC 

140/2011).  

A atuação desta autarquia, embora não desça ao patamar da Funai, encontra-se muito 

aquém do necessário para a defesa de um patrimônio da magnitude dos recursos naturais 

existentes nas terras indígenas. Desde que se iniciou nos últimos anos o desmonte do 

Ibama184, especialmente com a política do Ministério do Meio Ambiente de celebrar, com os 

órgãos ambientais dos Estados, os denominados “pactos federativos de gestão descentralizada 

e compartilhada da política ambiental”185, e com o fechamento de inúmeros escritórios em 

                                                 
183 O mais consagrado conceito de poder de polícia é o contido no art. 78 do Código Tributário Nacional: 
“Considera-se poder de polícia atividade da administração pública que, limitando ou disciplinando direito, 
interesse ou liberdade, regula a prática de ato ou abstenção de fato, em razão de interesse público concernente à 
segurança, à higiene, à ordem, aos costumes, à disciplina da produção e do mercado, ao exercício de atividades 
econômicas dependentes de concessão ou autorização do Poder Público, à tranquilidade pública ou ao respeito à 
propriedade e aos direitos individuais ou coletivos.”. 
184 É fato notório que em 2007, diante da conduta de servidores do Ibama e membros do MPF e do MPE de 
Rondônia diante das irregularidades no licenciamento das UHE de Santo Antônio e Jirau, o então Presidente da 
república Luís Inácio Lula da Silva afirmou categoricamente: "Se eu pudesse acabaria com o Ibama". 
185 Afastando-se de sua missão de executora dos desígnios da vontade nacional, a União mantém postura cada 
vez mais passiva na área ambiental, o que muitas vezes significa cumplicidade com posturas de “flexibilização” 



 202 

todo o país,  o órgão ambiental federal está cada vez mais longe do objeto de sua tutela, no 

caso, as terras indígenas. 

Sob o aspecto normativo, há incongruências que geram um baixo grau de proteção das 

terras indígenas no campo da responsabilidade administrativa. 

Isto porque o Decreto 6.514/2008, que dispõe sobre as infrações e sanções 

administrativas ao meio ambiente e estabelece o processo administrativo federal para 

apuração destas infrações, não possui um tratamento sistemático para as áreas protegidas, 

dispondo de sanções mais graves para ilícitos perpetrados contra unidades de conservação, ao 

tempo em que é omisso com relação às terras indígenas. 

Ao tratar das infrações cometidas exclusivamente em unidades de conservação (tema 

que mereceu uma subseção própria), o Decreto 6.514/2008 dispõe, por exemplo, ser infração 

administrativa introduzir em unidade de conservação espécies alóctones (art. 84), não 

existindo qualquer sanção para quem pratique semelhante conduta em terra indígena. 

Mais adiante, o Decreto prevê as seguintes infrações: 

 

Art. 86. Realizar pesquisa científica, envolvendo ou não coleta de material 
biológico, em unidade de conservação sem a devida autorização, quando esta for 
exigível: 
Multa de R$ 500,00 (quinhentos reais) a R$ 10.000,00 (dez mil reais). 
(...) 
Art. 89.  Realizar liberação planejada ou cultivo de organismos geneticamente 
modificados em áreas de proteção ambiental, ou zonas de amortecimento das demais 
categorias de unidades de conservação, em desacordo com o estabelecido em seus 
respectivos planos de manejo, regulamentos ou recomendações da Comissão 
Técnica Nacional de Biossegurança - CTNBio: 
Multa de R$ 1.500,00 (mil e quinhentos reais) a R$ 1.000.000,00 (um milhão de 
reais). 
(...) 
Art. 92.  Penetrar em unidade de conservação conduzindo substâncias ou 
instrumentos próprios para caça, pesca ou para exploração de produtos ou 
subprodutos florestais e minerais, sem licença da autoridade competente, quando 
esta for exigível: 
Multa de R$ 1.000,00 (mil reais) a R$ 10.000,00 (dez mil reais). 

 

As mesmas condutas perpetradas no interior de terra indígena seriam atípicas, não se 

cogitando, por óbvio, de aplicação por analogia, haja vista o princípio da reserva legal. 

Lembre-se, ainda, outra grave omissão legal, já que o Decreto prevê, no seu art. 93, 

que as infrações nele previstas quando forem cometidas ou afetarem unidade de conservação 

ou sua zona de amortecimento, terão os valores de suas respectivas multas aplicadas em 

                                                                                                                                                         

por parte dos Estados, com isso atendendo aos reclamos das elites políticas regionais, atreladas na maioria das 
vezes aos setores degradadores (Abi-Eçab, 2012, p. 176-178) 



 203 

dobro, ressalvados os casos em que a determinação de aumento do valor da multa seja 

superior a este.  

Para as terras indígenas, diante desta clamorosa omissão legal, seriam aplicáveis as 

infrações cabíveis para a propriedade comum. É o caso do desmatamento ilegal em APP 

(“Art. 49. Destruir ou danificar florestas ou qualquer tipo de vegetação nativa, objeto de 

especial preservação, não passíveis de autorização para exploração ou supressão: Multa de R$ 

6.000,00 (seis mil reis) por hectare ou fração.”), punido com idêntico rigor o desmate 

realizado em uma propriedade privada e em uma terra indígena! 

Bastaria, para dotar o decreto de uma abordagem sistêmica, que a expressão “unidades 

de conservação” fosse substituída por “áreas protegidas”, de modo a abranger também as 

terras indígenas e quilombolas. 

Com isso poderia se recuperar o efeito de prevenção geral decorrente da aplicação das 

sanções administrativas ambientais, tendo em vista o caráter pedagógico ínsito ao exercício do 

poder sancionador, que espraia seus efeitos em relação ao infrator e aos demais membros da 

coletividade. 

 

6.4.2. Esfera civil  

 

A responsabilidade ambiental civil funciona como processo de internalização 

(Benjamin, 1998), compelindo o degradador a incorporar os custos do processo produtivo 

não-sustentável que seriam repassados a sociedade na forma de externalidades negativas. 

Fundada tanto no princípio da precaução-prevenção como no do usuário-pagador,  

nosso sistema jurídico exige a reparabilidade integral do dano ambiental (idem), assegurando 

proteção efetiva ao meio ambiente ecologicamente equilibrado, inclusive por um traço 

peculiar que não integra as esferas administrativa e penal da responsabilidade ambiental qual 

seja, o de não estar sujeito aos efeitos da prescrição186. 

                                                 
186 “6. O direito ao pedido de reparação de danos ambientais, dentro da logicidade hermenêutica, está protegido 
pelo manto da imprescritibilidade, por se tratar de direito inerente à vida, fundamental e essencial à afirmação 
dos povos, independentemente de não estar expresso em texto legal. 7. Em matéria de prescrição cumpre 
distinguir qual o bem jurídico tutelado: se eminentemente privado seguem-se os prazos normais das ações 
indenizatórias; se o bem jurídico é indisponível, fundamental, antecedendo a todos os demais direitos, pois sem 
ele não há vida, nem saúde, nem trabalho, nem lazer, considera-se imprescritível o direito à reparação. 8. O dano 
ambiental inclui-se dentre os direitos indisponíveis e como tal está dentre os poucos acobertados pelo manto da 
imprescritibilidade a ação que visa reparar o dano ambiental.” (REsp nº 1120117/AC, 2ª Turma do STJ, Rel. 
Eliana Calmon. j. 10.11.2009, unânime, DJe 19.11.2009). No mesmo sentido: REsp nº 647.493/SC, rel. João 
Otávio de Noronha, j. 22.05.2007. 



 204 

Na esfera civil da responsabilidade ambiental, há tanto uma dimensão patrimonial 

como uma extrapatrimonial do dano (dano moral coletivo), e, ainda, os danos sociais 

vinculados ao dano ambiental, este surgido em situações concretas específicas, decorrente do 

fato de a população ficar privada da fruição coletiva do bem ambiental (Steingleder, 2004, p. 

158-170). 

Em primeiro lugar, a dimensão patrimonial, isto é, a lesão ao bem ambiental 

fisicamente considerado (vegetação danificada, carbono liberado, rios poluídos, etc.), e que 

implica na necessidade de reconstituição do ambiente lesado. 

Uma segunda dimensão é a do dano moral coletivo, decorrente do fato de a 

coletividade ser atingida em sua esfera psíquica pelo dano ambiental causando em terras 

indígenas, haja vista serem estas espaços territoriais especialmente protegidos e por isso bem 

de uso comum do povo.  

A terceira dimensão de responsabilização civil é verificada com a lesão às populações 

socialmente afetadas com a conduta causadora do dano ambiental, e que ficam privadas dos 

serviços ambientais afetados. Diz-se populações em sentido genérico pois não apenas 

comunidades indígenas mas populações não índias do entorno da terra indígena podem ser 

lesadas, v.g., no caso de um dano a um curso d’água no interior da TI afetar populações que 

dele se beneficiam fora da área. 

Cabe lembrar que determinadas condutas lesivas ao ambiente praticadas na área de 

entorno da terra indígena podem acarretar danos a esta, de modo a preponderar o interesse na 

defesa deste ETEP, com suas inevitáveis consequências. Por exemplo: o órgão ambiental 

competente será o Ibama, a atribuição será do MPF e a competência da Justiça Federal, ainda 

que a conduta tenha sido perpetrada em imóvel que não seja da União, pois houve lesão, ainda 

que indireta a bem ambiental sob tutela federal. 

 

6.4.3. Esfera penal 

 

O Direito Penal contemporâneo volta-se precipuamente para a defesa dos direitos 

fundamentais expressos no texto constitucional, dotados de força em razão de mandatos 

expressos de criminalização, instrumento imprescindível na tutela daqueles (Gonçalves, 

2007), sendo exemplo claro disso o disposto no parágrafo 3º do art. 225 da CR187. 

                                                 
187 Razão pela qual é inviável a aplicação do princípio da insignificância na matéria ambiental, pois a biota, 
conjunto de seres animais e vegetais de uma região, pode se revelar extremamente diversificada, ainda que em 
nível local. Em pequenas áreas podem existir espécimes só ali encontradas, de forma que determinadas condutas, 



 205 

A legislação a respeito, todavia, não se encontra a altura da magnitude do bem 

jurídico, o que afronta a Convenção 169 da OIT, que dispõe em seu artigo 18: “A lei deverá 

prever sanções apropriadas contra toda intrusão não autorizada nas terras dos povos 

interessados ou contra todo uso não autorizado das mesmas por pessoas alheias a eles, e os 

governos deverão adotar medidas para impedirem tais infrações”. 

Nos rincões do país, as terras indígenas são espaços em que reina a anomia188, sendo 

oportuno lembrar as palavras do Ministro Francisco Rezek em voto proferido no STF: 

“Somos, embora Estado federal, uma civilização única, subordinada a uma ordem jurídica 

central. A qualquer brasileiro, em qualquer ponto do território nacional, assiste o direito de 

querer ver honrada a Constituição em qualquer outro ponto do mesmo território.”189. 

Infelizmente tem sido vasta a casuística de crimes contra o ambiente, ou com reflexos 

indiretos sobre o meio ambiente, perpetrados em terras indígenas, com a predominância para a 

exploração de madeira e mineração (Barreto, Araújo e Brito, 2010, p. 150 e ss.)190. 

No que tange aos crimes contra a flora, sendo as terras indígenas consideradas áreas de 

preservação permanente pelo Código Florestal (art. 3º, caput, “g”), a destruição ou a 

danificação de vegetação ali localizada, mesmo que em formação, amoldava-se ao tipo do art. 

38 da Lei 9.605/1998. 

Ocorre que, com o advento da Lei nº 11.284/2006, acrescentou-se à Lei 9605/1998 o 

art. 50-A, tipificando a conduta de desmatar, explorar economicamente ou degradar floresta, 

plantada ou nativa, em terras de domínio público ou devolutas, sem autorização do órgão 

competente, e prevendo pena sensivelmente mais severa que a do art. 38191, agravamento este 

decorrente dos alarmantes índices de desflorestamento na Amazônia. 

Desse modo, por serem as terras indígenas de domínio público, se a degradação no 

interior delas for de floresta, estará configurado crime do art. 50-A da Lei de Crimes 

                                                                                                                                                         

inicialmente insignificantes, podem conter potencialidade suficiente para causar danos irreparáveis ao meio 
ambiente (Brasil, TRF da 1ª Região, Ap. Crim. 2004.34.00.024753-1/DF, relator Desembargador Federal 
Tourinho Neto, 3ª Turma, unânime, DJ 31.03.2006, p. 15). 
188 O que é reconhecido pelo TCU, conforme já visto (Brasil, TCU, Acórdão nº 560/2007, Plenário, publicado no 
Diário Oficial da União de 13.4.2007, seção 1, p. 283-284). 
189 Brasil, STF, RE 153.531-8, 2ª Turma, j. 3/6/1997, rel. Marco Aurélio. In Revista de Direito Ambiental, v. 18, 
p. 315 e ss., abr.-jun./2000. 
190 No mesmo estudo, a análise das infrações penais ocorridas em áreas protegidas do Pará revelou que os crimes 
florestais predominaram em 76% dos casos, incluindo a extração e o transporte ilegais de madeira (59%) e o 
desmatamento para abertura de estradas e atividades agropastoris (17%). Nas Unidades de Conservação os 
processos envolviam vários tipos de crimes, o que mostra uma diferença de padrão das infrações observadas em 
terras indígenas. 
191 Reclusão de 2 (dois) a 4 (quatro) anos prevista no art. 50-A contra detenção, de 1 (um) a 3 (três) anos previsto 
no art. 38 e 39. 



 206 

Ambientais192. Por outro lado, nos casos de a vegetação degradada na terra indígena não ser 

floresta (mas sim cerrado, caatinga, mangue, vegetação fixadora de dunas, p. ex.) a conduta 

configurará o crime do artigo 38 do mesmo diploma legal. 

No caso do art. 38 da Lei 9.605/1998 incidirá, dentre outras, as agravantes do art. 15, 

“d” (pois os danos ambientais ocorrem em propriedade alheia, da União) e a da alínea “e”, eis 

que as terras indígenas são áreas sujeitas, por ato do Poder Público (portaria de demarcação 

do Ministério da Justiça), a regime especial de uso do ponto de vista ambiental. Lembre-se 

que, no caso do crime do art. 50-A, não incidirá a majorante da alínea “d” do art. 15, eis que a 

“propriedade alheia” é elemento do tipo penal, permanecendo aplicável, no entanto, a 

agravante da alínea “e”, pois nem toda a terra pública é sujeita a regime especial de uso como 

é o caso da terra indígena. 

Outra modalidade de delito contra a flora é o de incêndio, consubstanciado na prática 

da queimada e tipificado no artigo 41 da Lei nº 9.605/1998. 

O tipo penal do crime de incêndio em mata ou floresta reside, pela própria definição 

legal, na hipótese da configuração de fogo descontrolado e de proporções em ambiente 

arbóreo protegido pela lei ambiental193, sendo requisitos a significativa proporção e 

dificuldade de controle em sua propagação ou extinção194. 

O indígena poderá ser sujeito ativo do crime, se a conduta for praticada fora dos 

limites da tradicionalidade, ou seja, excedendo a autorização constitucional do art. 231, já que 

o art. 41 da Lei 9.605/98 incrimina a conduta de causar incêndio em mata ou floresta, palavras 

essas que devem ser entendidas em sentido amplo.”195. 

Se a queimada ocorre em área já desmatada, a conduta pode se amoldar ao art. 48 da 

Lei 9.605/1998, consistente em impedir ou dificultar a regeneração natural de florestas e 

demais formas de vegetação. 

Com relação à extração ilegal de minérios em terra indígena, a conduta configura 

crime de usurpação de matéria prima pertencente à União (art. 2º da Lei nº 8.176/1991) em 

                                                 
192 “1. A par do entendimento anterior dos Tribunais pátrios, no sentido de que a retirada de árvores de área de 
domínio público configuraria o delito de furto, com o advento do art. 50-A da Lei dos Crimes Contra o Meio 
Ambiente, tal conduta recebeu nova definição jurídica. 2. Tendo os agentes sido condenados à forma qualificada 
do art. 155 do Estatuto Repressivo, a novel tipificação deve prevalecer, tanto em face da especialidade da norma 
quanto da menor cominação in abstrato.” (Brasil, TRF da 4ª Região, Ap. Crim. nº 2004.71.05.006249-7/RS, 8ª 
Turma, rel. Élcio Pinheiro de Castro. j. 09.01.2008, unânime). 
193 Brasil, STJ, REsp nº 933.356/MG, rel. Ministra Maria Thereza de Assis Moura, j. 18.12.2007. 
194 Brasil, TRF da 4ª Região, Apelação Criminal nº 2005.72.04.010264-0/SC, 8ª Turma, Rel. Paulo Afonso Brum 
Vaz. j. 17.09.2008, unânime, DE 24.09.2008. 
195 Brasil, TRF da 1ª Região, Apelação Criminal n. 2000.38.00.018570-6/MG, Rel. Desembargador Federal 
Cândido Ribeiro, Terceira Turma, DJ de 18.08.2006, p. 27. 



 207 

concurso material com o crime de dano à área de preservação permanente (art. 38 da Lei nº 

9.605/1998)196. 

No que tange aos crimes contra a fauna, a caça e a pesca praticadas no interior de 

terras indígenas por não-índios caracterizam os crimes previstos respectivamente nos artigos 

29 e 34 da Lei 9605/1998. 

No caso da pesca, as terras indígenas se amoldam à categoria de “lugares interditados 

por órgão competente”, elemento do tipo do art. 34. Isso porque o ato de demarcação da terra 

indígena, no caso a publicação da portaria do Ministro da Justiça em órgão oficial, 

imediatamente interdita tal espaço territorial ao uso por não-índios, eis que fora dos limites 

traçados no art. 231 da Constituição da República. 

De outro lado, cabe analisar, diante do contexto de transfiguração cultural de muitas 

comunidades indígenas, as situações de caça e pesca praticada por indígenas de forma que 

não-tradicional, isto é, fora dos “usos, costumes e tradições” (CR, art. 231, § 1º). É o caso, por 

exemplo, da pesca em escala comercial ou da que se utiliza de métodos predatórios obtidos a 

partir do contato com a sociedade ocidental, como uso de explosivos, tarrafas, malhadeiras, 

por exemplo. No caso da caça, o emprego de armas de fogo por índios não se configura em 

prática “tradicional” e vem causando impacto ambiental crescente. 

A caça, se praticada de forma tradicional, ou seja, segundo os usos, costumes e 

tradições indígenas (que dela necessitam para obtenção de proteína), não configura crime. 

Todavia, em se afastando destas características, isto é, se praticada num contexto capitalista, 

caracteriza o tipo previsto no art. 29 da Lei 9605/1998. São exemplos disso a captura de 

animais para revenda, a caça para obtenção de penas de aves ou peles de outros animais para 

comércio, ainda que travestida de artesanato, já que tais condutas não se abrigam sob 

tradicionalidade. 

Lembre-se que, além das sanções previstas pelos crimes contra o ambiente, incidem as 

normas do Código Penal que protegem o patrimônio da União, podendo, por exemplo, haver 

furto (CP, art. 155), no caso da subtração de recurso florestal, faunístico ou mineral do interior 

da terra indígena, seja por não índios, seja por índios que estejam fora dos usos, costumes e 

tradições previstos na Constituição197. 

                                                 
196 Nesse sentido: Brasil, TRF da 1ª Região: Apelação Criminal nº 2003.41.00.000383-5/RO, 4ª Turma, Relator 
Desembargador Federal Carlos Olavo, julgado em 8.11.2005, unânime. 
197 “PENAL. PERMISSÃO DA AUTORIDADE COMPETENTE ART. 39 DA LEI 9605/98. CORTE DE 
ÁRVORES. RESPONSABILIDADE PENAL DE INDÍGENAS. 



 208 

Além disso, o agente que recebe tais bens, os quais são produto de crime, daquele que 

praticou a caça, incide no tipo do art. 180 do Código Penal (receptação), havendo 

agravamento da sanção no caso do recebimento ser com fim de comércio (art. 180, § 1º). 

Outro crime com reflexos sobre a função ambiental consiste na já mencionada prática 

de arrendamento de terras indígenas por índios a agropecuaristas não índios, conduta esta que 

configura estelionato (Código Penal, art. 171)198, além das sanções por eventual crime 

ambiental. 

A proteção penal à integridade das terras indígenas encontra-se também no crime 

previsto no art. 20 da Lei nº 4.947/1966, que tipifica a conduta de invadir, com a intenção de 

ocupá-las, terras da União, dos Estados e dos Municípios, prevendo como pena detenção de 

seis meses a três anos. Tal delito é verificado com frequência e possui como requisitos a 

entrada mediante violência, a ocupação à força199. 

 

6.4.4. Imputabilidade ambiental dos indígenas 

 

É noção tão corrente quanto equivocada a de que os indígenas são inimputáveis, de 

modo que não poderiam ser responsabilizados por atos ilícitos.  

Na esfera civil, segundo a redação do Código Civil de 2002, os índios não são mais 

considerados como pessoas relativamente incapazes, como fazia o Código de 1916 (art. 6º, 

III), apenas sendo reconhecida sua situação de vulnerabilidade econômico-social, conforme as 

circunstâncias do caso concreto200. 

                                                                                                                                                         

Muito embora a Constituição preconize que os índios possuem posse e usufruto de terras por eles ocupadas, 
conforme suas atividades produtivas, usos, costumes e tradições, sua exploração não pode ser indiscriminada de 
forma a evitar os danos ao meio ambiente. 
(Brasil, TRF da 4ª Região, 8ª Turma, Apelação Criminal nº 2000.72.05.005860-0/SC, rel. Desembargador 
Federal Luiz Fernando Wowk Penteado, j. 09.11.2005, v.u., publicado no DJU de 23.11.2005). 
198 “ESTELIONATO. ARRENDAMENTO DE TERRAS INDÍGENAS. ART. 171, § 2º, I, CP. 1. As terras 
indígenas, sendo patrimônio da União, são inalienáveis e indisponíveis, insuscetíveis a exploração de terceiros 
senão pelos próprios índios, observando as regras estabelecidas pela Funai. Arrendamento irregular em favor de 
terceiro. 2. Os réus tinham plenas condições de conhecer a ilicitude de suas condutas, já que, sendo lideranças 
indígenas, deveriam ser conhecedores dos limites entre o lícito e o ilícito em se tratando de arrendamento de 
terras indígenas. Condenação adequada e pena de reclusão bem substituída. Multa mantida, ressalvado o 
parcelamento. 3. Recurso improvido. (Brasil, TRF da 4ª Região, Apelação criminal nº 2001.04.01.080440-0, 
Turma Especial, relator Volkmer de Castilho, publicado em 14/08/2002). 
199 Brasil,TRF da 1ª Região, Apelação Criminal nº 1999.43.00.001172-9/TO, 3ª Turma, Rel. Cândido Ribeiro. j. 
29.08.2006, unânime. 
200 Brasil, TRF da 4ª Região, Apelação Cível nº 2009.70.06.000744-2/PR, 6ª Turma, Rel. João Batista Pinto 
Silveira. j. 25.11.2009, unânime, DE 03.12.2009. 



 209 

Portanto, nada obsta que os membros da comunidade responsáveis pelo ilícito 

ambiental civil, venham a responder pelo dano causado201. 

Igualmente na esfera penal, o Estatuto do Índio (Lei 6.001/1973) reconhece como 

regra a imputabilidade ao estabelecer que “no caso de condenação do índio por infração penal, 

a pena deverá ser atenuada e na sua aplicação o juiz atenderá também ao grau de integração 

do silvícola” (art. 56). 

No caso de dificuldade de compreensão acerca do caráter criminoso de algumas 

condutas tipificadas, em razão de diferenças étnicas e culturais, poderá se questionar a 

existência de potencial consciência da ilicitude, e não de desenvolvimento mental incompleto 

ou retardado (art. 26 do Código Penal)202. 

É equivocado, portanto, o posicionamento de muitos juízes que consideram a 

imputabilidade tão somente em razão da “integração” ou não do índio à “civilização”. 

Segundo entendimento jurisprudencial, os índios são rotulados como “aculturados” ou 

“integrados”, analisando-se se são capazes de entender a ilicitude de suas condutas, muitas 

vezes exigindo-se laudo antropológico para dirimir dúvida a respeito (Rios et al., 2005, p. 

402; Dotti, 2009)203. 

Tal pensamento decorre talvez do disposto na Exposição de Motivos do Ministro 

Francisco Campos para o Código Penal de 1940, segundo a qual a “referência especial ao 

desenvolvimento mental incompleto ou retardado” dispensava “alusão expressa aos surdos-

mudos e silvícolas inadaptados”, certamente um ranço dos tempos coloniais, quando os índios 

eram considerados inferiores ou ignorantes. 

Na hipótese, inversa, ou seja, de o índio não compreender o caráter lícito de suas 

ações, acarretaria aplicação do art. 26 do Código Penal, submetendo-o à medida de segurança, 

                                                 
201 Impende lembrar que a restauração do ambiente lesado constitui propriamente um autônomo dever 
fundamental de proteção ambiental dos proprietários ou possuidores de determinado bem, fundado na 
Constituição e não apenas uma obrigação civil de natureza propter rem (visão civilista), conforme tem entendido 
o STJ (Fensterseifer e Sarlet, 2008). 
202 “Art. 26. É isento de pena o agente que, por doença mental ou desenvolvimento mental incompleto ou 
retardado, era, ao tempo da ação ou da omissão, inteiramente incapaz de entender o caráter ilícito do fato ou de 
determinar-se de acordo com esse entendimento. 
Parágrafo único.  A pena pode ser reduzida de um a dois terços, se o agente, em virtude de perturbação de saúde 
mental ou por desenvolvimento mental incompleto ou retardado não era inteiramente capaz de entender o caráter 
ilícito do fato ou de determinar-se de acordo com esse entendimento.”. 
203 Sobre a imputabilidade jurídico-penal do indígena, isto é, a sua capacidade ou incapacidade de culpa, refere 
René Ariel Dotti haver dois posicionamentos na jurisprudência segundo as condições pessoais do agente: a) 
quanto ao inadaptado, pode ser reconhecida a isenção de pena pela possível existência de incapacidade psíquica 
na compreensão do que seja ou não ato ilícito; b) quanto ao aculturado, não se admite a isenção de pena quando 
se tratar de "índio integrado e adaptado ao meio civilizado” (2009). 



 210 

o que é verdadeiro absurdo, já que na maioria dos casos o índio não possui nenhum retardo 

mental, mas apenas uma diferença cultural. 

Na verdade, a análise de eventual excludente de antijuridicidade comporta a 

verificação dos requisitos do art. 231 da Constituição, que consagra a existência da cultura 

indígena ao declarar que são reconhecidos aos índios sua organização social, costumes, 

línguas, crenças e tradições, devendo, segundo o Estatuto do Índio (art. 6º) ser respeitados os 

usos, costumes e tradições das comunidades indígenas e seus efeitos204. 

Pense-se no exemplo de um índio que se torna liderança de sua comunidade, passa a 

frequentar as grandes cidades para lutar por seus direitos, estuda, inclusive no nível 

universitário, percorre outros países na luta por sua causa, aprende outros idiomas. Quando 

voltar a sua terra e matar uma paca para comer, será responsabilizado pelo crime de caça? 

Certamente que não. 

Como já visto, o paradigma integracionista está superado, e o indígena pode assimilar 

hábitos da cultura européia sem que perca sua identidade indígena. 

Hipótese totalmente diferente seria a de índio que celebra acordo para venda de 

madeira da terra indígena, ou arrenda áreas para pecuária, ou comercializa animais silvestres, 

ou ainda aluga seu território para garimpeiros, já que isto jamais fez parte de sua cultura, 

estando tal conduta ao desabrigo do manto do art. 231 da Constituição.  

Conforme refere Fernando Mathias Baptista (Lima et al., 2002, p. 184-185): 

 

Não há ilicitude no uso dos recursos naturais se as atividades situam-se dentro dos 
limites da tradicionalidade, isto é, nos casos em que as atividades integram o modo de 
vida desses povos desde tempos imemoriais e foram passadas de geração a geração 
como conhecimento tradicional, e o destino das atividades é a subsistência. Nesses 
casos, não devem estas condutas ser atingidas pelas restrições impostas pela legislação 
ambiental. 

 

Situação distinta é a dos Kaiapó, que 

 

mantém intenso comércio de madeira, principalmente mogno, com diversas empresas 
madeireiras no estado do Pará, conduta esta fruto do processo histórico de contato 
desses povos com a sociedade envolvente, que estabeleceu padrões de conduta dos 
indígenas que refogem ao seu modo de vida tradicional. Os Kaiapó passam, portanto, 

                                                 
204 Acórdão nº 560/2007, do TCU, determina à FUNAI que “dê à Lei nº 6.001/1973, que dispõe sobre o Estatuto 
do Índio, interpretação conforme a Constituição Federal, no sentido de conceder aos índios brasileiros plena 
capacidade civil, quando evidenciarem assimilação dos usos e costumes da comunhão nacional, ou ainda 
demonstrarem compreensão dos problemas gerais e valores da sociedade, fatores estes que lhes permitam 
expressar sua vontade cientes das consequências dos atos praticados, evitando, assim, substituir a vontade dos 
índios e/ou de suas comunidades pela sua própria ou de seus agentes” (Brasil, TCU, DOU de 13.4.2007, seção 1, 
p. 283-284). 



 211 

a desempenhar o papel de comerciantes, empenhando suas atividades para a 
acumulação de riquezas” (idem, p. 185). 

 

Nesse caso, “a legislação ambiental deve ser aplicada, porquanto se trata de atividade 

que refoge o âmbito da tradicionalidade dos povos indígenas, e é contextualizada no mercado 

econômico da sociedade não indígena.” (idem). 

O STF manteve a condenação de índio pelos crimes de tráfico de drogas, associação 

para o tráfico e porte ilegal de arma de fogo, entendendo ser  

 

dispensável o exame antropológico destinado a aferir o grau de integração do paciente 
na sociedade se o Juiz afirma sua imputabilidade plena com fundamento na avaliação 
do grau de escolaridade, da fluência na língua portuguesa e do nível de liderança 
exercida na quadrilha, entre outros elementos de convicção (sic, destacou-se)205. 

 

Ora, com a devida vênia, não se trata de discussão de imputabilidade, mas sim de 

potencial consciência da ilicitude, elemento da culpabilidade. 

Portanto, o gozo do direito de usufruto exclusivo de seus recursos naturais não 

significa que podem os povos indígenas, a seu talante, devastar e destruir toda a flora e fauna 

de suas terras, à revelia das normas ambientais206. Para Fernando Mathias Baptista (Lima et 

al., 2002, p. 185-186): 

 

Na medida em que esta exploração se dê de acordo com os usos e costumes dos povos 
indígenas, não estão eles obrigados a cumprir com as normas e padrões ambientais 
exigidos para a população não indígena, pois a Constituição respalda seus usos e 
costumes como legítimos e reconhecidos pelo Estado brasileiro. 
(...)  
Talvez a produção em larga escala destinada ao mercado, o uso de mão de obra não 
indígena ou remunerada através das leis de mercado, ou a mecanização em 
substituição à artesania possam ser considerados indicadores iniciais de uma tendência 
ao afastamento das suas técnicas tradicionais. Afastando-se do respaldo de sua cultura 
tradicional, afasta-se o povo indígena do respaldo também da Constituição no que 
tange seus direitos específicos, enquadrando-se na legislação ambiental, constitucional 
e ordinária aplicável a todo e qualquer cidadão. Tal circunstância deve ser analisada 

                                                 
205 Brasil, STF, Habeas Corpus nº 85198/MA, 1ª Turma, Rel. Min. Eros Grau. j. 17.11.2005, unânime, DJ 
09.12.2005. 
206 “O direito que assiste aos índios sobre as terras tradicionalmente ocupadas por eles não lhes confere a 
prerrogativa de praticar impunemente atos que configurem infração penal. (...)“O reconhecimento da cultura 
indígena, determinou a obrigatoriedade, estabelecida tanto para o Estado quanto para a sociedade, de encarar os 
indígenas como pessoas independentes e capazes. A diferença étnica deve ser respeitada, protegida e valorizada. 
Significa que o índio, sujeito de direitos, deve ser encarado de outro modo pelo Estado, com a afirmação plena 
de sua identidade e capacidade. No entanto, esses uso e costumes indígenas, que constituem uma forma de 
'direito interno' da comunidade, por si só não afastam a aplicação do ordenamento jurídico positivo, tendo em 
vista que os índios estão cada vez mais integrados à cultura não-indígena. Em sociedades pluriétnicas como a 
nossa, os diferentes grupos étnicos vão agregando valores de outras culturas, sendo este inter-relacionamento 
inevitável, representando, também, uma faceta do direito à diversidade cultural.” (Brasil, TRF da 4ª Região, 8ª 
Turma, Apelação Criminal nº 2000.72.05.005860-0/SC, rel. Desembargador Federal Luiz Fernando Wowk 
Penteado, j. 09.11.2005, v.u., publicado no DJU de 23.11.2005). 



 212 

caso a caso, face à enorme sociodiversidade existente no país, que desautoriza 
qualquer tipo de generalização.”. 

 

Como se percebe, a melhor análise da imputabilidade do indígena não deve se fundar 

no critério de indivíduo aculturado/não-aculturado (ou integrado/não-integrado), mas sim a 

partir do critério conduta tradicional/não-tradicional. 

São exemplos de condutas típicas mas integrantes, em regra, dos usos e costumes 

indígenas a caça (tipificada pelo art. 29 da Lei 9605/1998), da pesca com o cipó timbó (art. 

35, II) e de sistemas agrícolas como a coivara (queimada), que impedem a regeneração da 

mata (art. 48). Nestas hipóteses, há tipicidade, mas a conduta está sob o abrigo do exercício 

regular de direito previsto na Constituição. 

O mesmo não ocorre, por outro lado, se a caça foge dos parâmetros da 

tradicionalidade, por exemplo, se a caça se destinar ao comércio, se pesca com timbó exceder 

os limites culturais, se a queimada se destinar à implantação de atividade agropecuária 

extensiva. 

Como bem ensina René Ariel Dotti (2009) 

 

A subsunção de fato praticado por indígena a um tipo penal não prescinde da 
avaliação percuciente não apenas dos aspectos objetivos da conduta mas, com maior 
atenção, dos aspectos subjetivos do autor, eis que, em tais casos, a ausência do 
conhecimento da ilicitude pode se verificar com maior frequência. Diante de uma lei 
especial defasada sobre os direitos dos índios, cumpre analisar com cuidado e 
independência o elemento da culpabilidade, em especial a imputabilidade, a 
individualização da pena, além de questões processuais. 

 

Importante frisar que não é vedado aos povos indígenas inserir-se no mercado 

econômico, o que fica a cargo do livre arbítrio da comunidade ou indivíduo. Porém, a partir 

do momento em que o fazem, passarão a estar adstritos às normas que incidem sobre toda a 

sociedade, inclusive as normas ambientais, devendo adequar-se às mesmas como qualquer 

cidadão. 

No que diz respeito à individualização da pena, admitida a capacidade de culpa e 

sendo o réu condenado, a dosimetria deverá observar as circunstâncias judiciais, as causas de 

aumento ou diminuição e as agravantes e atenuantes previstas no Código Penal, bem como a 

regra especial do art. 56 da Lei 6.001/1973. A pena deverá ser atenuada, devendo o 

magistrado atender também ao grau de integração207. A reclusão ou a detenção devem ser 

                                                 
207 O STF entendeu não ser cabível a atenuação da pena prevista no art. 56 da Lei 6.001/1973 no caso de índio 
que chefiava quadrilha dedicada à prática de tráfico de drogas, acolhendo, a nosso ver de modo equivocado, o 
regime de semiliberdade previsto no parágrafo único do mesmo artigo, em razão da “simples condição de se 



 213 

executadas, se possível, em regime de semiliberdade, no local de funcionamento do órgão 

federal de assistência aos índios mais próximo da habitação do condenado (art. 56, parágrafo 

único, da Lei 6.001/1973) (Dotti, 2009). 

Assim, é possível concluir, seguindo a lição de Guilherme Purvin de Figueiredo (2008, 

p. 153): 

 

Não é demais lembrar que índios (...) estão sujeitos às mesas leis ambientais aplicáveis 
em face de todo o restante da população brasileira. Gozam de prerrogativas especiais 
destinadas à proteção de sua cultura, muitas delas inspiradas em políticas de ações 
afirmativas, mas isso não lhes confere nenhuma imunidade diante das regras fixadas 
no Código Florestal, na Lei do Sistema Nacional de Unidades de Conservação ou na 
Lei de Crimes e Infrações Ambientais, por exemplo. 

 

Oportuno salientar que, em virtude da imputabilidade dos indígenas, a Administração 

pública não pode se tornar uma espécie de “seguradora universal” dos ilícitos por eles 

perpetrados. Nesse sentido, decidiu o TRF da 4ª Região: 

 

O fato de os índios usualmente viverem em comunidades economicamente 
desfavorecidas e, individualmente e em regra, não possuírem patrimônio apto a arcar 
com a responsabilidade por atos ilícitos, não implica a transferência da 
responsabilidade para a Administração Pública Federal, uma vez que não é a 
capacidade de pagamento que define tal responsabilidade. 
Diga-se também que a FUNAI não tem poder de polícia para impedir a saída dos 
indígenas das aldeias ou de restringir o ingresso deles onde quer que seja, sob pena 
de afronta à garantia constitucional de ir, vir e permanecer. Repise-se: indígenas são 
pessoas livres e, como tais, responsáveis pelos seus atos. A União e a FUNAI não 
são seus garantes e não tem o dever jurídico de controle dos passos e condutas dos 
índios, não se podendo, pois, alegar omissão antijurídica208. 

 

Cabe salientar que, em se tratando de ilícitos ambientais administrativos e penais, a 

regra do art. 6.º da Lei 9.605/1998 tem plena pertinência, ao dispor, com forte inspiração no 

princípio da proporcionalidade (Dino Neto, 2011), que, para a imposição de penalidade, a 

autoridade competente (judiciária ou administrativa) deverá observar, considerando as 

peculiaridades indígenas: a gravidade do fato, tendo em vista os motivos da infração e suas 

consequências para a saúde pública e para o meio ambiente (inciso I); os antecedentes do 

infrator quanto ao cumprimento da legislação de interesse ambiental (inciso II); e a situação 

econômica do infrator, no caso de multa (inciso III). 

 

                                                                                                                                                         

tratar de indígena” (Brasil, STF, HC nº 85198/MA, 1ª Turma, Rel. Min. Eros Grau. j. 17.11.2005, unânime, DJ 
09.12.2005. 
208 Apelação Cível nº 0003872-63.2004.404.7104/RS, 4ª Turma, Rel. Marga Inge Barth Tessler. j. 15.12.2010, 
unânime, publicado em 19.01.2011. 



 214 

6.5. Políticas públicas 

 

Conforme ensina Fábio Konder Comparato (2002), a legitimidade do Estado moderno, 

não mais se alicerça na expressão legislativa da soberania popular, mas na realização de 

finalidades coletivas, a serem alcançadas programadamente, por meio de políticas públicas ou 

programas de ação governamental. 

Trata-se, portanto, de concretizar direitos, de cumprir as promessas em favor de 

indivíduos ou coletividades vulneráveis, muitas vezes completamente excluídos do processo 

de desenvolvimento, 

Lembre-se que todo o quadro de mazelas socioambientais observado nas terras 

indígenas existe em grande dose pela ausência de políticas públicas efetivas em favor destes 

povos, havendo, todavia, acervo legal a amparar medidas que visem a concretização dos 

direitos fundamentais violados, garantindo-lhes o piso vital mínimo. 

Nos termos da Constituição de 1988, a República brasileira constitui Estado 

Democrático de Direito e tem como um de seus fundamentos a dignidade da pessoa humana 

(art. 1º, III), sendo o texto constitucional claro ao determinar que constituem objetivos 

fundamentais da República a construção de uma sociedade livre, justa e solidária, a 

erradicação da pobreza, da marginalização e a redução das desigualdades sociais e regionais, 

promovendo o bem de todos, livre de qualquer forma de discriminação (art. 3º), e 

assegurando-se o direito à vida (digna) e à segurança (art. 5º), o que abrange não apenas a 

sempre lembrada segurança jurídica, mas também a segurança alimentar, sanitária, ambiental, 

enfim, toda a forma de se minimizar o risco de violação a direito fundamental. Some-se a 

estes o direito universal à saúde (art. 196), à educação (art. 205), à proteção do patrimônio 

cultural (art. 216), ao equilíbrio ambiental (art. 225), à proteção da família (art. 226) e da 

criança e do adolescente (art. 227). 

Pode parecer redundante a enumeração destes direitos básicos garantidos a pessoa 

humana em geral, mas o fato é que na atualidade os índios encontram-se desprovidos da 

garantia da maior parte deles, seja quanto ao tipo, seja quanto à intensidade, o que acarreta a 

violação do direito a “reprodução física e cultural, segundo seus usos, costumes e tradições” 

(CR, art. 231, § 1º). 

No particular, dispõe o art. 2º do Decreto 5.051/2004, que promulga a Convenção nº 

169 da OIT sobre povos indígenas e tribais que os governos deverão assumir a 

responsabilidade de desenvolver, com a participação dos povos interessados, uma ação 



 215 

coordenada e sistemática com vistas a proteger os direitos desses povos e a garantir o respeito 

pela sua integridade, em ações que deverão incluir medidas que 

 

a) assegurem aos membros desses povos o gozo, em condições de igualdade, dos 
direitos e oportunidades que a legislação nacional outorga aos demais membros da 
população; 
b) promovam a plena efetividade dos direitos sociais, econômicos e culturais desses 
povos, respeitando a sua identidade social e cultural, os seus costumes e tradições, e as 
suas instituições; 
c) ajudem os membros dos povos interessados a eliminar as diferenças sócio-
econômicas que possam existir entre os membros indígenas e os demais membros da 
comunidade nacional, de maneira compatível com suas aspirações e formas de vida. 

 

Lembre-se que todos os mencionados direitos são de aplicabilidade imediata209 (CR, 

art. 5º, §§ 1º e 2º) devendo nortear a atuação da Administração pública, a qual existe para o 

atendimento do interesse público primário, ou seja, o bem comum almejado pela sociedade, e 

não para a satisfação do interesse secundário do administrador, sendo o descumprimento 

injustificado passível de caracterizar ato de improbidade administrativa, na modalidade 

violação aos princípios regentes da Administração (art. 11 da Lei 8.429/1992), pois se trata de 

adimplemento de obrigações governamentais e não de mera faculdade dos agentes públicos. 

No que tange ao respeito ao meio ambiente, é forçoso reconhecer que muitos grupos 

de pessoas hipossuficientes, diante de um quadro de não realização de direitos econômicos e 

sociais, veem-se na contingência de degradar para sobreviver, como no caso de indígenas e 

populações tradicionais como os seringueiros amazônicos. 

E a efetividade dos direitos econômicos e sociais depende em grande parte da adoção 

de múltiplas e variadas medidas complementares, na maioria dos casos de caráter 

promocional, em todos os campos de ação: político, jurídico, social, econômico, cultural, 

sanitário, tecnológico, etc. (Krell, 1999, p. 241). 

Lembre-se que o cidadão que não tem suas necessidades básicas atendidas (por 

exemplo, nutrição, moradia, saúde, educação e lazer) dificilmente se sentirá motivado a 

participar dos debates relativos à efetivação do direito a um ambiente digno (Farias e 

Alvarenga, 2010) 

                                                 
209 Conforme a lição de Jorge Miranda (2008, p. 153) o princípio da eficácia jurídica dos direitos fundamentais, 
estes gozam de aplicação imediata, direta ou indireta, gerando a vinculatividade das entidades públicas e 
privadas, bem como a limitação recíproca dos direitos com vista à sua otimização e garantia de seu conteúdo 
essencial. 



 216 

A estrutura dos órgãos estatais, por seu turno, não se encontra à altura do regime 

constitucional das terras indígenas, o que acarreta um quadro de inoperância do sistema e 

ineficácia das normas fundamentais indigenistas e ambientais. 

O Decreto 5.758/2006, ao instituir o Plano Nacional de Áreas Protegidas, reconhece 

uma série de obrigações ao Poder Público, fundadas no reconhecimento da necessidade de 

conjugar conservação ambiental com o desenvolvimento de indígenas, quilombolas e 

populações tradicionais, o que se observa pelos princípios adotados: 

 

XII - repartição justa e eqüitativa dos custos e benefícios advindos da conservação da 
natureza, contribuindo para a melhoria da qualidade de vida, erradicação da pobreza e 
redução das desigualdades regionais; 
XIII - desenvolvimento das potencialidades de uso sustentável das áreas protegidas; 
XIV - reconhecimento e fomento às diferentes formas de conhecimento e práticas de 
manejo sustentável dos recursos naturais; 
XVII - harmonização com as políticas públicas de ordenamento territorial e 
desenvolvimento regional sustentável; 
XX - promoção da participação, da inclusão social e do exercício da cidadania na 
gestão das áreas protegidas, buscando permanentemente o desenvolvimento social, 
especialmente para as populações do interior e do entorno das áreas protegidas; 

 

Conquanto se observem algumas melhoras, ainda são tímidas as ações governamentais 

das esferas federal, estadual e municipal com a finalidade de efetivar os direitos sociais das 

populações indígenas. 

No que tange aos projetos de educação e desenvolvimento econômico sustentável das 

comunidades indígenas, reina infelizmente a incúria estatal. 

Destaca-se, por exemplo, a inexistência de uma preocupação para com a internalização 

dos benefícios ecológicos intangíveis ou extramercados em favor das comunidades nativas da 

região, os verdadeiros produtores ou mantenedores desses serviços ambientais (Romeiro e 

Leonardi, 1999, p. 284), de modo que tais populações muitas vezes se revoltam por serem 

obrigadas a preservar algo que não lhe traz benefícios econômicos imediatos. 

Outro dos fatores a serem considerados pelas políticas públicas é o crescimento 

demográfico indígena (Ricardo et al, 2006, p. 55), o que acarreta incremento do consumo e, 

por conseguinte, uma maior pressão sobre os recursos naturais. 

Relacionado a isso, a agrobiodiversidade é outro tema a ser melhor tratado pelas ações 

governamentais, bem como suas interfaces com a segurança alimentar, nutrição, saúde, 

patrimônio cultural e sustentabilidade ambiental, eis que há poucas políticas públicas voltadas 

para a conservação da biodiversidade agrícola (Santilli, J., 2009). 

Além disso, são frágeis e ineficientes as políticas de fiscalização ambiental e 

segurança pública na faixa de entorno das terras indígenas, possibilitando que uma série de 



 217 

ilícitos “contamine” a comunidade indígena, além de muitas vezes acarretar dano ambiental. 

Por estas razões, é acertado o diagnóstico de pesquisadores do Instituto Socioambiental 

(Ricardo et al, 2006, p. 184): 

 

Considerando a significância das TIs em termos de extensão (cerca de 21% da 
extensão da Amazônia Legal brasileira está destinada a TI) e considerando que muitas 
delas estão na rota de expansão agrícola, é prioritário para a conservação da Amazônia 
políticas que reforcem o poder de fiscalização e de alternativas econômicas  
sustentáveis para essas TIs.  

 

Evidente que, na ausência de ações estatais em defesa dos índios e do ambiente nas 

terras indígenas, o Poder Judiciário deverá ser acionado com o fim de compelir o Executivo a  

adotar as posturas que a lei lhe comete. É nesse que contexto que assiste-se, atualmente, ao 

aumento da demanda por justiça por parte da sociedade brasileira (novos direitos e 

legitimação, além da redescoberta da cidadania e dos direitos) e a ascensão institucional do 

Poder Judiciário, resultando numa intensa judicialização das relações políticas e sociais 

(Barroso, 2005). 

Com efeito, o controle judicial não implica atribuir ao Judiciário o poder de criar 

políticas ambientais, mas tão-só o de impor a execução daquelas já estabelecidas na 

Constituição, nas leis ou adotadas pelo próprio governo, embora, em determinadas hipóteses, 

o Poder Judiciário acabe por influir nas diretrizes políticas do Estado, isto se dando porque, 

antes, houve indevida omissão administrativa a legitimar a sua intervenção, provocada pela 

sociedade que dele espera o cumprimento do papel que lhe foi atribuído pela ordem 

constitucional (Mirra, 1999). 

Nesse sentido, o TRF da 1ª Região já decidiu que o “Poder Judiciário não elabora nem 

promove políticas públicas, contudo tem o dever, em caso concreto, de determinar que os 

órgãos públicos realizem seus fins institucionais, em especial quando está em juízo o direito à 

vida.”210. 

As normas constitucionais da ordem social constitucional delimitam políticas públicas, 

vinculantes para o administrador, que visam ao efetivo exercício dos direitos sociais para a 

realização dos objetivos daquela: o bem-estar social e a justiça social, sendo que o seu 

descumprimento gera responsabilidade para a Administração, pois tal conduta é ilegal e 

inconstitucional. 

                                                 
210 Brasil, TRF da 1ª Região, 5ª Turma, Apelação Cível nº 1998.01.00.053400-2/RO, rel. João Batista Moreira, 
rel. convocado Marcelo Albernaz. j. 12.03.2007, maioria de votos, DJU 09.04.2007. 



 218 

A Administração Pública, muitas vezes, defende-se sob o argumento da insuficiência 

orçamentária, o que lhe impossibilitaria de cumprir as promessas assumidas pela lei. 

Todavia, a análise da ambiência constitucional da teoria da reserva do possível (que 

propõe limitar a realização de direitos sociais às previsões orçamentárias) importada do 

direito constitucional alemão, mostra que esta, sob a perspectiva jurídico-positiva, é 

absolutamente inaplicável em nosso ordenamento (Nunes Junior, 2009, p. 179). 

Nesse sentido, conforme entendimento sufragado pelo STF, “problemas orçamentários 

não podem obstaculizar o implemento do que previsto constitucionalmente” (RE 195.192-RS, 

rel. Min. Marco Aurélio, in Nunes Junior, 2009, p. 181). Em magnífico aresto, o STJ, por seu 

turno, firmou o entendimento de que “a reserva do possível não é oponível à realização do 

mínimo existencial”211. 

Exige-se, com efeito, cada vez mais, a influência do Poder Judiciário na 

implementação das políticas sociais e no controle da qualidade das prestações dos serviços 

básicos, com ênfase no novo papel – também político – dos juízes como criadores ativos das 

condições sociais na comunidade que já não combina mais com as regras tradicionais do 

formalismo (Krell, 1999, p. 256). 

No célebre julgamento que confirmou a demarcação da TI Raposa Serra do Sol, o STF 

lembrou que o “especialíssimo regime constitucional de proteção indígena” não deve em 

hipótese alguma “significar recusa a cada qual dos entes federados brasileiros da adoção de 

políticas públicas (...) de mais facilitado acesso à educação, lazer, saúde, ciência, tecnologia e 

profissionalização, de permeio com assistência na área da segurança pública” dentre outros 

direitos212. 

Lembre-se que a Administração Pública está sujeita, em um Estado de Direito, a um 

verdadeiro regime jurídico-administrativo, assim entendido o conjunto de regras e princípios a 

que se deve subsumir a atividade administrativa no atingimento de seus fins. (Akaoui, 1998). 

Com efeito, a primeira obrigação dos integrantes do Poder Púbico não pode ser outra 

que não o cumprimento dos direitos fundamentais com a observância dos princípios da 

Administração pública, especificados no art. 37, caput, da Constituição. 

                                                 
211 Brasil, STJ, Recurso Especial nº 1185474/SC, 2ª Turma, Rel. Humberto Martins. j. 20.04.2010, unânime, DJe 
29.04.2010. Referido julgado abre espaço para o acolhimento da tese da insuficiência orçamentária, impondo, 
todavia, o ônus da prova à Administração: “a real insuficiência de recursos deve ser demonstrada pelo Poder 
Público, não sendo admitido que a tese seja utilizada como uma desculpa genérica para a omissão estatal no 
campo da efetivação dos direitos fundamentais, principalmente os de cunho social.”. 
212 Brasil, STF, Pet. nº 3.388-RR, voto do Min. Ayres Britto. 



 219 

À vista deste quadro, também com base na Lei n. 8.429/1992 (Lei de Improbidade 

Administrativa), a responsabilização civil pode, por igual, ser buscada (Benjamin, 1998), em 

face dos agentes públicos, ou até mesmo de particulares em determinados casos. 

Desse modo, a Administração pública não pode fugir a seu compromisso com os 

cidadãos, sob o argumento de que possui, dentro de sua esfera de atuação, liberdade para 

poder agir como melhor aprouver, como se os direitos fundamentais constitucional ou 

legalmente previstos estivessem subordinados ao bel prazer do administrador, como se este 

fosse um deus, que escolhe quando quer ou não conceder favores aos mortais (Akaoui, 2010, 

p. 91). 

Outro não é o entendimento do Superior Tribunal de Justiça, que sobre o tema 

manifestou-se da seguinte forma: 

 

ADMINISTRATIVO E PROCESSO CIVIL. AÇÃO CIVIL PÚBLICA. OBRAS DE 
RECUPERAÇÃO EM PROL DO MEIO AMBIENTE - ATO ADMINISTRATIVO 
DISCRICIONÁRIO. 
1. Na atualidade, a Administração Pública está submetida ao império da lei, 
inclusive quanto à conveniência e oportunidade do ato administrativo. 
2. Comprovado tecnicamente ser imprescindível, para o meio ambiente, a realização 
de obras de recuperação do solo, tem o Ministério Público legitimidade para exigi-
la. 
3. O Poder Judiciário não mais se limita a examinar os aspectos extrínsecos da 
administração, pois pode analisar, ainda as razoes de conveniência e oportunidade, 
uma vez que estas razões devem observar critérios de moralidade e razoabilidade. 
4. Outorga da tutela específica para que a Administração destine do orçamento verba 
própria para cumpri-la. 
5. Recurso especial provido.213 

 

E, ainda: 

 

2. Releva notar que uma Constituição Federal é fruto da vontade política nacional, 
erigida mediante consulta das expectativas e das possibilidades do que se vai 
consagrar, por isso cogentes e eficazes suas promessas, sob pena de restarem vãs e 
frias enquanto letras mortas no papel. Ressoa inconcebível que direitos consagrados 
em normas menores como Circulares, Portarias, Medidas Provisórias, Leis 
Ordinárias tenham eficácia imediata e os direitos consagrados constitucionalmente, 
inspirados nos mais altos valores éticos e morais da nação sejam relegados a 
segundo plano. Trata-se de direito com normatividade mais do que suficiente, 
porquanto se define pelo dever, indicando o sujeito passivo, in casu, o Estado. 
(...) 
4. A determinação judicial desse dever pelo Estado, não encerra suposta ingerência 
do judiciário na esfera da administração. Deveras, não há discricionariedade do 
administrador frente aos direitos consagrados, quiçá constitucionalmente. Nesse 
campo a atividade é vinculada sem admissão de qualquer exegese que vise afastar a 
garantia pétrea.214 

                                                 
213 Brasil, STJ, REsp nº 429.570-GO, relatora Min. Eliana Calmom, DJ 22.03.2004. 
214 REsp 575998/MG - Relator Ministro Luiz Fux – 1ª Turma - j. 07/10/2004 - Data da Publicação DJ 
16.11.2004 p. 191. 



 220 

 

Cabe, portanto, ao Estado brasileiro, compreender as necessidades dos índios, 

fortalecer suas capacidades, permitir sua participação no processo de tomada de decisões e 

apoiar financeiramente a implementação de soluções que permitam usufruir de maneira 

equitativa e sustentável dos recursos naturais. Para isso, é necessário que as políticas – 

baseadas em superação da pobreza, transferência de tecnologia, modificação de padrões de 

consumo, proteção ambiental, capacitação e competitividade de produtos e serviços indígenas 

e responsabilidade compartilhada – sejam efetivamente levadas a efeito (Hernández, 2008, p. 

312). 

Isso não se fará, é preciso dizer, sem que a Funai reoriente sua atuação, deixando de 

agir como tutora de índios ou como órgão assistencialista que distribui cestas básicas e passe 

agir como protagonista de políticas públicas de desenvolvimento indígena215. 

 

6.6. Papel do Ministério Público 

 

O Ministério Público tem se afirmado como principal órgão na defesa dos direitos 

metaindividuais, o que se observa especialmente no manejo de instrumentos como o termo de 

ajuste de conduta e a ação civil pública, obtendo cada vez mais importantes vitórias em prol 

da efetividade de direitos fundamentais ambientais e indígenas. 

Definido pela Constituição como instituição permanente, essencial à função 

jurisdicional do Estado, tendo como missão a defesa da ordem jurídica, do regime 

democrático e dos interesses sociais e individuais indisponíveis (art. 127), o Ministério 

Público constitui-se, no sistema constitucional delineado em 1988, em verdadeiro ombudsman 

da sociedade, tendo a função primordial de buscar efetividade aos direitos difusos e coletivos. 

Em outras palavras, foi esta Instituição arquitetada pelo constituinte para atuar 

desinteressadamente na prossecução dos valores mais encarecidos da ordem constitucional 

(Mendes, Coelho e Branco, 2008, p. 1039), para isso foi dotado de formidável gama de 

poderes e atribuições.  

Embora o art. 232 da Constituição disponha que os índios, suas comunidades e 

organizações são partes legítimas para ingressar em juízo em defesa de seus direitos e 

                                                 
215 Nesse sentido, reconhecendo a defasagem na atuação da Funai, o TCU determina a autarquia que “oriente sua 
atuação como instituição de apoio aos grupos indígenas e de fomento ao desenvolvimento socioeconômico e 
cultural de suas comunidades, reservando para si o papel de tutora apenas nos casos de comunidades isoladas 
que, a par dessa situação, não têm como manifestar sua vontade” (Acórdão nº 560/2007, Plenário, publicado no 
Diário Oficial da União de 13.4.2007, seção 1, p. 283-284). 



 221 

interesses, o fato é que, tanto em razão da ainda incipiente estruturação das comunidades 

indígenas para a atuação judicial (além de inúmeras outras barreiras para o efetivo acesso à 

justiça, como a precariedade das Defensorias Públicas, incluindo a da União), como pela 

progressiva consolidação do Ministério Público brasileiro, verificada desde a década de 80, 

este tem demonstrado ser o legitimado habitual de maior atuação em prol dos interesses 

metaindividuais, indígenas ou não. 

No vasto leque de instrumentos aptos a compelir o Poder Público a concretizar 

políticas em favor das comunidades indígenas, destacam-se, em primeiro lugar, os 

mecanismos de caráter extrajudicial, cuja tendência é de uso cada vez mais intenso. 

O primeiro destes instrumentos é o inquérito civil (Lei 7.347/1985, art. 8o, § 1o), 

procedimento de natureza administrativa, presidido pelo membro do MP, e destinado à 

colheita de elementos de prova que propiciem a formação de sua convicção sobre os fatos, no 

bojo do qual poderá ser emitida recomendação ou celebrado termo de ajuste de conduta, 

servindo de qualquer modo para fundamentar o ajuizamento de ação civil pública. 

Outro relevante instrumento é a recomendação  ato formal não coercitivo no qual é 

expressamente traduzida a vontade da ordem jurídica pelo Ministério Público, que toma 

posição e sugere a realização de determinada conduta referente a um caso concreto, com o 

escopo de atingir finalidade de interesse público primário (Gomes, 2003, p. 237). Tal ato pode 

ser dirigido a qualquer pessoa física ou jurídica que se encontre em situação de lesão ou 

ameaça de lesão a direito difuso, sendo expressamente previsto na Lei 8.625/1993 (art. 27, 

parágrafo único, IV) e na Lei Complementar 75/1993 (art. 6o, XX). 

E, ainda, há o termo de ajuste de conduta, previsto na Lei 7.347/1985 (art. 5o, § 6o), 

que constitui compromisso colhido junto àqueles entes públicos ou privados que necessitam 

ajustar sua conduta às exigências legais, possuindo eficácia de título executivo 

extrajudicial216. 

Além dos instrumentos extrajudiciais, possui o MP meios judiciais de concretização de 

proteção dos direitos metaindividuais, dentre as quais se destacam a ação civil pública e a 

ação penal. 

A ação civil pública (CR, art. 129, III e Lei 7.347/1985), que tem por fim a proteção 

de qualquer interesse difuso ou coletivo (sendo o rol do art. 1º meramente exemplificativo) e 

objetivará condenação em obrigação de fazer, tanto para impedir o dano ambiental como para 

                                                 
216 Lembre-se que, ao contrário da opinião doutrinária majoritária, o compromisso de juste de conduta não 
constitui transação, haja vista inexistirem “concessões mútuas” (Código Civil, art. 840), visto que os legitimados 
a colhe-lo não tem a faculdade de dispor do bem jurídico, que é indisponível (Akaoui, 2003, p. 68-70). 



 222 

repará-lo, além de poder ter o fim de concretizar políticas públicas que ensejam sua proteção 

(por exemplo, relacionadas ao desenvolvimento sustentável). Há, ainda, a ação de caráter 

repressivo, quando praticado ato de improbidade administrativa (Lei 8.429/1992). 

Já a ação penal (CR, art. 129, I), de caráter repressivo, incide quando a ação ou 

omissão constituir conduta prevista como crime na legislação penal. Embora as medidas de 

caráter penal não tragam efeitos diretos para a concretização de políticas públicas, inegável o 

efeito pedagógico e preventivo desta forma de tutela, especialmente no caso dos maus agentes 

públicos, pois na corrupção reside um dos grandes obstáculos à concretização dos direitos 

indígenas. 

No que tange à fixação das atribuições, embora na atualidade prevaleça o 

entendimento segundo o qual cabe ao Ministério Público Federal atuar na defesa dos 

interesses indígenas, com o mandato expresso conferido pela Lei complementar 75/1993 (art. 

6º, VII, “c”, e XI, e art. 37, II), todos os ramos do Parquet podem e devem atuar na defesa dos 

interesses dos índios. 

O Ministério Público do Trabalho, por exemplo, atuará na defesa de interesses 

coletivos relacionados aos direitos sociais e ao meio ambiente do trabalho (LC 75/1993, art. 

83, III), por exemplo, instando órgãos governamentais a promover a capacitação de índios 

para o trabalho, sua organização em cooperativas, ou a coibir o trabalho em condições ilegais. 

Os Ministérios Públicos dos Estados, ante o caráter residual de sua atuação, possuem 

vasta gama de atribuições na concretização de políticas publicas em favor dos indígenas, 

lembrando-se que o membro do MPE, em decorrência da descentralização do Parquet 

estadual, em geral está mais próximo do problema do que o do MPF, o que importa 

sobremaneira quando o tema é políticas públicas, razão pela qual deve o Parquet estadual 

atuar incisivamente nesta seara. 

Não por acaso, inúmeras Constituições Estaduais estabelecem como uma das funções 

institucionais do Ministério Público a defesa judicial dos direitos e interesses das populações 

indígenas, como no caso dos Estados do Amapá (art. 150, VI), Bahia (art. 138, XIII, 

destacando-se que o art. 300, § 5º, determina que o MPE manterá promotores de Justiça 

especializados para a defesa dos interesses dos índios), Espírito Santo (art. 120, VII), Goiás 

(art. 117, IX), Pará (art. 182, V), Pernambuco (art. 67, IV), São Paulo (art. 282, § 1º) e 

Tocantins, (50, § 4º, IX). Além disso, a Lei 8.625/1993 dispõe caber ao MPE exercer a defesa 

dos direitos assegurados nas Constituições Federal e Estadual, sempre que se cuidar de 

garantir-lhe o respeito pelos poderes estaduais ou municipais e respectivos órgãos da 



 223 

Administração Pública Estadual ou Municipal, direta ou indireta (art. 27, I e II), não podendo 

haver distinção, sob pena de inconstitucionalidade, entre o interesse difuso indígena ou não.  

Desse modo, não há qualquer contradição entre o disposto na LC 75/1993 e na atuação 

do MPE, podendo haver concorrência de atribuições, mas nunca incompatibilidade entre as 

mesmas, sendo que as políticas públicas referentes às comunidades indígenas poderão ser 

fiscalizadas pelos ramos federal, do trabalho ou estadual do Ministério Público. 

Com relação à Justiça competente para apreciar as medidas adotadas pelo Parquet, 

tem-se que a competência será da Justiça Federal somente nos casos expressamente previstos, 

ou seja, quando for parte ente federal ou quando a disputa versar sobre direitos indígenas (CR, 

art. 109, I e XI). Será, por exemplo, competente a Justiça Estadual para julgar ação civil 

pública ajuizada pelo MPE em face de Prefeitura que não executa a política pública de saúde, 

segurança alimentar ou de educação ambiental aos índios de comunidade do respectivo 

município, pois aí não se trata de “disputa sobre direitos indígenas”. 

Ainda assim, lembra-se a possibilidade de litisconsórcio entre Ministérios Públicos, ou 

mesmo a possibilidade do MPE atuar isoladamente na Justiça Federal, já que os legitimados 

para a defesa dos interesses metaindividuais não podem ser tolhidos de sua atuação na defesa 

do direito difuso no caso de eventual discordância com litisconsorte quanto às medidas a 

serem adotadas, o que constituiria violação ao acesso à justiça, por afronta ao art. 5o, XXXV, 

da Constituição217. 

 

6.7. Demarcação de terras indígenas por decisão judicial 

 

Como já visto, é competência da União (CR, art. 231, caput) demarcar as terras que os 

povos indígenas tradicionalmente ocupam, e, como já visto, as terras são vitais para aqueles, 

pois são imprescindíveis para sua sobrevivência física e cultural (Silva, 1998, p. 816; Souza 

Filho, 2006, p. 119). 

Desse modo, tanto a proteção do meio ambiente como a sobrevivência dos povos 

indígenas pressupõem necessariamente a demarcação de suas terras, condição primeira para o 

exercício de todos os demais direitos. 

                                                 
217 Nesse sentido, o posicionamento de Nelson e Rosa Maria Nery (2004, p. 1.426-1.247), segundo os quais 
“tanto o MP da União pode ajuizar ACP na esfera estadual, quanto o MP estadual na justiça federal”, pois a 
legitimidade ativa para a ACP “não é exclusiva, mas concorrente” e “tanto o MP da União quanto os Ministérios 
Públicos dos Estados, indistintamente e em qualquer matéria, têm legitimidade para a propositura”, partilhando 
do mesmo entendimento Fredie Didier Jr. (2009, p. 155). 



 224 

Entretanto, entre o ser e o dever ser, isto é, entre o reconhecimento de um direito no 

ordenamento jurídico, e sua efetivação, há um abismo. 

É indiscutível o déficit do Estado brasileiro, por todos os seus entes políticos, na 

realização de direitos fundamentais, sendo que as razões desse mal por certo não se resumem 

a problemas orçamentários, havendo toda a ordem de injunções políticas, corrupção ou 

mesmo a tradicional ineficiência do aparato estatal. 

Desse modo, como nenhuma lesão ou ameaça de lesão a direito poderá ser excluída da 

apreciação do Judiciário (CR, art. 5º, XXXV), é cristalino que este Poder poderá ser 

provocado a intervir para o fim de garantir a concretude dos direitos fundamentais ambientais 

em jogo, haja vista o interesse difuso em questão: a criação de espaços territoriais 

especialmente protegidos na modalidade terras indígenas, interesse difuso de todos e, em 

menor espectro, da comunidade indígena afetada. 

Conforme a lição do professor José Raul Gavião de Almeida (apud Rodrigues, J.E.R., 

2005, p. 285), o interesse público “não é aquele que o legislador declara, mas a realidade 

mesma, sentida pelo critério social. Esta situação pode se apresentar e anteceder a própria 

declaração legislativa. São tendências sociais que podem ser reconhecidas pelo Judiciário”. 

Não há que se contra argumentar, na espécie, que a União teria a discricionariedade de 

realizar a demarcação, tese que, se acolhida, afastaria a possibilidade de intervenção judicial. 

Isso porque a discricionariedade administrativa é um poder-dever posto ao 

administrador para que, na multiplicidade das situações fáticas, seja encontrada, dentre as 

diversas soluções possíveis, a que melhor atenda à finalidade legal. O grau de liberdade 

inicialmente conferido em abstrato pela norma pode afunilar-se diante do caso concreto, ou 

até mesmo desaparecer, de modo que o ato administrativo, que inicialmente demandaria um 

juízo discricionário, pode se reverter em ato cuja atuação do administrador esteja vinculada. 

Neste caso, a interferência do Poder Judiciário não resultará em ofensa ao princípio da 

separação dos Poderes, mas restauração da ordem jurídica. 

Este raciocínio foi expressamente adotado pelo STJ, ao manter acórdão do Tribunal 

Regional Federal da 4ª Região que admitiu a possibilidade jurídica do pedido de intervenção 

judicial para ordenar a demarcação e homologação de território indígena.  

Na ação, a Comunidade Indígena Kaingang do Morro do Osso de Porto Alegre (Rio 

Grande do Sul) requereu que a Justiça Federal obrigasse a Funai e a União a realizar a 

demarcação de suas terras. A Funai contestou, sustentando a impossibilidade jurídica do 

pedido, pois a intervenção judicial para ordenar a demarcação e homologação do território 

indígena invadiria a esfera de discricionariedade da Administração Pública, não cabendo ao 



 225 

Poder Judiciário definir a prioridade e estabelecer políticas públicas, tese esta que foi por 

unanimidade rejeitada218. 

Salientado o caráter de função (poder-dever) da atividade administrativa, a Corte 

decidiu ser próprio do Estado Democrático de Direito sua total submissão aos parâmetros da 

legalidade, de modo que, a atividade estatal, principalmente a administrativa, nada mais é do 

que o cumprimento da vontade geral fixada pela lei. Se a lei determina uma série de 

finalidades a serem alcançadas pela atividade administrativa estatal, a busca dessas 

finalidades se impõe para a Administração Pública com um caráter de dever, ou melhor, de 

função em sentido jurídico. 

Uma segunda situação, bastante frequente, além da inércia da União em deflagrar o 

processo de demarcação, é a demora injustificável daquele já iniciado, inviabilizando o direito 

dos artigos 225, § 1º, III e 231 da Constituição, além de violar tanto os princípios 

constitucionais da eficiência (art. 37, caput) como o da razoável duração do processo (art. 5º, 

LXXVIII). 

Conquanto seja o processo demarcatório das terras indígenas marcado por inúmeras 

fases (conforme prevê o Decreto 1.775/1996), e se considere o prazo de cinco anos para que 

todas as TI sejam demarcadas (ADCT, art. 67)219, nada justifica os ares de perpetuidade 

procedimental verificados em certos casos. 

Também nesta situação, o STJ entende necessária a intervenção do Poder Judiciário, 

com o objetivo de fixar de prazo razoável para o encerramento do procedimento 

demarcatório. 

 

(...) é possível a fixação, pelo Poder Judiciário, de prazo razoável para que o Poder 
Executivo proceda à demarcação de todas as terras indígenas dos índios Guarani. 3. A 
demarcação de terras indígenas é precedida de processo administrativo, por 
intermédio do qual são realizados diversos estudos de natureza etno-histórica, 
antropológica, sociológica, jurídica, cartográfica e ambiental, necessários à 
comprovação de que a área a ser demarcada constitui terras tradicionalmente ocupadas 
pelos índios. O procedimento de demarcação de terras indígenas é constituído de 
diversas fases, definidas, atualmente, no art. 2º do Decreto 1.775/96. 4. Trata-se de 
procedimento de alta complexidade, que demanda considerável quantidade de tempo e 
recursos diversos para atingir os seus objetivos. Entretanto, as autoridades envolvidas 
no processo de demarcação, conquanto não estejam estritamente vinculadas aos 
prazos definidos na referida norma, não podem permitir que o excesso de tempo para 
o seu desfecho acabe por restringir o direito que se busca assegurar. 5. Ademais, o 
inciso LXXVIII do art. 5º da Constituição Federal, incluído pela EC 45/2004, garante 

                                                 
218 Brasil, STJ, REsp 879188/RS, 2ª Turma, Relator Min. Humberto Martins julgado em 21/05/2009. 
219 Há jurisprudência pacífica do STF no sentido de que o prazo de cinco anos para a conclusão de demarcação 
de terras indígenas não é decadencial, sendo a norma constante do art. 67 do ADCT meramente programática, a 
indicar ao órgão administrativo que proceda às demarcações dentro de um prazo razoável (Brasil, Informativo 
STF n. 625, RMS 26212/DF, rel. Min. Ricardo Lewandowski, 3.5.2011). 



 226 

a todos, no âmbito judicial e administrativo, a razoável duração do processo e os 
meios que garantam a celeridade de sua tramitação. 6. Hipótese em que a demora 
excessiva na conclusão do procedimento de demarcação da Terra Indígena Guarani 
está bem evidenciada, tendo em vista que já se passaram mais de dez anos do início do 
processo de demarcação, não havendo, no entanto, segundo a documentação existente 
nos autos, nenhuma perspectiva para o seu encerramento. 7. Em tais circunstâncias, 
tem-se admitido a intervenção do Poder Judiciário, ainda que se trate de ato 
administrativo discricionário relacionado à implementação de políticas públicas. (...) 
10. A questão envolvendo eventual violação de preceitos contidos na Lei de 
Responsabilidade Fiscal (LC 101/2000), a despeito da oposição de embargos 
declaratórios, não foi examinada pela Corte de origem, carecendo a matéria, portanto, 
do indispensável prequestionamento. 11. Recursos especiais parcialmente conhecidos 
e, nessas partes, desprovidos220. 

 

Com relação à legitimidade para figurar no polo passivo da demanda, parece-nos ser 

essencial que esta seja proposta em face do proprietário do imóvel, da União e a Funai. No 

que tange aos legitimados ativos, poderão figurar todos aqueles previstos no art. 5º da Lei 

7.347/1985, além de qualquer cidadão, haja vista ser cabível a ação popular (CR, art. 5º, 

LXXIII, e Lei 4.717/1965), dada a lesão ao patrimônio público ambiental, bem de uso 

comum, visto que as terras indígenas são espaços territoriais especialmente protegidos. 

Seria razoável que a administração pública, uma vez instada judicialmente – o que 

costuma acontecer já após o decurso de algum tempo – adotasse as providências para a 

solução do problema. Tal, infelizmente, não se verifica com frequência, e mesmo uma 

demanda judicial de anos resulta mais célere que um procedimento de demarcação, o que, a 

nosso ver, configura ato de improbidade administrativa na modalidade do art. 11 da Lei 

8.429/1992, porque violados os princípios da legalidade e da eficiência. 

                                                 
220 Brasil, STJ, Recurso Especial nº 1114012/SC, 1ª Turma, Rel. Minª Denise Arruda. j. 10.11.2009, maioria, 
DJe 01.12.2009. 



 227 

CONCLUSÕES 
 

As populações indígenas se encontram em franco processo de transfiguração étnica, 

mutação inexorável diante da globalização, que oferece cada vez maior conexão entre todos 

os povos, incrementando a mercantilização, industrialização, informatização, digitalização, e 

aprimoramento dos meios de comunicação, tudo a viabilizar o intercâmbio de conhecimentos. 

Estas mudanças culturais não podem ser aprioristicamente consideradas nefastas ou 

benéficas. Os povos do planeta estão compartilhando saberes e valores, o que abre a 

oportunidade tanto para o desaparecimento de culturas milenares como para a superação de 

preconceitos, para o compartilhamento de conhecimentos, para a consolidação de valores 

universais de solidariedade. 

A noção de que as populações indígenas são preservadoras natas do ambiente (mito do 

bom selvagem) não possui respaldo científico. Os indígenas interferiam menos intensamente 

nos ecossistemas que habitavam em razão do menor acesso a recursos tecnológicos e da 

inexistência da economia de mercado. Ainda assim, há exemplos de alteração da qualidade 

ambiental decorrente do impacto das sociedades ameríndias, como no caso dos maias e 

anasazis, e, no Brasil, da alteração da biodiversidade na Mata Atlântica. 

Com o início da colonização europeia, os indígenas brasileiros experimentaram um 

crescente processo de transfiguração étnica, por meio do qual alteraram suas formas de viver, 

passando a adotar valores e práticas da sociedade ocidental, com isso impactando em grau 

cada vez maior a Natureza. 

Sua cultura, então, passa a incorporar os valores capitalistas da sociedade de consumo 

e as comunidades indígenas se inserem nesta lógica como populações marginalizadas, 

arcando com os ônus deste processo (externalidades negativas) e, em muitos casos, alienando 

ou explorando recursos naturais das terras indígenas a fim de adquirirem bens de seu 

interesse. 

Esta realidade deve ser compreendida num contexto global, no qual a Terra aparenta 

estar “menor” a cada dia. A população humana e seus desejos de consumo crescem 

irrefreavelmente, ampliando a pressão sobre os recursos naturais do planeta e colocando em 

perigo os últimos santuários ecológicos, dentre os quais se destacam muitas das terras 

indígenas.  

Ao lado desta ampliação no espectro de degradação, reconhece-se atualmente o valor 

do meio ambiente ecologicamente equilibrado, considerado pelas nações um direito 



 228 

fundamental universal, visto que essencial à sadia qualidade de vida de todos os habitantes do 

planeta, incluindo as futuras gerações.  

Para a conservação do ambiente e da manutenção da vida na Terra, é ponto pacífico a 

necessidade de a humanidade aceitar e colocar em prática o paradigma do desenvolvimento 

sustentável, o que implica em adotar um modelo de sociedade global cujo modo de vida não 

comprometa o equilíbrio ambiental, ou seja, as presentes gerações devem arcar com o dever 

coletivo de proteção do ambiente. 

O ordenamento jurídico brasileiro situa-se em posição de vanguarda na positivação 

destas garantias fundamentais. A Constituição da República de 1988 reconhece o meio 

ambiente ecologicamente equilibrado bem de uso comum do povo e essencial à sadia 

qualidade de vida, impondo-se ao Poder Público e à coletividade o dever de defendê-lo e 

preservá-lo para as presentes e futuras gerações (art. 225, caput). 

O meio ambiente é um bem jurídico de máxima difusão, já que se trata de um interesse 

universal, e, por outro, um macrobem de máxima complexidade, já que abrange o conjunto de 

condições, leis, influências e interações de ordem física, química e biológica, que permite, 

abriga e rege a vida, em todas as suas formas. É, portanto, direito difuso por excelência, eis 

que de natureza indivisível, tendo como titulares pessoas indeterminadas e ligadas por 

circunstâncias de fato. 

Desse modo, o ordenamento pátrio reconhece a supremacia do interesse difuso 

ambiental, bem de todos os presentes e futuros habitantes do planeta e essencial à sadia 

qualidade de vida, portanto umbilicalmente ligado à dignidade da pessoa humana (CR, art. 1º, 

III) e ao direito fundamental à vida (CR, art. 5º, caput).  

Diante desta supremacia (primariedade), imprescindível à manutenção da vida com 

qualidade no planeta, todos os recursos naturais e todas as atividades do homem estão 

condicionados ao cumprimento da função ambiental, desempenhada em favor das presentes e 

futuras gerações. 

E para dar cumprimento a esta função ambiental, assegurando a efetividade do direito 

ao ambiente, incumbe ao Poder Público, dentre outras obrigações, definir, em todas as 

unidades da Federação, espaços territoriais e seus componentes a serem especialmente 

protegidos, sendo sua alteração e supressão permitidas somente através de lei específica, 

vedada qualquer utilização que comprometa a integridade dos atributos que justifiquem sua 

proteção (CR, art. 225, § 1º, III). 

Este dever de criação de espaços territoriais especialmente protegidos conecta-se a 

outras obrigações do Poder Público destinadas a preservar o equilíbrio ambiental, tais como 



 229 

preservar e restaurar os processos ecológicos essenciais e prover o manejo ecológico das 

espécies e ecossistemas, preservar a diversidade e a integridade do patrimônio genético do 

País, proteger a fauna e a flora, vedadas, na forma da lei, as práticas que coloquem em risco 

sua função ecológica (CR, art. 225, § 1º, I, II, e VII). 

Quando o constituinte previu a definição de espaços territoriais especialmente 

protegidos, criou um conceito jurídico indeterminado, elástico, justamente com o propósito de 

abarcar qualquer tipo de área, afetada a qualquer nível ou espécie de proteção ambiental, sob 

qualquer denominação que fosse. 

Assim, toda área sujeita por ato normativo a restrição de uso visando à conservação do 

meio ambiente pode ser considerada um espaço territorial especialmente protegido. 

Trata-se de verdadeiro mandato de otimização ao Poder Público, para que, diante das 

peculiaridades do caso concreto, crie, implemente e mantenha espaços territoriais para 

proteção do meio ambiente, não importando a denominação jurídica que venham a receber. 

Desse modo, propomos que, quando a Constituição (art. 231) reconheceu aos índios 

sua organização social, costumes, línguas, crenças e tradições, e os direitos originários sobre 

as terras que tradicionalmente ocupam, sendo estas as por eles habitadas em caráter 

permanente, as utilizadas para suas atividades produtivas, as imprescindíveis à preservação 

dos recursos ambientais necessários a seu bem-estar e as necessárias a sua reprodução física e 

cultural, segundo seus usos, costumes e tradições, estabeleceu um espaço territorial 

especialmente protegido, nos termos do art. 225, § 1º, III, da CR. 

Entendemos que este espaço territorial protegido encontra-se afetado com o fim de 

possibilitar a sobrevivência física e cultural dos povos indígenas, segundos seus usos e 

costumes, e, simultaneamente, proteger o meio ambiente, através da preservação e restauração 

dos processos ecológicos essenciais, do manejo ecológico das espécies e ecossistemas, da 

conservação da biodiversidade e da garantia da integridade do patrimônio genético do País. 

Nesse sentido, todo o regime protetivo delineado no caput e parágrafos do art. 231 da 

Constituição visam não apenas a proteção dos índios e de sua cultura, mas igualmente a 

proteção dos componentes ambientais das terras indígenas, bem pertencente a toda a 

coletividade. Sob este prisma, não apenas o Poder Público e a sociedade, como também as 

comunidades indígenas, possuem deveres fundamentais de preservação ambiental nestes 

espaços. 

O constituinte fixou uma sequência de mandados de proteção das terras indígenas, 

tanto do ambiente cultural quanto do natural, através do estabelecimento da posse permanente 

e usufruto exclusivo das terras tradicionalmente ocupadas pelos índios nelas existentes (§ 2º); 



 230 

da sujeição do aproveitamento dos recursos hídricos, incluídos os potenciais energéticos, a 

pesquisa e a lavra das riquezas minerais à autorização do Congresso Nacional, ouvidas as 

comunidades afetadas, ficando-lhes assegurada participação nos resultados da lavra (§ 3º); da 

inalienabilidade, indisponibilidade e imprescritibilidade dos direitos sobre estas terras (§ 4º); 

da vedação da remoção dos grupos indígenas, salvo, ad referendum do Congresso Nacional, 

em caso de catástrofe ou epidemia que ponha em risco sua população, ou no interesse da 

soberania do País, após deliberação do Congresso Nacional, garantido, em qualquer hipótese, 

o retorno imediato logo que cesse o risco (§ 5º) e da previsão de nulidade dos atos que tenham 

por objeto a ocupação, o domínio e a posse das terras indígenas (§ 6º). 

A estes mandados protetivos específicos contidos no art. 231 da CR, somam-se todas 

as normas do Direito Ambiental, bem como as normas específicas relativas aos espaços 

territoriais especialmente protegidos. 

Assim, em primeiro lugar, aplicam-se às terras indígenas os princípios fundamentais 

do Direito Ambiental: precaução-prevenção, função social, poluidor-pagador (ou usuário-

pagador), transversalidade, equidade no acesso aos recursos naturais, informação, 

participação, cooperação entre os povos, solidariedade intergeracional, proibição do 

retrocesso ambiental e ação estatal e social obrigatória em defesa do meio ambiente. 

Em segundo lugar, sustentamos que as terras indígenas, por serem espaços territoriais 

especialmente protegidos, se constituem em instrumentos da Política Nacional do Meio 

Ambiente (art. 9º, VI, da Lei 6.938/1981), embora injustificavelmente não estejam atualmente 

inseridas nesta, havendo clamorosa omissão dos órgãos ambientais e indigenista na 

consecução deste desiderato. Dessa divisão advém um enfraquecimento institucional que vem 

sendo bem explorado pelos setores degradadores. 

Propõe-se, a fim de superar esta compartimentação, a transformação do Sistema 

Nacional de Unidades de Conservação da Natureza (Snuc), previsto na Lei 9.985/2000, em 

um Sistema Nacional de Áreas Protegidas (Snap), de modo a incorporar as terras indígenas na 

política de conservação da Natureza. 

Registre-se, outrossim, que a alteração do regime de área preservação permanente das 

terras indígenas (assim consideradas pelo atual Código Florestal), pretendida no projeto de lei 

do Novo Código Florestal, submetendo tais espaços ao regime de propriedade privada 

comum, constitui clamoroso retrocesso ambiental, pois viola frontalmente o espírito da 

Constituição de 1988 ao reduzir o nível de proteção ao ambiente e compromete os 

componentes ambientais destes espaços protegidos (CR, art. 225, caput, e § 1º, III). Além 



 231 

disso, não se harmonizam com o requisito do uso tradicional da terra segundo os costumes 

indígenas (CR, art. 231), o que eiva de inconstitucionalidade estes futuros dispositivos.  

Tais mudanças refletem o descaso do Poder Público e da sociedade pelo ambiente e 

pelas comunidades indígenas, bem como a crescente pressão de setores degradadores sobre os 

recursos naturais existentes nestes espaços protegidos, com a intenção de viabilizar atividades 

econômicas em seu interior, tais como exploração madeireira, mineração e atividade 

agropecuária. 

Infelizmente, abundam exemplos de uso ilegal e degradação ambiental das terras 

indígenas, registrando-se tanto casos de resistência por parte dos índios como de conivência e 

intensa participação destes. 

O Direito, entretanto, não comporta contradição em sua estrutura sistêmica, sendo 

impossível admitir a sobrevivência física e cultural dos povos indígenas a partir do uso 

insustentável dos recursos naturais das terras indígenas, e vice-versa. 

A terra indígena não foi idealizada pelo constituinte para se tornar apenas mais uma 

modalidade de propriedade comum, rural ou urbana, passível de uso econômico segundo a 

economia de mercado. Se é certo que os indígenas não podem optar por alterar seus modos de 

viver, isto é, sua cultura original, também é certo que as terras indígenas são espaços 

territoriais protegidos, diferenciados geneticamente da propriedade comum, porque sujeitos a 

um uso tradicional, como determinou a Lei Maior. 

Nossa opinião é a de que a União e as comunidades indígenas devem ser encaradas 

como administradores de confiança do patrimônio ecológico localizado nas TI, missão 

desempenhada em benefício da coletividade presente e vindoura. 

Portanto, defendemos que, para seu sustento com dignidade, os povos indígenas 

podem praticar um extenso rol de atividades econômicas, todas, porém, adstritas ao requisito 

constitucional da tradicionalidade, que, sob o ponto de vista ambiental, implica em atividades 

de baixo impacto. 

A atividade de monocultura em média e larga escala, a pecuária extensiva, o 

arrendamento de terras a não-índios, a mineração fora dos limites da garimpagem tradicional 

indígena, a extração e comércio de madeira, dentre outras atividades, violam de modo frontal 

a função ambiental traçada pela Constituição da República. 

O direito ao desenvolvimento dos povos indígenas é indissociável de uma dimensão 

ética e solidária. Por um lado, toda a sociedade deve adotar o compromisso de permitir que 

estes povos vivam dignamente sem que sejam compelidos a usar de forma predatória os 

recursos naturais de seus territórios. Assim, é necessária a implementação de políticas 



 232 

públicas e a incorporação de responsabilidades pelo setor privado de modo a estimular 

atividades econômicas de baixo impacto, não bastando sejam sustentáveis (requisitos de 

qualquer atividade econômica), mas que esta sustentabilidade seja compatível com a cultura 

destes povos. 

Os povos indígenas devem assumir o compromisso com a conservação da natureza em 

suas terras, realizando a exploração dos recursos naturais na forma acima descrita. 

Há, assim, uma real convergência de interesses: a sociedade deve respeitar o meio 

ambiente cultural e natural dos povos tribais, e estes devem se comprometer a serem 

guardiões do patrimônio ambiental existente em suas terras. 

Subsiste, portanto, um desafio para o Poder Público, para a sociedade e para estes 

povos: o de encontrar um caminho para o desenvolvimento sustentável, com respeito 

(responsabilidade) no que diz respeito aos direitos sociais, culturais e ambientais. Na 

conformação destes dois interesses difusos reside a essência da função ambiental das terras 

indígenas, e somente através dela se conseguirá assegurar vida digna para os povos indígenas 

e conservar a biodiversidade e o equilíbrio ecológico. 

Propomos, por fim, que sejam implementados instrumentos de gestão ambiental das 

terras indígenas, suprindo lacunas atualmente existentes através de interpretação sistemática, 

de modo a aplicar instrumentos do regime jurídico das unidades de conservação, a 

modalidade de ETEP mais próxima das terras indígenas, tudo objetivando a efetividade da 

missão ambiental confiada às TI pela Constituição de 1988. 



 233 

BIBLIOGRAFIA 
 
ABBAGNANO, Nicola. Dicionário de Filosofia. São Paulo: Martins Fontes, 2003. 
 
ABI-EÇAB, Pedro. “Destino dos instrumentos de crimes contra o ambiente”. In Caderno de 
teses do 11º Congresso de Meio Ambiente do Ministério Público do Estado de São Paulo, 
São Roque, 2007. 
 
______ Presença Indígena em Unidades de Conservação. Dissertação (Mestrado em 
Direito), Pontifícia Universidade Católica de São Paulo; São Paulo, 2008. 
 
______ “Exploração madeireira em reservas extrativistas”. In RASLAM, Alexandre (org.) 
Direito Ambiental. Campo Grande: Editora da Universidade Federal do Mato Grosso do Sul, 
2010, p. 221-243. 
 
______ “Ministério Público, direitos fundamentais indígenas e políticas públicas”. In Revista 
de Direito Privado, São Paulo, v. 47, p. 107 e ss., jul./2011. 
 
ABRAMPA - ASSOCIAÇÃO BRASILEIRA DO MINISTÉRIO PÚBLICO DE MEIO 
AMBIENTE. “TRF pode confirmar consulta aos povos indígenas”. Disponível em 
http://www.abrampa.org.br/noticias_listar.php?idNoticia=3157. 17 out. 2011. Acesso em 
20.10.2011. 
 
______ “Turismo sustentável e a proteção aos recursos naturais”. Disponível em 
http://www.abrampa.org.br/noticias_listar.php?idNoticia=3476. Acesso em 3.2.2012(a). 
 
_____ “Aumento populacional levará à falta de alimento, água e energia, diz ONU”. 
Disponível em http://www.abrampa.org.br/noticias_listar.php?idNoticia=3474. Acesso em 
4.2.2012(b). 
 
AKAOUI, Fernando Reverendo Vidal. “Improbidade administrativa em relação à 
Administração Ambiental”. In Revista de Direito Ambiental. São Paulo, v. 12, p. 94 e ss., 
out.-dez./1998. 
 
______ Compromisso de ajustamento de conduta ambiental. São Paulo: Revista dos 
Tribunais, 2003. 
 
______ “A reserva legal nas zonas urbanas”. In Temas de Direito Urbanístico. São Paulo: 
Ministério Público do Estado de São Paulo, v. 5, 2007, p. 209-219. 
 
______ “O princípio constitucional da supremacia dos interesses e direitos difusos”. In 
Revista de Direito Privado, São Paulo, n. 36, out.-dez. 2008, p. 141-160. 
 
______ “O Superior Tribunal de Justiça e os atos decorrentes da Administração Ambiental”. 
In SOARES JÚNIOR; ALVARENGA, Luciano José (org.). Direito Ambiental no STJ. Belo 
Horizonte: Del Rey Editora, 2010. 
 
ALEXY, Robert. “Direitos fundamentais no estado constitucional democrático”, in Revista 
de Direito Administrativo, Rio de Janeiro, n. 217, jul./set. 1999a, p. 55-66. 
 



 234 

______. “Colisão de direitos fundamentais e realização de direitos fundamentais no estado de 
direito democrático”, in Revista de Direito Administrativo, Rio de Janeiro, n. 217, jul./set. 
1999b, p. 67-79. 
 
______. “Direitos fundamentais, ponderação e racionalidade”, in Revista de Direito Privado, 
São Paulo, v. 6 n. 24 out./dez. 2005, pp. 334-344. 
 
ALMEIDA, Maria Regina Celestino de. Os índios na História do Brasil. Rio de Janeiro: 
FGV editora, 2010. 
 
ALTMANN, Alexandre. “A função promocional do direito e o pagamento pelos serviços 
ecológicos”. In Revista de Direito Ambiental, São Paulo, v. 52, p. 11 e ss., out.-dez./2008. 
 
ÁNGEL LARA, Hiram A. “Entre la tradición y la modernidad. Dos momentos de la 
legislación indígena en México: de la Colonia al liberalismo decimonónico”. In Espiral, 
Universidad de Guadalajara,  vol. XVI, n. 48, mai.-ago. 2010, pp. 139-177, . Disponível em 
http://redalyc.uaemex.mx/src/inicio/ArtPdfRed.jsp?iCve=13815733005. Acesso em 
31.7.2011. 
 
ANTUNES, Paulo de Bessa. Direito Ambiental. 6a ed., Rio de Janeiro: Lúmen Juris, 2002. 
 
ARAÚJO, Ana Valéria et al. A defesa dos direitos indígenas no Judiciário. São Paulo: 
Instituto Socioambiental, 1995. 
 
ARAÚJO, Luiz Alberto David; NUNES JUNIOR, Vidal Serrano. Curso de Direito 
constitucional. São Paulo: Saraiva, 14ª ed., 2010. 
 
ARAUJO, Marcelo de. “Direitos individuais e direitos das minorias nacionais: uma crítica à 
política de "suplementação" dos direitos humanos em contextos multiculturais”. In Revista de 
Direito Constitucional e Internacional. São Paulo, v. 55, abr./2006, p. 89 e ss. 
 
ARAUJO, Ubiracy. “Mineração e garimpo - breves anotações”. In Revista de Direito 
Ambiental, São Paulo, vol. 1, jan-1996, p. 72 e ss. 
 
ARRUDA, Roldão; FREITAS, Evelson. “Governo aperta cerco, mas garimpo ilegal avança 
em reserva”. In O Estado de S. Paulo. São Paulo, 16.12.2007, p. A14. 
 
ATTANASIO JÚNIOR, Mario Roberto; ATTANASIO, Gabriela Muller Carioba. “O dever 
de elaboração e implementação do zoneamento ecológico-econômico e a efetividade do 
licenciamento ambiental”. In Revista de Direito Ambiental, São Paulo, v. 43, p. 203 e ss., 
jul.-set./2006. 
 
AULETE, Caldas. iDicionário Aulete da Língua Portuguesa. Disponível em 
http://aulete.uol.com.br. 
 
ÁVILA, Leonardo Hernández. “Reseña de ‘La construcción del nativo ecológico’ de Astrid 
Ulloa”. In Universitas Humanística, Bogotá, n. 61, jan.-jun./2006, pp. 295-301. Disponível 
em http://redalyc.uaemex.mx. Acesso em 31.7.2011. 
 



 235 

BARBOSA, Carla Gonçalves Antunha; BARBOSA João Mítia Antunha; BARBOSA, Marco 
Antonio. “Direito a diferença na sociedade da informação: os direitos indígenas na 
Constituição brasileira”. In Revista do Instituto dos Advogados de São Paulo, São Paulo, v. 
20, p. 43 e ss., Jul./2007. 
 
BARACHO, José Alfredo de Oliveira. “Teoria geral dos conceitos legais indeterminados”. In 
Revista Tributária e de Finanças Públicas, v. 27, p. 95 e ss., abr./1999. 
 
BARRETO, Helder Girão. Direitos indígenas – vetores constitucionais. Curitiba: Juruá, 
2006. 
 
BARRETO, Paulo; ARAÚJO, Elis; BRITO, Brenda. “A impunidade de crimes ambientais em 
áreas protegidas federais na amazônia”. In Revista de Direito Ambiental, São Paulo, v. 59, 
p. 150 e ss., jul./2010. 
 
BARROSO, Luís Roberto. Interpretação e aplicação da Constituição. São Paulo: Saraiva, 
7ª ed., 2009. 
 
______ “Neoconstitucionalismo e constitucionalização do direito (O triunfo tardio do direito 
constitucional no Brasil)”. 2005. Disponível em http://www.luisrobertobarroso.com.br/wp-
content/themes/LRB/pdf/neoconstitucionalismo_e_constitucionalizacao_do_direito_pt.pdf. 
Acesso em 6.4.2011. 
 
BBC. “Aquecimento global cria migração rápida de animais e plantas para regiões 
temperadas, diz pesquisa”. Disponível em 
http://www.bbc.co.uk/portuguese/noticias/2011/08/110819_aquecimento_global_rn.shtml. 
Acesso em 29.8.2011. 
 
BECK, Ulrich. La sociedad del riesgo global. Madri: Siglo Veintiuno, 2002. 
 
BELLO FILHO, Ney de Barros. “Direito ambiental das mudanças climáticas: novos 
paradigmas da atuação judicial”. In Revista de Direito Ambiental, São Paulo, v. 58, p. 274 e 
ss., abr.-jun./ 2010. 
 
BELTRÃO, Antônio F. G. Curso de direito ambiental. São Paulo: Método, 2009.  
 
BENATTI, José Heder. “Aspectos legais e institucionais do zoneamento ecológico 
econômico”. In Revista de Direito Ambiental, São Paulo, v. 29, p. 103, jan.-mar./2003. 
 
BENJAMIN, Antônio Herman Vasconcelos et al. Dano Ambiental: prevenção, reparação e 
repressão. São Paulo: Revista dos Tribunais, 1993. 
 
BENJAMIN, Antonio Herman de Vasconcellos e. “A proteção do meio ambiente nos países 
menos desenvolvidos: o caso da América latina”. In Revista de Direito Ambiental, São 
Paulo, v. 0, p. 83 e ss., jan./1996. 
 
______ “Reflexões sobre a hipertrofia do direito de propriedade na tutela de reserva legal e 
das áreas de preservação permanente”. In Revista Forense. Rio de Janeiro, v. 93, n. 340, p. 
45-62, out./dez. 1997. 
 



 236 

______ “Responsabilidade civil pelo dano ambiental”. Revista de Direito Ambiental. São 
Paulo, v. 9, p. 5 e ss., jan.-mar./1998. 
 
______ “Introdução ao Direito ambiental brasileiro”. In Revista de Direito Ambiental. São 
Paulo, v. 14, p. 48 e ss., abr.-jun./1999. 
 
______ “O regime brasileiro de unidades de conservação”. In Revista de Direito Ambiental. 
São Paulo, vol. 21, p. 27 e ss., jan.-mar./2001. 
 
______ “O Meio Ambiente na Constituição Federal de 1988”, In Informativo Jurídico da 
Biblioteca Ministro Oscar Saraiva, Brasília, v. 19, n. 1, jan./jun. 2008. 
 
BENSUSAN, Nurit. Conservação da biodiversidade em áreas protegidas. Rio de Janeiro: 
Fundação Getúlio Vargas, 2006. 
 
______; BARROS, Ana Cristina; BULHÕES, Beatriz; BARRETO FILHO, Henyo Trindade. 
“O futuro, a quem pertence?”. In Biodiversidade: para comer, vestir ou passar no cabelo? 
São Paulo: Peirópolis, 2006. 
 
BERCITO, Diogo. “No Brasil, dispersão enfraquece movimento indígena”. Folha de São 
Paulo, 27/12/2011. Disponível em http://www1.folha.uol.com.br/mundo/1026443-no-brasil-
dispersao-enfraquece-movimento-indigena.shtml. 27 dez. 2011. Acesso em 27.12.2011. 
 
BOBBIO, Norberto. “Liberalismo velho e novo”, in O Futuro da Democracia. Rio de 
Janeiro: Paz e Terra, 1986. 
 
______. Teoria do ordenamento jurídico. 7ª ed., Brasília: UnB, 1996. 
 
______. A Era dos Direitos. 8ª ed., Rio de Janeiro: Campus, 2004. 
 
BODMER, R.E.; EISENBERG, J.F.; REDFORD, K.H.. “Hunting and the likelihood of 
extinction of Amazonian mammals”. In Conservation Biology, Arlington, v. 11, ano, p. 460-
466, p. 1997. 
 
BOFF, Leonardo. Do iceberg à arca de Noé: o nascimento de uma ética planetária. Rio de 
Janeiro: Garamond, 2002. 
 
BOLÍVIA. Nueva Constitución Política del Estado Boliviano. Disponível em 
http://www.presidencia.gob.bo/download/constitucion.pdf. Acesso em 24.4.2011. 
 
BONAVIDES, Paulo. Curso de Direito Constitucional. 19a ed., são Paulo: Malheiros, 2006. 
 
BORDIN, Fernando Lusa. “Justiça entre gerações e a proteção do meio ambiente: um estudo 
do conceito de equidade intergeracional em direito internacional ambiental”. In Revista de 
Direito Ambiental, São Paulo, v. 13, n. 52, out./dez. 2008. p. 37-61. 
 
BRASIL. “Ministério Público Federal. MPF vai recorrer pelo direito dos índios serem 
consultados em Belo Monte”. Disponível em http://noticias.pgr.mpf.gov.br/noticias/noticias-
do-site/copy_of_indios-e-minorias/mpf-vai-recorrer-ao-supremo-pelo-direito-dos-indios-
serem-consultados-em-belo-monte. 9 nov. 2011. Acesso em 28.1.2012. 



 237 

 
______. ______. Ação civil pública em face de Norte Energia S/A (NESA) – concessionaria 
para exploração da UHE Belo Monte. Agosto 2011. Disponível em 
http://www.prpa.mpf.gov.br/news/2011/BeloMonte_Remocao.pdf. Acesso em 17.2.2012. 
 
______ Superior Tribunal de Justiça. Medida cautelar 18392-DF. Disponível em 
http://www.stj.gov.br/portal_stj/publicacao/engine.wsp?tmp.area=398&tmp.texto=102969. 
Acesso em 26.8.2011. 
 
______. ______. Recurso Especial 556.721/DF, rel. Min. Eliana Calmon, DJ 03.10.2005.  
 
______. ______. Recurso Especial 879.188/RS, 2ª Turma, Relator Min. Humberto Martins 
julgado em 21/05/2009. 
 
______. ______. Recurso Especial 1.114.012/SC, 1ª Turma, Rel. Minª Denise Arruda. j. 
10.11.2009, maioria, DJe 01.12.2009. 
 
______. ______. Recurso Especial nº 1120117/AC, 2ª Turma, Rel. Eliana Calmon. j. 
10.11.2009, unânime, DJe 19.11.2009.  
 
______. ______. Recurso Especial nº 647.493/SC, rel. João Otávio de Noronha, j. 
22.05.2007. 
 
______. Supremo Tribunal Federal. Mandado de Segurança 23.452/RJ, rel. Min. Celso de 
Mello, DJ 12.05.2000.  
 
______.______, Recurso Extraordinário 153.531-8, 2ª Turma, j. 3/6/1997, rel. Marco Aurélio. 
In Revista de Direito Ambiental, v. 18, p. 315 e ss., abr.-jun./2000. 
 
______.______. Pet. 3.388/RR, rel. Min. Carlos Ayres Britto, DJe 25.09.2009.  
 
______. Fundação Nacional do Índio. Disponível em http://www.funai.gov.br/. Acesso em 
14.10.2011. 
 
______. Tribunal Regional Federal da 4ª Região. Agravo de Instrumento nº 
2006.04.00.030510-0/RS, 4ª Turma, Rel. Marga Inge Barth Tessler, julgado em 12.03.2008, 
unânime, DJE de 24.03.2008. 
 
______.______. Apelação/Reexame Necessário nº 1999.71.04.005323-4/RS, 4ª Turma, Rel. 
Marga Inge Barth Tessler, julgado em 25.03.2009, maioria, DE 22.06.2009 
 
______. Tribunal Regional Federal da 1ª Região. Agravo de Instrumento nº 
2006.01.00.017736-8/PA, 5ª Turma, Rel. Selene Maria de Almeida. julgado em 13.12.2006, 
unânime, DJU 05.02.2007 
 
______.______. Apelação Cível nº 2003.01.00.023597-9/AM, 6ª Turma, Rel. Maria Isabel 
Gallotti Rodrigues. j. 24.03.2008, unânime, e-DJF1 22.04.2008, p. 346. 
 
______.______. Apelação Criminal nº 2003.41.00.000383-5/RO, 4ª Turma, Relator 
Desembargador Federal Carlos Olavo, julgado em 8.11.2005, unânime. 



 238 

 
______ Tribunal de Contas da União. Acórdão nº 560/2007, Plenário, publicado no Diário 
Oficial da União de 13.4.2007, seção 1, p. 283-284. 
 
BRIANEZI, Thaís. “Povo Paresi: os indígenas sojicultores do Mato Grosso”. In Repórter 
Brasil. 27/03/2009. Disponível em http://www.reporterbrasil.org.br/exibe.php?id=1540. 
Acesso em 5.3.2012. 
 
BRITO, Antônio José Guimarães. “O direito e a defesa da reserva indígena Uru-Eu-Wau-
Wau”. In Revista de Direito Ambiental, São Paulo, v. 18, abr./2000, p. 251 e ss. 
 
BUENO, Eduardo. Brasil: uma História. São Paulo: Ática, 2002. 
 
______ A coroa, a cruz e a espada: lei, ordem e corrupção no Brasil Colônia. São Paulo: 
Objetiva, 2006. 
 
BURBANK, Jane; COOPER, Frederick. “De Roma a Constantinopla, pensar o império para 
entender o mundo”. In Le Monde Diplomatique, São Paulo, dezembro 2011, p. 24-25. 
 
CADENA, Marisol de la; STARN, Orin. “Indigeneidad: problemáticas, experiencias y 
agendas en el nuevo milenio”. In Tabula Rasa, n. 10, jan.-jun., 2009, pp. 191-223, 
Universidad Colegio Mayor de Cundinamarca, Colômbia. Disponível em 
http://redalyc.uaemex.mx/src/inicio/ArtPdfRed.jsp?iCve=39612022007. Acesso em 4.8.2011. 
 
CALOURO, Armando Muniz. Análise do manejo florestal de “baixo impacto” e da caça 
de subsistência sobre uma comunidade de primatas na Floresta Estadual de Antimary 
(Acre, Brasil). Tese de Doutorado. Universidade Federal de São Carlos. São Carlos, 2005. 
 
CANOTILHO, J.J. Gomes. Direito constitucional e teoria da Constituição. Coimbra: 
Livraria Almedina, 4ª ed., 2001. 
 
______ et al. Direito constitucional ambiental brasileiro. São Paulo: Saraiva, 2007. 
 
CAPPELLETTI, Mauro. “Formações sociais e interesses coletivos diante da Justiça Civil”. In 
Revista de Processo. São Paulo: Revista dos Tribunais, v. 5, p. 128-159, 1977. 
 
CAPELLI, Sílvia. “Avaliação de impacto ambiental e o componente da biodiversidade”. In 
Revista de Direito Ambiental. São Paulo. v. 24., p. 64-101. out./dez., 2001. 
 
CAPRA, Fritjof. A teia da vida. São Paulo: Cultrix, 1996. 
 
______ As conexões ocultas. São Paulo: Cultrix, 2006.  
 
CASTILHO, Ela Wiecko V. de; CASTILHO, Manoel Lauro V. de. “A diversidade cultural no 
conceito constitucional de meio ambiente”. In Grandes temas de Direito Administrativo - 
homenagem ao Professor Paulo Henrique Blasi. CARLIN, Volnei Ivo (org.). Campinas: 
Millennium, 2009. 
 
CASTRO, Eduardo Viveiros de. A Inconstância da alma selvagem. São Paulo: Cosac & 
Naif, 2011. 



 239 

 
CASTRO-MENDIVIL, Enrique. “Índio resiste a obras na América do Sul”. In Folha de S. 
Paulo, São Paulo, 27 de dezembro de 2011. 
 
CARNEIRO FILHO, Arnaldo. Atlas de pressões e ameaças às terras indígenas na 
Amazônia brasileira. São Paulo: Instituto Socioambiental, 2009. 
 
CARRILLO, E. Wong; G. CUARÓN, A. D. “Monitoring mammal populations in Costa Rican 
protected areas under different hunting restrictions”. In Conservation Biology, Arlington, v. 
14, ano 6, p. 1580-1591, 2000. 
 
CARVALHO FILHO, José dos Santos. Manual de Direito Administrativo. 21ª ed., Rio de 
Janeiro: Lumen Juris, 2009.  
 
COELHO, Inocêncio Mártires. “As idéias de Peter Häberle e a abertura da interpretação 
constitucional no direito brasileiro”. In Revista de Direito Constitucional e Internacional, 
São Paulo, v. 25, p. 23 e ss., out.-dez./1998. 
 
COMPARATO, Fábio Konder. A afirmação Histórica dos Direitos Humanos. 3ª. ed., São 
Paulo: Saraiva, 2003. 
 
______ “Função social da propriedade dos bens de produção”. In Revista de Direito 
Mercantil, Industrial, Econômico e Financeiro, São Paulo, v. 63, p. 71-79, jul.-set./1986.  
 
______ “Ensaio sobre o juízo de constitucionalidade de políticas públicas”. In Interesse 
Público, Belo Horizonte, v. 4, n. 16, out. 2002. Disponível em 
http://amdjus.com.br/doutrina/constitucional/23.htm. Acesso em 2.9.2011. 
 
CONTIPELLI, Ernani. Solidariedade social tributária. Coimbra: Almedina, 2010. 
 
CRETELLA JÚNIOR, J. “Dos Bens Públicos na Constituição de 1988”. In Revista dos 
Tribunais. São Paulo, v. 653, p. 16 e ss., mar./1990. 
 
CRISTÓVAM, José Sérgio da Silva. Colisões entre princípios constitucionais – 
razoabilidade, proporcionalidade e argumentação jurídica. Curitiba: Juruá, 2006. 
 
CULLEN Jr., L.; BODMER, R.E.; PÁDUA, C.V. “Effects of hunting in habitat of the atlantic 
forests, Brazil”. In Biological Conservation, Amsterdam, v. 95, p. 49-56, 2000. 
 
CUNHA, Euclides da. À Margem da História. In Biblioteca Virtual do Estudante de Língua 
Portuguesa. Escola do Futuro da Universidade de São Paulo. Disponível em 
<http://www.bibvirt.futuro.usp.br>. Acesso em 21.1.2010. 
 
CUNHA, Manuela Carneiro da. “O futuro da questão indígena”. In Estudos avançados. 
Disponível em http://www.scielo.br/pdf/ea/v8n20/v8n20a16.pdf. Vol. 8, n. 20, pp. 121-136. 
Acesso em 10.8.2011. 
 
______ “Populações tradicionais e a Convenção da Diversidade Biológica”. In Estudos 
avançados. [online]. 1999, vol.13, n.36, pp. 147-163. ISSN 0103-4014. 
 



 240 

CUNHA JUNIOR, Dirley da. Curso de Direito Constitucional. 4ª ed., Salvador: JusPodivm, 
2010. 
 
CUSTÓDIO, Helita Barreira. “Insuficiências, inadequações ou incompatibilidades de normas 
do direito positivo com normas sobre meio ambiente constitucionais e legais supervenientes”. 
In Juris Plenum Ouro, Caxias do Sul: Plenum, n. 12, mar./abr. 2010. 1 DVD. ISSN 1983-
0297. 
 
DALLARI, Dalmo de Abreu. “Reconhecimento e proteção dos direitos dos índios”. In 
Revista de Informação Legislativa. v. 28, Brasília: Senado Federal, n. 111, julho/setembro, 
1991. 
 
DEAN, Warren. A ferro e fogo. São Paulo: Companhia das Letras, 2007. 
 
DERANI, Cristiane. “Função ambiental da propriedade”. In Revista de Direitos Difusos. São 
Paulo, v. 1, n.3, p. 265-72, out. 2000. 
 
______ “A propriedade na Constituição de 1988 e o conteúdo da ‘função social’”. In Revista 
de Direito Ambiental, São Paulo, v. 27, jul.-set./2002, p. 58 e ss. 
 
______ “Alimento e biodiversidade: fundamentos de uma normatização”. In Hiléia –  
Revista de Direito Ambiental da Amazônia. Manaus: Universidade do Estado do 
Amazonas, nº 4, jan.-jun./2005, p. 53-85. 
 
DIAMOND, Jared. Armas, germes e aço. 7a ed. Rio de Janeiro: Record, 2005. 
 
______. Colapso. 5a ed., Rio de Janeiro: Record, 2007. 
 
DIDIER JR., Fredie. Curso de Direito Processual Civil. 11ª ed., Salvador: JusPodivm, 2009, 
v.1. 
 
DINO NETO, Nicolao. “Introdução ao estudo das infrações administrativas ambientais”. In 
Revista de Direito Ambiental, São Paulo, v. 62, p. 169 e ss., abr.-jun./2011. 
 
DOTTI, René Ariel. “A situação jurídico-penal do indígena: hipóteses de responsabilidade e 
de exclusão”. In Ciências Penais, v. 10, p. 287, jan./2009. 
 
DOUROJEAANI, Marc. J.; PADUA, Maria Tereza Jorge. Biodiversidade: a hora da 
decisão. Curitiba: UFPR, 2001. 
 
DOUROJEAANI, Marc. “O futuro indígena das florestas amazônicas”. Disponível em 
http://www.oeco.com.br/marc-dourojeanni/16420-oeco_23183. 18 jul. 2007. Acesso em 
15.4.2011. 
 
_____. “Amazônia: balancete ambiental de 2011”. In Associação Brasileira do Ministério 
Público de Meio Ambiente. Disponível em 
http://www.abrampa.org.br/noticias_listar.php?idNoticia=3355. Acesso em 8.1.2012. 
 



 241 

______. “Bolsa verde e conservando juntos”. Disponível em 
http://www.oecoamazonia.com/br/artigos/9-artigos/332-bolsa-verde-e-conservando-juntos. 20 
out. 2011. Acesso em 19.1.2012. 
 
DOWBOR, Ladislau. “Cultura e desenvolvimento local”. Disponível em http://www. 
dowbor.org. Abr. 2011. Acesso em 22.10.2011. 
 
DUGUIT, Leon. Fundamentos do Direito. São Paulo: Ícone Editora, 1996. 
 
DUMONT, Gérard-François. “Mitos da população mundial”. In Le Monde Diplomatique 
Brasil, ano 4, n. 48, p. 10-11, jul./2011. 
 
DUPRAT, Deborah. “Terras indígenas e o judiciário”. Disponível em 
http://ccr6.pgr.mpf.gov.br/documentos-e-
publicacoes/docs_artigos/terras_indigenas_e_o_judiciario.pdf. Acesso em 26.4.2010. 
 
ESPÍNDOLA, Ruy Samuel. Conceito de princípios constitucionais. 2ª. ed., São Paulo: 
Revista dos Tribunais, 2002. 
 
FARIAS, Talden; ALVARENGA, Luciano José. “A injustiça ambiental como desafio ao 
direito: o problema da distribuição desigual dos riscos e danos ecológicos no espaço social”. 
In Revista de Direito Ambiental. São Paulo, v. 58, p. 147 e ss., abr.-jun./2010. 
 
FAUSTO, Boris. História do Brasil. 13ª ed., São Paulo: EDUSP, 2010. 
 
FERNANDEZ, Fernando. O poema imperfeito: crônicas de Biologia, conservação da 
natureza e seus heróis. 2a ed., Curitiba: Fundação O Boticário de proteção à Natureza, 2005. 
 
FERRARI, Regina Maria Macedo Nery. “O aproveitamento de recursos hídricos em terra 
indígena”. In Revista de Direito Constitucional e Internacional. São Paulo. v. 9. n. 36, 
p.257-87, jul./set. 2001. 
 
FERRAZ, Anna Cândida da Cunha. “Mutação, reforma e revisão das normas constitucionais”. 
In Revista de Direito Constitucional e Internacional, São Paulo, v. 5, p. 5 e ss., out./1993. 
 
FERRAZ, Antonio Augusto Mello de Camargo. “Interesse social e interesse difuso: 
considerações”. In MILARÉ, Édis (coordenador). A ação civil pública após 20 anos: 
efetividade e desafios. São Paulo: Revista dos Tribunais, 2005. 
 
FERRAZ, Bernardo Monteiro. “A subsistência como requisito à exploração de APP em terras 
indígenas”. Jus Navigandi, Teresina, ano 15, n. 2662, 15 out. 2010. Disponível em: 
<http://jus.uol.com.br/revista/texto/17618>. Acesso em: 14 abr. 2011. 
 
FERRAZ JUNIOR, Tercio. Introdução ao Estudo do Direito. 6ª ed., São Paulo: Atlas, 2008.  
 
FERREIRA, Leandro Valle; VENTICINQUE, Eduardo; ALMEIDA, Samuel. “O 
desmatamento na Amazônia e a importância das áreas protegidas”. In Estudos avançados, 
São Paulo, v. 19, n. 53, abr./2005.  Disponível em 
http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0103-
40142005000100010&lng=pt&nrm=iso. Acesso em 9.10.2011. 



 242 

 
FERREIRA, Maria Leonor Paes Cavalcanti. “O princípio da prevenção e a gestão dos riscos 
dos agrotóxicos no Brasil”. In Revista de Direito Ambiental, São Paulo, v. 62, p. 119 e ss., 
abr.-jun./2011. 
 
FERRONATO, Marcelo Lucian; NUNES Reginaldo de Oliveira. “A exploração ilegal de 
madeiras na terra indígena sete de setembro, Cacoal”. Disponível em 
http://www.facimed.edu.br/site/revista/pdfs/bb9c1f09c9c67713003ae3984295019c.pdf?PHPS
ESSID=7b1018e8364b15f334dfd5c66311b9dc, maio/2010. Acesso em 14.abr.2011. 
 
FIGUEIREDO, Guilherme José Purvin de. A propriedade no direito ambiental. Rio de 
Janeiro: Esplanada, 2004.  
 
______. “Prescrição aquisitiva e extintiva no direito ambiental imobiliário”, in Revista de 
Direito Ambiental. São Paulo. n. 49, p. 142-157. jan./mar. 2008.  
 
______; LEUZINGER, Márcia Dieguez. “Anotações acerca do processo legislativo de 
reforma do código florestal”. In Revista de Direito Ambiental, São Paulo, v. 21, p. 83 e ss., 
jan./2001. 
 
FINK, Daniel Roberto; ALONSO JR., Hamilton; DWALIBI, Marcelo. Aspectos jurídicos do 
licenciamento ambiental. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2002. 
 
FIORILLO, Celso Antônio Pacheco. Curso de direito ambiental brasileiro. 6a. ed., São 
Paulo: Saraiva, 2005. 
 
FOLHA DE SÃO PAULO. “Agrotóxico é a segunda fonte de contaminação”. 20 de outubro 
de 2011. 
 
FONSECA, Vandré. “Estudo reafirma: Florestas primárias são insubstituíveis”. In O Eco. 
Disponível em http://www.oeco.com.br/noticias/25299-estudo-reafirma-florestas-primarias-
sao-insubstituiveis. Acesso em 25.9.2011. 
 
FREITAS, Vladimir Passos de. “Diversidade pede defesa do patrimônio imaterial”. 
Consultor Jurídico. Disponível em http://www.conjur.com.br/2011-jul-03/segunda-leitura-
diversidade-depende-defesa-patrimonio-imaterial. Acesso em 4.7.2011. 
 
______. “Direitos dos índios estão em ascensão no Brasil”. Consultor Jurídico. Disponível 
em http://www.conjur.com.br/2011-jun-12/segunda-leitura-direitos-indios-ascensao-brasil. 
Junho de 2011. Acesso em 21.1.2012. 
 
FRONTIER, Serge. Os Ecossistemas. Lisboa: Instituto Piaget, 2001. 
 
GAIO, Alexandre. “A invasão das unidades de conservação pelos organismos geneticamente 
modificados”. In GAIO, Alexandre; ALTHAUS, Ingrid Giachini; BERNARDO, Leandro 
Ferreira (org.). Direito Ambiental em discussão. São Paulo: Iglu, 2011. 
 
______; GAIO, Ana Paula Pina. “A compensação da reserva legal por meio da doação de área 
de unidade de conservação de domínio público pendente de regularização fundiária ao órgão 
público ambiental competente: a inconstitucionalidade do § 6º do art. 44 do Código 



 243 

Florestal”. In RASLAM, Alexandre (org.) Direito Ambiental. Campo Grande: Editora da 
Universidade Federal do Mato Grosso do Sul, 2010, p. 203-217. 
 
______; ABI-EÇAB, Pedro (org.). Lei de Política Nacional do Meio Ambiente – 30 Anos. 
Campo Grande: Contemplar, 2011. 
 
GALEANO, Eduardo. As palavras andantes. Porto Alegre: L&PM, 1994. 
 
GAZOTO, Luís Wanderley. “Terras Indígenas e proteção ao Meio Ambiente”. In Boletim 
dos Procuradores da Republica. São Paulo, n. 74, p. 16-22, maio de 2007. 
 
GEISER, Gustavo. “Terra Indígena Kayapó (ou Amazônia não é para principiante)”. In O 
Eco. Disponível em http://www.oeco.com.br/gustavo-geiser-lista/25670-amazonia-nao-e-
para-principiante. 30 jan. 2012. Acesso em 1.2.2012. 
 
GIL, Gustavo Luz. “Atividades em expansão na Amazônia brasileira a construção de 
hidrelétricas na região norte do Brasil e a (ir)responsabilidade socioambiental do Estado 
brasileiro no contexto interno e internacional”. In Revista de Direito Ambiental, São Paulo, 
v. 63, p. 315 e ss., jul.-set./2011. 
 
GOMES, Orlando. “A função social da propriedade”. In Boletim da Faculdade de Direito 
da Universidade de Coimbra, número especial, Estudos em homenagem a A. Ferrer-Correia. 
Coimbra, n.2, p.423-37, 1989. 
 
GOMES, Luís Roberto. O Ministério Público e o controle da omissão administrativa – O 
Controle da Omissão Estatal no Direito Ambiental. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 
2003. 
 
GONÇALVES, Luiz Carlos dos Santos. Mandatos expressos de criminalização e a 
proteção dos direitos fundamentais na Constituição brasileira de 1988. Belo Horizonte: 
Editora Fórum, 2007. 
 
GORDON, Cesar. Economia selvagem. São Paulo: UNESP: ISA; Rio de Janeiro: NUTI, 
2006. 
 
GRAF, Roberta; GOMES FILHO, Arlindo. “Exploração comercial de madeira nas reservas 
extrativistas”. Disponível em http://ambienteacreano.blogspot.com/2005/12/explorao-
comercial-de-madeira-nas.html, Acesso em 12.1.2009. 
 
GRAU, Eros Roberto. “Proteção do meio ambiente (o caso do Parque do Povo)”. In Revista 
dos Tribunais. São Paulo: Revista dos Tribunais, ano 83, v. 702, abr.1994, p. 247-260. 
 
______ A ordem econômica na Constituição de 1988. 14ª ed., São Paulo: Malheiros, 2010. 
 
GRANZIERA, Maria Luiza Machado. “Outorga de direito de uso da água: aspectos legais”. 
In Revista de Direito Ambiental, São Paulo, v. 26, p. 152 e ss., abr.-jun./2002. 
 
______ “Mecanismos de efetividade da lei sobre florestas públicas”. In Revista de Direito 
Ambiental, São Paulo, v. 49, p. 201 e ss., jan.-mar./2008. 
 



 244 

GUATTARI, Félix. As três ecologias. 13ª ed., São Paulo: Papirus, 2002. 
 
GUERRA FILHO, Willis Santiago. “A dimensão processual dos direitos fundamentais”. In 
Revista de Processo, São Paulo, v. 87, p. 166 e ss., jul./1997. 
 
HÄBERLE, Peter. Hermenêutica constitucional – a sociedade aberta dos intérpretes da 
Constituição: contribuição para a interpretação pluralista e “procedimental” da 
Constituição. Porto Alegre: Sérgio Antônio Fabris Editor, 1997. 
 
HAZIN, Maria Carolina. Áreas Protegidas Transfronteiriças: instrumentos geradores de 
conflito e perda de soberania?. Trabalho de Conclusão de Curso de Especialização em 
Relações Internacionais para a Universidade de Brasília. Brasília. Disponível em 
http://bdm.bce.unb.br/bitstream/10483/1060/1/2010_MariaCarolinaHazin.pdf. Acesso em 
10.10.2011. 
 
HERNÁNDEZ, Marisol Anglés. “El desarrollo sostenible al centro de la tríada: pobreza, 
médio ambiente y desarrollo”, in Revista de Direito Ambiental. São Paulo. n. 50, p. 300-
314. abr./jun. 2008.  
 
HESSE, Konrad. A forma normativa da Constituição. Porto Alegre: Sérgio Antônio Fabris 
Editor, 1991. 
 
______ Temas fundamentais do Direito Constitucional. São Paulo: Saraiva, 2009. 
 
HOLANDA, Sérgio Buarque de. Raízes do Brasil. São Paulo: Companhia das Letras, 2006. 
 
HORTA, Raul Machado. “Permanência e mudança na constituição”. In Revista de Direito 
Constitucional e Internacional, São Paulo, v. 1, p. 209 e ss., out/1992. 
 
______ Direito Constitucional. 5ª ed., Belo Horizonte: Del Rey, 2010. 
 
HOUAISS, Antônio. Dicionário eletrônico da língua portuguesa. Rio de Janeiro: Editora 
Objetiva, 2010. 
 
IHERING, Rudolf von. A luta pelo direito. 23a ed., Rio de Janeiro: Forense, 2006. 
 
INSTITUTO SOCIOAMBIENTAL. “Quadro geral dos povos”. Disponível em 
http://pib.socioambiental.org/pt/c/quadro-geral. Acesso em 26.10. 2011. 
 
JENKINS, Mark. “O último povo das cavernas”. In National Geographic Brasil. São Paulo, 
fevereiro de 2012, p. 113-127. 
 
JONES, Carol Adaire “Avaliação da perda pública causada por danos aos recursos naturais”. 
In Revista de Direito Ambiental. São Paulo, v. 4, p. 17 e ss., out.-dez./1996. 
 
KAYSER, Harmut-Emanuel. Os direitos dos povos indígenas do Brasil: desenvolvimento 
histórico e estágio atual. Porto Alegre: Sérgio Antônio Fabris Editor, 2010. 
 
KRELL, Andreas J. “A posição dos municípios brasileiros no sistema nacional de meio 
ambiente (SISNAMA)”. In Revista dos Tribunais, São Paulo, v. 709, p. 7 e ss., nov./1994. 



 245 

 
______ “Realização dos direitos fundamentais sociais mediante controle judicial da prestação 
dos serviços públicos básicos (uma visão comparativa)”. In Revista de Informação 
Legislativa. Brasília: Senado Federal, v. 36, n. 44, out.-dez., 1999. 
 
LAGRASTA NETO, Caetano. “Breves anotações à Constituição sobre o direito indígena”. In 
Revista dos Tribunais, São Paulo, v. 648, p. 46 e ss.,  out/1989. 
 
LAVRATTI, Paula. “O desmatamento e as mudanças climáticas: uma análise sobre o 
potencial de mitigação e adaptação da legislação florestal brasileira”. In Revista de Direito 
Ambiental, São Paulo, v. 57, p. 226 e ss., jan.-mar./2010. 
 
LEITE, José Rubens Morato; AYALA, Patryck de Araújo. “A transdisciplinariedade do 
Direito Ambiental e a sua eqüidade intergeracional”. In Revista de Direito Ambiental. São 
Paulo, v. 22, p. 62 e ss., abr.-jun./2001. 
 
LEOPOLDI, José Sávio. “Rousseau, estado de natureza, o ‘bom selvagem’ e as sociedades 
indígenas”. In: Revista Alceu. Rio de Janeiro: Pontifícia Universidade Católica do Rio de 
Janeiro, v. 2, n.4, p. 158 a 172, jan./jun. 2002. 
 
LEVAI, Fernando Laerte. “Proteção jurídica da fauna”, in Manual prático da Promotoria 
de Justiça do Meio Ambiente. 2ª ed., São Paulo: Imprensa Oficial do Estado de São Paulo, 
1999. 
 
LÉVI-STRAUSS, Claude. O cru e o cozido. Mitológicas. São Paulo: Cosac Naif, 2004. 
 
LIMA, André. “O Zoneamento Ecológico-Econômico e os comitês de bacias hidrográficas - a 
gestão ambiental em evolução”. In Juris Plenum Ouro, Caxias do Sul: Plenum, n. 12, 
mar./abr. 2010. 1 DVD. ISSN 1983-0297. 
 
______ “A mata atlântica e os aspectos jurídicos do manejo florestal aplicáveis à região sul da 
Bahia”. In Juris Plenum Ouro, Caxias do Sul: Plenum, n. 12, mar./abr. 2010. 1 DVD. ISSN 
1983-0297. 
 
______ et al. O Direito para o Brasil socioambiental. Porto Alegre: Sérgio Antônio Fabris 
Editor, 2002. 
 
LOPES, M. A.; FERRARI, S. F. “Effects of Human Colonization on the abundance and 
diversity of mammals in eastern Brazilian Amazônia”. In Biological Conservation, 
Amsterdam, v. 14, ano 6, p. 1658-1665, 2000.  
 
LOPES, Ana Maria D’Ávila; MATTOS, Karine Rodrigues. “O direito fundamental dos índios 
à terra: do Brasil-Colônia ao Estado Democrático de Direito”. In Revista de Informação 
Legislativa. Brasília: Senado Federal, v. 43, n. 170, abr.-jun., 2006. 
 
LORENZETTI, Ricardo Luis. Fundamentos do Direito Privado. São Paulo: Revista dos 
Tribunais, 1998. 
 
______. Teoria geral do direito ambiental. São Paulo: Revista dos Tribunais, 2010. 
 



 246 

LUCIC, Milka Castro. “La universalización de la condición indígena”. In Alteridades, 
Universidad Autónoma Metropolitana – Iztapalapa, v. 18, n. 35, jan.-jun./2008, pp. 21-32. 
Disponível em http://redalyc.uaemex.mx/src/inicio/ArtPdfRed.jsp?iCve=74711467003. 
Acesso em 31.7.2011. 
 
MACEDO, Eric. “Gestão territorial indígena promete conservação”. O Eco. Disponível em 
http://www.oeco.com.br/reportagens/25553-gestao-territorial-indigena-promete-conservacao. 
26 dez. 2011. Acesso em 20.1.2012. 
 
MACHADO, Paulo Affonso Leme. Direito Ambiental Brasileiro. 10ª ed., São Paulo, 
Malheiros, 2002. 
 
______ “Princípios do direito ambiental e tutela penal”. In Revista dos Tribunais, São Paulo, 
v. 894, abr./2010, p. 383. 
 
MAGALHÃES, Couto de. O selvagem. 3ª ed., São Paulo: Companhia Editora Nacional, 
1935. 
 
MANCUSO, Rodolfo de Camargo. Os interesses difusos: conceito e legitimação para agir. 
5a ed., São Paulo: Revista dos Tribunais, 2000. 
 
MARCHESAN, Ana Maria Moreira. “Preservação ambiental e ocupação do espaço urbano à 
luz do Estatuto da Cidade (Lei 10.257/2001)”. In Revista de Direito Ambiental, São Paulo, 
v. 25, p. 299 e ss., jan./2002. 
 
______ “Áreas de ‘degradação permanente’, escassez e riscos”. In Revista de Direito 
Ambiental, São Paulo, v. 38, p. 23 e ss., abr.-jun./2005. 
 
______ “O Estatuto da Cidade (Lei 10.257/2001) e a proteção do patrimônio cultural urbano”. 
In Revista de Direito Ambiental, São Paulo, v. 48, p. 46 e ss., out.-dez./2007. 
 
______; STEIGLEDER, Annelise Monteiro e CAPELLI, Sílvia. Direito Ambiental. Porto 
Alegre: Verbo Jurídico, 2ª ed., 2005. 
 
MARTINS, Fabiane Parente Teixeira. “Aplicação do princípio da proporcionalidade ao 
direito ambiental”. In Revista de Direito Ambiental, São Paulo, n. 46, abril-junho de 2007, 
p. 114-129. 
 
MARTINS, Carlos Romero; LEITE, Laércio Leonel; HARIDASAN, Mundayatan. “Capim - 
gordura (Melinis minutiflora P. Beauv.), uma gramínea exótica que compromete a 
recuperação de áreas degradadas em unidades de conservação”. In Revista Árvore, Viçosa, v. 
28, n. 5, out./2004. Disponível em 
http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0100-
67622004000500014&lng=pt&nrm=iso. acesso em 9.10.2011. 
 
MARTINS-COSTA, Judith et al. A reconstrução do direito privado. São Paulo: Revista dos 
Tribunais, 2002. 
 
MAXIMILIANO, Carlos. Hermenêutica e aplicação do Direito. Rio de Janeiro: Forense, 
19ª ed., 2008. 



 247 

 
MAZZUOLI, Valério de Oliveira; “A proteção internacional dos direitos humanos e o direito 
internacional do meio ambiente”. In Revista de Direito Ambiental. São Paulo, v. 34, p. 97 e 
ss., abr.-jun./2004. 
 
______; GALVÃO, Silvano Macedo. “A proteção internacional do meio ambiente no Tratado 
de cooperação amazônica”. In Revista dos Tribunais, São Paulo, v. 909, p. 39 e ss., 
jul./2011. 
 
MEIRELLES, Hely Lopes. Direito Administrativo Brasileiro. 19ª ed., São Paulo, 
Malheiros, 1996. 
 
MEIRELLES FILHO, João. O livro de ouro da Amazônia: mitos e verdades sobre a 
região mais cobiçada do planeta. 19ª ed., Rio de Janeiro: Ediouro, 2004. 
 
MELLO, Celso Antônio Bandeira de. Curso de Direito Administrativo. 13ª ed., São Paulo: 
Malheiros, 2001.  
 
MENDES, Gilmar Ferreira. “Colisão de direitos individuais anotações a propósito da obra de 
Edilson Pereira de Farias”. In Revista Tributária e de Finanças Públicas, São Paulo, v. 18, 
p. 388 e ss., jan.-mar./1997. 
 
______ “O papel do Senado Federal no controle de constitucionalidade: um caso clássico de 
mutação constitucional”. In Revista de Informação Legislativa, v. 41, n. 162, p. 149-168, 
abr./jun. de 2004. 
 
______ COELHO, Inocêncio Mártires; BRANCO, Paulo Gustavo Gonet. Curso de Direito 
Constitucional. São Paulo: Saraiva, 4ª ed., 2008. 
 
______ ; BRANCO, Paulo Gustavo Gonet. Curso de Direito Constitucional. São Paulo: 
Saraiva, 6ª ed., 2011. 
 
MENDES, Vannildo. “Índios se associam a garimpeiros para explorar diamantes em reserva”. 
In O Estado de S. Paulo. São Paulo, 11.11.2007, p. A12. 
 
MÉXICO. Constitución Política de los Estados Unidos Mexicanos. Disponível em 
http://www.diputados.gob.mx/LeyesBiblio/pdf/1.pdf. Acesso em 24.4.2011. 
 
MILARÉ, Édis. Direito do Ambiente. 31ª ed., São Paulo: Revista dos Tribunais, 2004. 
 
MINOIS, George. “Um planeta muito populoso?”. In Le Monde Diplomatique Brasil, ano 4, 
n. 48, p. 12-13, jul./2011. 
 
MIRANDA, Jorge. Manual de Direito Constitucional. Coimbra: Coimbra Editora, 4ª ed., 
2008. 
 
MIRANDA, Marcos Paulo de Souza. “Patrimônio cultural é meio ambiente”. In Revista de 
Direito Ambiental, São Paulo, v. 43, p. 352, jul./2006. 
 



 248 

MIRRA, Álvaro Luiz Valery. “Princípios fundamentais do Direito Ambiental”. In Revista de 
Direito Ambiental, São Paulo, v. 2, p. 50 e ss., abr.-jun./1996. 
 
______ “O problema do controle judicial das omissões estatais lesivas ao meio ambiente”. In 
Revista de Direito Ambiental, São Paulo, v. 15, jul.-set./1999. 
 
______ Impacto Ambiental. 2ª ed. São Paulo: Juarez de Oliveira, 2002. 
 
MONJEAU, Adrián. “Conservación de la biodiversidad, áreas protegidas y gente: escalas 
diferentes, problemas diferentes”. In Anais do V Congresso Brasileiro de Unidades de 
Conservação, Curitiba: Fundação O Boticário de proteção à Natureza, 2007. 
 
MORAES, Alexandre de. Constituição do Brasil interpretada e legislação constitucional. 
7ª ed., São Paulo: Atlas, 2007. 
 
MORIN, Edgar; KERN, Anne Brigitte. Terra-Pátria. 5a ed., Porto Alegre: Sulina. 2005. 
 
MONSALVE, Julio Cesar Rodas. Protección penal y medio ambiente. Barcelona: PPU, 
1993. 
 
NABAIS, José Casalta. “Tributos com fins ambientais”. In Revista Tributária e de 
Finanças Públicas, São Paulo, v. 80, p. 253 e ss., mai./2008. 
 
NALINI, José Renato; LEVY, Wilson. “Interdisciplinaridade e direitos fundamentais: 
reflexões para uma nova metodologia do ensino de Direito Ambiental”. In Revista dos 
Tribunais, São Paulo, v. 894, p. 29 e ss., abr./2010. 
 
NERY JR., Nelson; NERY, Rosa Maria Andrade. Código de Processo Civil comentado e 
legislação extravagante. 8a ed., São Paulo: Revista dos Tribunais, 2004. 
 
NOGUEIRA, Georgheton Melo. “Manejo comunitário madeireiro: uma falha de concepção”. 
In Página 20, Rio Branco, 11.3.2007, p. 20-21. 
 
ODUM, Eugene. Ecologia. Rio de Janeiro: Guanabara, 1988. 
 
O ESTADO DE S. PAULO. “Família indígena enfrenta obesidade e anemia, diz estudo”. São 
Paulo, 23 de abril de 2010. Disponível em http://www.estadao.com.br/noticias/geral,familia-
indigena-enfrenta-obesidade-e-anemia-diz-estudo,542040,0.htm. Acesso em 6.10.2011. 
 
ORLANDO, Heloisa. “Áreas de conservação ou ‘ilhas’ isoladas”. In Revista de Direito 
Ambiental, São Paulo, v. 7, p. 27 e ss., jul.-set./1997. 
 
PADILHA, Norma Sueli. Colisão de direitos metaindividuais e a decisão judicial. Porto 
Alegre: Sérgio Antônio Fabris Editor, 2006. 
 
PÁDUA, José Augusto. Um sopro de destruição – pensamento político e crítica ambiental 
no Brasil escravista (1786-1888). 2ª ed., Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2004. 
 
PEDRA, Adriano Sant'Ana. “Mutação constitucional e teoria da concretização”. In Revista 
de Direito Constitucional e Internacional, São Paulo, v. 74, p. 13 e ss., jan.-mar./2011. 



 249 

 
PEGURIER, Eduardo. “O mito do bom selvagem”. In O Eco. 13 dez. 2007. Disponível em  
http://www.oeco.com.br/eduardo-pegurier/17199-oeco_25296. Acesso em 21.1.2012. 
 
PENTEADO, Ana E. M. “The law of the land: the impct of the Convention on Biological 
Diversity, art. 8 (j), without indigenous land title”, in Revista de Direito Ambiental. São 
Paulo. n. 49, p. 247-275. jan./mar. 2008.  
 
PEREIRA, Reginaldo; BROUWERS, Silvana do Prado. “Sociedade de risco e racismo 
ambiental na globalização”. In Revista de Direito Ambiental, São Paulo, v. 61, p. 37 e ss., 
jan./2011. 
 
PERES, C.A. “Populations status of white-lipped Tayassu pecari and collared peccaries T. 
Tajacu in hunted and unhunted Amazonian forests”. In Biological Conservation, Amsterdam, 
v. 77, p. 115-123, 1996. 
 
______. “Synergistic effects of subsistence hunting and habitat fragmentation on amazonian 
forest vertebrates”. In Conservation Biology, Arlington, v. 15, ano 6, p. 1490-1505, 2001. 
 
PIOVESAN, Flávia. “A proteção dos direitos humanos no sistema constitucional brasileiro”. 
In Revista de Direito Constitucional e Internacional, São Paulo, v. 45, p. 216 e ss., out.-
dez./2003. 
 
PIVETTA, Marcos. “Arqueóloga diz que o Homo sapiens já estava no Piauí há 100 mil anos”. 
In Revista da Fundação de Amparo à Pesquisa de São Paulo. Junho de 2008. Disponível 
em http://revistapesquisa.fapesp.br/?art=3569&bd=1&pg=3&lg=. Acesso em 19.2.2012. 
 
PRADO JUNIOR, Caio. Formação do Brasil contemporâneo. 23ª ed., São Paulo: 
Brasiliense, 2006. 
 
PRIMACK, Richard B.; RODRIGUES, Efraim. Biologia da conservação. Londrina: Planta, 
2006. 
 
Q.C., Michael Jeffery; CRAIG, Donna. “Wildlife management in Australia: different 
perspectives on indigenous participation”. In Revista de Direito Ambiental. São Paulo. v. 
35, p. 217-237, jul.-set., 2004. 
 
RASLAM, Alexandre. Responsabilidade civil ambiental do financiador. Porto Alegre: 
Livraria do Advogado, 2012. 
 
REALE, Miguel. Lições preliminares de Direito. 22ª ed., São Paulo: Saraiva, 1995. 
 
______ Filosofia do direito. 18ª ed., São Paulo: Saraiva, 1998.  
 
REDFORD, K. H. “The empty forest”. In BioScience, Philadelphia, v. 42, n. 6, p. 412-422, 
1992. 
 
RIBEIRO, Darcy. O povo brasileiro. São Paulo: Companhia das Letras, 2006. 
 



 250 

______. Os índios e a civilização: a integração das populações indígenas no Brasil 
moderno. São Paulo: Companhia das Letras, 1996. 
 
RICARDO, Fany et al. Povos indígenas no Brasil (2001/2005). São Paulo: Instituto 
Socioambiental, 2006. 
 
______. Terras indígenas e unidades de conservação da natureza: o desafio das 
sobreposições. São Paulo: Socioambiental, 2004.  
 
RIOS, Aurélio Virgílio Veiga et al. O Direito e o desenvolvimento sustentável – Curso de 
Direito ambiental. São Paulo: Peirópolis, Brasília: Instituto Internacional de Educação do 
Brasil, 2005. 
 
RODRIGUES, Marcelo Abelha. Elementos de Direito Ambiental – Parte Geral. 2a ed., São 
Paulo: Revista dos Tribunais, 2005. 
 
RODRIGUES, José Eduardo Ramos. Sistema Nacional de Unidades de Conservação. São 
Paulo: Revista dos Tribunais, 2005. 
 
______. “Patrimônio cultural e sua proteção”. In MILARÉ, Édis (coordenador). A ação civil 
pública após 20 anos: efetividade e desafios. São Paulo: Revista dos Tribunais, 2005. 
 
ROSA, Márcio Fernando Elias. “Princípios constitucionais na concepção sistêmica do 
ordenamento jurídico”. In Revista de Direito Constitucional e Internacional, São Paulo, v. 
39, p. 189 e ss., abr.-jun./2002 
 
ROTHENBURG, Walter Claudius. “Índios e seus direitos constitucionais na democracia 
brasileira”. In Revista de Direito Constitucional e Internacional, São Paulo, v. 60, p. 281, 
jul-2007. 
 
ROUSSEAU, Jean-Jacques. “Discurso sobre a origem e os fundamentos da desigualdade 
entre os homens”. In Obras de Jean-Jacques Rousseau. Rio de Janeiro: Globo, v. 1, p. 137-
257, 1958. 
 
RUIZ, Rafael. In “A legislação sobre o trabalho indígena no Brasil durante a ‘união ibérica’”. 
In Revista de Direito Privado, v. 2, p. 17, abr./2000. 
 
SACHS, Ignacy. “Amazônia – laboratório das biocivilizações do futuro”. 2008. 
Disponível em http://dowbor.org/. Acesso em 22.10.2011. 
 
SALOMON, Marta. “Terra indígena é ameaça, diz Câmara”. In O Estado de São Paulo. 
Disponível em http://www.estadao.com.br/noticias/nacional,terra-indigena-e-ameaca-diz-
camara-,776713,0.htm. Acesso em 25.9.2011. 
 
SAMPLE, Ian. “Amazônia pode acabar em 40 anos”. In O Estado de S. Paulo. São Paulo, 
5.10.2007, p. A19. 
 
SANTIAGO, Alex Fernandes. “Impactos ambientais e siderurgia: as unidades independentes 
de produção de ferro-gusa em alto-forno a carvão vegetal em Minas Gerais”. In Revista de 
Direito Ambiental, São Paulo, v. 48, p. 9 e ss., out/2007. 



 251 

 
SANTILLI, Juliana. “Aplicação das normas ambientais nas terras indígenas e superposição de 
unidades de conservação com terras indígenas”. In Revista de Direito Ambiental. São Paulo. 
v.3., p.68-77. out./dez., 1998. 
 
______ et al. Os Direitos Indígenas e a Constituição. Porto Alegre: Sérgio Antônio Fabris 
Editor, 1993. 
 
______ Socioambientalismo e novos direitos. São Paulo: Peirópolis, 2005. 
 
______ “A agrobiodiversidade, os instrumentos jurídicos de proteção ao patrimônio cultural e 
o sistema nacional de unidades de conservação da natureza (SNUC)”. In Revista de Direito 
Ambiental, São Paulo, v. 56, p. 93 e ss., out.-dez./2009. 
 
______ “Exploração florestal madeireira em terras indígenas”. Disponível em 
http://pib.socioambiental.org/pt/c/terras-indigenas/atividades-economicas/exploracao-
florestal-madeireira. Acesso em 5.7.2011. 
 
SANTOS, Boaventura de Sousa. Ensaio sobre as ciências. São Paulo: Cortez, 2006. 
 
SANTOS, Juliana Vieira dos. A gestão dos resíduos sólidos urbanos: um desafio. Tese 
(Doutorado em Direito) Faculdade de Direito da Universidade de São Paulo; São Paulo, 2009. 
 
SANTOS FILHO, Roberto Lemos dos. Apontamentos sobre o direito indigenista. Curitiba: 
Juruá, 2005. 
 
SARLET, Ingo Wolfgang; e FENSTERSEIFER, Tiago. Direito Constitucional ambiental. 
São Paulo: Revista dos Tribunais, 2011. 
 
______ “O papel do Poder Judiciário brasileiro na tutela e efetivação dos direitos e deveres 
socioambientais”. In Revista de Direito Ambiental, São Paulo, v. 52, p. 73, out/2008. 
 
SILVA, José Afonso da. Direito Constitucional positivo. 15ª ed. São Paulo: Malheiros, 
1998. 
 
______. Direito ambiental constitucional. 4ª ed. São Paulo: Malheiros, 2002. 
 
SILVA, Reinaldo Pereira da. “Teoria dos direitos fundamentais e o ambiente natural como 
prerrogativa”. In Revista de Direito Ambiental, São Paulo, v. 46, abr./jun. 2007, pp. 164-
190. 
 
______ “O direito fundamental ao ambiente natural”. In SARLET, Ingo Wolfgang; LEITE, 
George Salomão. Direitos fundamentais e biotecnologia. São Paulo: Método, 2008, p. 301-
324. 
 
SMITH, Maira; GUIMARÃES, Marco Aurélio. “Gestão ambiental e territorial de terras 
indígenas: reflexões sobre a construção de uma nova política indigenista”. Disponível em 
http://www.anppas.org.br/encontro5/cd/artigos/GT3-82-440-20100903170251.pdf. Acesso em 
9.10.2011. 
 



 252 

SIRVINSKAS, Luís Paulo. Manual de direito ambiental. 7ª ed., São Paulo: Saraiva, 2009. 
 
SOARES, Guido F. S. “As ONGs e o direito internacional do meio ambiente”. In Revista de 
Direito Constitucional e Internacional, São Paulo, v. 34, p. 7 e ss., jan./2001. 
 
SOUZA, Luís Sérgio Fernandes. O papel da ideologia no preenchimento das lacunas no 
Direito. 2ª ed., São Paulo: Revista dos Tribunais, 2005. 
 
SOUZA FILHO, Carlos Frederico Marés de. O renascer dos povos indígenas para o 
Direito. Curitiba: Juruá, 2006. 
 
SOUZA, Renato Magalhães de Oliveira; OLIVEIRA, Renata Teixeira de. Diagnóstico da 
atual situação do manejo florestal comunitário nas reservas extrativistas estaduais de 
Rondônia. Rio Branco: WWF (World Wildlife Fund), Rio Branco, 2005. 
 
SOUZA, James J. Marins de; TEODOROVICZ, Jeferson. “Extrafiscalidade socioambiental”. 
In Revista Tributária e de Finanças Públicas, v. 90, p. 73 e ss., jan./2010. 
 
STEIGLEDER, Annelise Monteiro. Responsabilidade civil ambiental – as dimensões do 
dano ambiental no direito brasileiro. Porto Alegre: Livraria do Advogado, 2004. 
 
TAVARES, André Ramos. Curso de Direito constitucional. São Paulo: Saraiva, 7ª ed., 
2009. 
 
TOMACEVICIUS FILHO, Eduardo. “A função social da empresa”. In Revista dos 
Tribunais, São Paulo, v. 810, p. 33 e ss., abr./2003. 
 
______ “Breves notas às cartas de José de Anchieta”. In Revista da Faculdade de Direito da 
Universidade de São Paulo, São Paulo, v. 99, p. 557-569, 2004. 
 
TRAVASSOS, Leandro. “Impacto da sobrecaça em populações de mamíferos e suas 
interações ecológicas nas florestas neotropicais”. In Oecologia Australis, junho/2011. 
Disponível em 
http://www.oecologiaaustralis.org/ojs/index.php/oa/article/viewFile/oeco.2011.1502.14/526. 
Acesso em 27.11.2011. 
 
URBAN, Teresa. Saudade do matão. Relembrando a História da conservação da Natureza no 
Brasil. Curitiba: UFPR, 1998. 
 
VARELLA, Marcelo Dias; LEUZINGER, Márcia Dieguez. “O meio ambiente na 
Constituição de 1988 - Sobrevôo por alguns temas vinte anos depois”. In Revista de 
Informação Legislativa. Brasília: Senado Federal, v. 45, n. 179, p. 397-402, jul.-set., 2008. 
 
VEIGA, José Eli da. “Duplo impasse”. In Folha de S. Paulo, São Paulo, 30.6.2011. 
 
VELASCO, José Luis. “Reseña de ‘Visionarios y pragmáticos: una aproximación sociológica 
al Derecho ambiental’ de Antonio Azuela”. In Revista Mexicana de Sociología, Universidad 
Nacional Autónoma de México, v. 70, n. 2, abr.-jun./2008, pp. 410-413. Disponível em 
http://redalyc.uaemex.mx/src/inicio/ArtPdfRed.jsp?iCve=32112521008. Acesso em 
31.7.2011. 



 253 

 
VERÍSSIMO, Adalberto; ROLLA, Alicia; VEDOVETO, Mariana; FUTADA, Sílvia (org.). 
Áreas Protegidas na Amazônia Brasileira: avanços e desafios. Belém: Imazon; São Paulo: 
Instituto Socioambiental, 2011. 
 
VILLAS BOAS, Regina Vera. “Perfis dos conceitos de bens jurídicos”. In Revista de Direito 
Privado, São Paulo, v. 37, p. 209 e ss., jan.-mar./2009. 
 
VILLARES, Luiz Fernando. Direito e povos indígenas. Curitiba: Juruá, 2009. 
 
YOSHIDA, Consuelo Yatsuda Moromizato. “As novas tendências e os novos desafios do 
Direito Ambiental”. Jus Navigandi, Teresina, a. 8, n. 313, 16 de maio de 2004. Disponível 
em: <http://www1.jus.com.br/doutrina/texto.asp?id=5225>. Acesso em: 11 abr. 2009.  
 
______ “Ação civil pública: judicialização dos conflitos e redução da litigiosidade”. In 
MILARÉ, Édis (coordenador). A ação civil pública após 20 anos: efetividade e desafios. 
São Paulo: Revista dos Tribunais, 2005. 
 
______. “Critérios de definição de competência em matéria ambiental na estrutura federativa 
brasileira”. In RASLAM, Alexandre (org.) Direito Ambiental. Campo Grande: Editora da 
Universidade Federal do Mato Grosso do Sul, 2010, p. 221-243. 
 
ZEOLA, Senise Freire Chacha. “ICMS - Instrumento de proteção e conservação do meio 
ambiente”. In Revista de Direito Ambiental, São Paulo, v. 30, p. 179 e ss., abr./2003. 
 
ZILLER, Silvia R. “O futuro, a quem pertence?”. In BENSUSAN, Nurit; BARROS, Ana 
Cristina; BULHÕES, Beatriz; Arantes, Alessandra. Biodiversidade: para comer, vestir ou 
passar no cabelo? São Paulo: Peirópolis, 2006. 


