PONTIFICIA UNIVERSIDADE CATOLICA DE SAO PAULO

Bernadete Silveira Moraes

Santo corpo profanado: escutas e performances na cultura

afro-brasileira

DOUTORADO EM ANTROPOLOGIA

SAO PAULO
2009



BERNADETE SILVEIRA MORAES

Santo corpo profanado: escutas e performances na cultura

afro-brasileira

Tese apresentada a Banca Examinadora da Pontificia
Universidade Caté6lica de Sao Paulo, como exigéncia
parcial para obtengdo do titulo de Doutora em
Antropologia, sob a orientacdo da Profa. Dra. Silvia

Helena Simoes Borelli.

SAO PAULO
2009



BANCA EXAMINADORA




DEDICATORIA

A minha mde, Julia Pereira,
pela persisténcia e alegria
Ao meu pai,

Luiz da Silveira Moraes (in memorian)



AGRADECIMENTOS

A Capes,

pela bolsa de estudo que viabilizou o desenvolvimento desta tese.
A minha orientadora, Profa. Dra. Silvia Helena Simdes Borelli,
pela competéncia e incentivo.

A Profa. Dra. Maria Antonieta Antonacci,

pelas novas escutas (Curso sobre a cultura africana — Prof. Dr Kasadi Wa Mukuna)
Aos familiares,

pelo apoio incondicional.

Aos meus filhos,

Marcela,

uma danca de intensidades.

Fabio,

uma escuta continua.

Aos amigos,

pelos encontros que sempre resultam em novos caminhos.

Aos meus alunos,

novas perspectivas.

Aos narradores,

meu agradecimento especial.



RESUMO

Este trabalho se propde analisar o corpo nos processos de sacralizacdo e profanacdo. A
profanacdo, um processo lento, mas constante nos discursos filoséficos e cientificos modernos
promoveu estrategicamente uma fragmentacdo do olhar em relacdo ao corpo. Na prética, uma
des-ritualizacdo. A sacralizacdo, a arte continua de reintegragdo do corpo, no interior das
culturas populares promove uma incessante reinvencao do corpo. Utiliza-se das fontes de
tradicdo em tempo presente. Com uma perspectiva metodoldgica cartogrifica, desenvolvemos
a pesquisa inicialmente nas observacgoes e trajetos das performances que nos convocavam a
um pertencimento, proprio de culturas que agregam o corpo em suas manifestacdes culturais.
Localizamos em Carlinhos Brown e seu grupo musical o territério propicio dos

deslocamentos tanto da cultura local associado as tradi¢des, quanto da sua dimensao global.

Palavras-chaves: corpo, sagrado, profano, performance, cultura.



ABSTRACT

This study proposes to analyze the body in the processes of sanctification and profanation.
Profanation, while constant in modern philosophical and scientific discourses, is a slow
process which has strategically promoted a fragmentation in looking at the body. In practice, a
de-ritualization. Sanctification, the continuous art of reintegrating the body at the centre of
popular cultures, promotes an incessant reinvention of the body. Thus using tradition as a
source in the modern day.

Using a Cartographic methodological perspective, we have developed our research initially
based on the observations and trajectories of the performances that seem to belong precisely
to cultures which incorporate the body in their cultural manifestations.

We have found in Carlinhos Brown and his musical group, a favorable example of these

changes in both the local culture associated with tradition, and also in its global dimension.

Key-words: Body, sacred, profane, performance, culture



T T e e e e e e e e e T T T T T T T T T TSSOSO OOSTOST T T TTTSTSS

Y —
5 /
RN
“. d
ey 1
'l

0
o
@
6
0
0
6
0
0
0
0
0
0
0
0
0
0
t
t
0
0

TITITTTLTLITTITLTTsTsSSS

R P P P P T T T T T T T T T T T T P P T T T T T T T TTTTLTTOSOTSTOSTSOSSTSTTSTT

Carlinhos Brown - Candonbléss



SUMARIO

INEFOAUCAO. ........oiiiiiiiiiieee e e e ettt e e et e e e st e e e s sabbeeeesaaeeeeens 9
Capitulo 1 — COrpo € performances.......................cooeeeeceeecueeeeeeceeeeeeeireeeeeeeseeeeeeeneens 37
1.1 A 1lha dO €SPELACULO. ...ccuuviiiiiiiiiiieeieeeee e 37
1.2 A festa do GUENO........coouiiiiiiiiiee e 44
1.3 O Candeal Pequeno de Brotas.........c..eeeeeriieeeiiiiiieeieiieeeeiieee e 51
1.4 A figura de Carlinhos Brown .........ccoociiiiiiiiiiiiiiiiiieeicte et 54
1.5 A comunidade do Candeal............cccccooviiriiiiiiiniiiiieee e 62
Capitulo 2 — Ritualizacio do COTPO............c.ooceeeiiiiiieiiieieeieeee e e 66
2.1 O sagrado: formas de ritualizar 0 COTPO......ccueeeevueeeriiieeriieeciee e e e 67
2.2 A purificag@o dO COTPO...ccouuiiiiiiiiiiieerite ettt ettt ettt sabee e 71
2.3 A feSta dOS AEUSES.....ccuvteriiieiiiriieeieeete ettt 75
2.4 O INILOS. t.ntteeutteiieeuteet et e bt ettt et et e et e e bt e et e e bt e eab e e bt e sabe et e e sabeebeessbeebeesanean 84
2.5 A danga dos deuses contadas pelos seus filhos..........cccccveerciieniieenieecnieeeee, 88
2.6 A danga dOS ESPITILOS. ....ccevuuiieririeeiiieeiiee ettt ettt et e et eseiaeeens 97
2.6.1. A danca dos deuses na etnia Nyungiie (Nyungiie Lingua e Etnia). 97
2.7 RUmO a cOMUNIAAAE. .....ceiueiiiiiiiieiieieeee ettt 102
2.8 A des-ritualizacao dO COTPO.....uieeuiieeiieeeiieeeiteeeriteeeiteeeieeesieeeseveeesaeeeneseeenns 106
Capitulo 3 - Olhares sobre o corpo: des-ritualizacao.................cccccoooveviieninnenenne. 108
3.1 Cartografias: metodologias para uma reflexdo sobre o corpo.........ccccceeueenneee. 108
3.1.1. Indagacdes a respeito dO COTPO......ccccveeercireeriieeriieeiieeeireeeiee e 117
3.2 Antropologia € sociologia dO COTPO......cccuiieriireriiireriieerieeervee e ereeeaee e 122
3.3 Corpo esquecido/duplo diSCUISO........veeriiiiriieiiieeiie ettt 130
3.4 Corpo disciplinado € mercantilizado...........ccooveeeviieiniieniiienieeeieeeeeeeeeene 138
3.5 Performances € 0 POVO A VOZ.....c.ceecuvieeiieeniieeniieenieeenteeeveeevaeesaeeesaneees 142
3.6 Os sentidos do corpo — avangar tateando............cceeevveeerieeeniiennieeniieenieeee 146
Consideracoes Finais...............cccoooiiiiiiiiiiiiiii et 155
Referéncias Bibliograficas................ccoocooiiiiiiiiiiiiee e 161

AATICXOS. ... oottt ——aaeee e et et ——————————eetteta————————aetteuuen————————aanos 168



INTRODUCAO

Os objetivos tracados neste trabalho voltam-se para uma investigacdo do corpo nas
performances de tradigdes populares e religiosas. A performance, termo discutido por
Zumthor (2000) e utilizado em nossa pesquisa, refere-se a uma “forma poética de
comunicacdo”, na qual hd uma intensa participacdo da voz que emana da presenca de um
corpo e também de indimeros aspectos ligados a uma producio complexa dos sentidos. E uma
pratica que se volta para a expansdo da vida. Muitas sdo as sociedades que utilizam a voz
como um poder central, pois esta agrega e distribui valores que reverberam e alimentam a
criacdo e a reinvengdo de outras formas de expressdo da cultura. A voz vibra no corpo e, ao
ecoar, faz contato com quem a escuta; recebida pelo timpano, generaliza-se no corpo.

O presente trabalho constituiu-se a partir das vozes que ecoavam dos cantadores nas
ruas e bairros de Salvador; dos cantos da cultura mestica; das performances dos grupos de
dancarinos populares e religiosos; dos “corpos de passagem”, nos quais o presente €&
substituido por presenca: “um corpo tornado passagem &, ele mesmo, tempo e espaco
dilatados” (Sant’Anna, 2001: 105). Estes “corpos de passagem” seguiam ndo sé os cantos,
mas os ritmos, considerados em si uma cultura residual (Williams, 1977) das tradi¢cdes
ancestrais e como os ritmos das novas tendéncias culturais do mundo contemporaneo.

O corpo, objeto de nosso estudo, liga os sentidos no espago e no tempo. Na dancga, o
corpo tem a possibilidade de viver intensamente, de ritualizar e comunicar-se com 0 outro.

Dancar € uma forma viva de ser. Nas suas variacdes, o corpo humano.

[...] imita, armazena e lembra. Quem pode computar 0 enorme tesouro
de posturas que ele traz consigo? Nossa primeira base cognitiva reside
nas recordacdes encarnadas, em dados que se transformam em
programas. Quanto mais se dilata esse capital, esse reservatdrio
inconsciente — pois 0 inconsciente € o corpo —, menos ele pesa e mais
se torna leve e aéreo em virtude das adaptacdes conquistadas. O que
existe de mais precioso do que os mapas desses lugares visitados que
permanecem no fundo da memdria corporal? (Serres, 2004: 75 - 76)

Formatado pelo meio social e cultural em que estao inseridos os atores de determinada
época ou sociedade, o corpo humano apropria-se do mundo dando-lhe um significado,

representa e simboliza os acontecimentos da vida, transforma o seu meio, familiariza-se,



10

comunica e compartilha com os outros corpos a experiéncia sensivel de existir. O corpo s6 €
possivel na sua existéncia.

Ap6s rastrear as diversas performances, ancoramos nossa investigacdo na cultura do
Candyall Guetho Square, palco de apresentacdo de artistas nacionais e internacionais, um
espaco que mistura a simbologia dos cultos do candomblé com a cultura popular urbana. O
Gueto, como € conhecido popularmente, acolhe as produgdes artisticas e sociais de sua
comunidade, localiza-se no bairro do Candeal Pequeno de Brotas, nos arredores de Salvador
(BA). Destas produgdes elegemos Carlinhos Brown, lider do grupo Timbalada e lider
comunitdrio que faz a fusdo da cultura musical afro-baiana com os diversos ritmos latinos e
apresenta uma performance que revela as matrizes dos cultos religiosos da populacdo jeje-
nago.

As pesquisas realizadas no Candyall Guetho Square, nas ruas de Salvador e nos
terreiros religiosos nos mostraram que as experiéncias da corporeidade sdo semelhantes,
provocam a sensagdo de pertencimento, existe a possibilidade que o corpo seja passagem de
forcas, de fluxos de vida. A forma como nos relacionamos corporalmente com o mundo nos
possibilita ritualizar ou entao simular.

Trabalhamos nesta tese sob a perspectiva dos estudos das culturas da oralidade,
observamos o corpo a partir de sua poténcia simbidtica (Hampaté Ba) de sacralizar-se. No
vaivém das forcas provocadas pela fala (canto) gestam-se fluxos que se ligam ao acaso,
materializando-se em movimentos (danga) que ficam explicitos nas formas de apropriagao
simbdlica da realidade. Com os depoimentos a respeito da sacralizagao do corpo apresentados
pelos guardides dos segredos (pais de santo), acompanhamos os ritos encantatérios no
processo de integracdo do corpo.

Como ressalta Le Breton, um dos tedricos importantes para o nosso estudo e cuja obra
A sociologia do corpo norteou parte da discussdo tedrica de nossas investigacdes, o corpo €
nosso eixo de relagdo com o mundo, pois “o corpo ndo existe em estado natural, sempre esta
compreendido na trama social dos sentidos [...]” (2006: 32).

O pesquisador traca um caminho histérico das investigacdes da corporeidade humana
a partir dos primeiros passos das ciéncias sociais ocorridos no século XIX, momento em que
temos também as primeiras preocupacdes com relacdo a corporeidade. Le Breton (2006)
recorre a trés momentos para falar do corpo na sociologia. O primeiro ele denomina de
“sociologia implicita” e € quando as condi¢des de atores em diferentes situagdes sao

percebidas, mas ndo sdo questionadas em profundidade. As discussdes sobre o homem em



11

situagdes de exploragdo ndo remetem os tedricos da sociologia da época a uma andlise mais
detalhada a respeito do corpo.

Um segundo momento € a “sociologia em pontilhado”, que, para o autor, proporciona
elementos sélidos de andlise, mas estes ndo sdo sistematizados. E nesse momento que
entramos com a discussdo de Marcel Mauss (2003), o tedrico que deu voz a um corpo que se
supunha mudo. Neste trabalho, demonstramos que o tedrico deslocou a visdo dominante do
corpo ‘“natural”, que, naquele momento, era medido, discriminado, segregado, classificado
pelas instituicdes dominantes a partir de suas aparéncias. Acrescentamos que, apesar da
permanéncia, até os dias de hoje, de uma leitura médica a respeito do corpo, Marcel Mauss
(2003) ressaltou, em sua época, 0 homem como produto do seu meio cultural e social.
Destacamos também, nesta apresentacdo, que Marcel Mauss valoriza a investigacdo sobre as
culturas e defende a idéia de que os escritos, os documentos e as narrativas orais sao
importantes para entendermos a vida de um povo, mas a0 mesmo tempo ressalta 0 nosso
esquecimento com relacdo ao corpo. Interessamo-nos por objetos vérios da inddstria humana,
aponta o pesquisador, mas ignoramos as potencialidades de nossos corpos. Nesta etapa,
denominada por Le Breton (2006) de ‘“sociologia em pontilhado”, também abrimos um
didlogo com Norbert Elias. Em sua obra O processo civilizador, o autor demonstra as regras
da sociedade da corte, que se transformam em estilo de vida nas camadas dominantes da
sociedade moderna.

As regras da sociedade civilizada foram se infiltrando cotidianamente nas praticas dos
grupos sociais, nos seus gestos, na sua alimentacdo, nas suas dangas e, pouco a pouco,
limitando e restringindo a expressdo corporal. Geradas no interior da Idade Média e herdadas
pela modernidade, essas regras de civilidade padronizaram o corpo, impediram a
expressividade dos sentimentos, das emogdes, esvaziaram o “corpo presenca” do qual nos fala
Sant’Anna (2001), e a partir de entdo adotaram os gestos padronizados permitidos para o
estilo de vida do qual faziam parte.

Tentamos construir neste trabalho o percurso histérico desse pensamento que
determinou as mentalidades e costumes que restringiram o corpo. Encontramos na abordagem
de Le Goff e Truong (2006) um detalhamento no que se refere a apresentacdo de uma
concepcdo de corpo, dos imagindrios que rondam o corpo. Os autores historicizaram o
cotidiano e os momentos de grande destaque da nobreza religiosa. O periodo medieval foi
marcado pelas tensdes do corpo e da alma, do homem e da mulher, da razdo e da fé, da santa e
da prostituta. Reprimido, o corpo € atravessado pela oscilagdo entre repressio e exaltagdo,

entre humilhacdo e veneragdo. O corpo representado na sacralidade do corpo de Cristo €



12

também a “roupa abominavel da alma”. Vive-se nesse periodo uma ‘“situagdo paradoxal”,
conforme indicam os autores mencionados.

Com relag¢do ao povo do periodo medieval, suas praticas também sdo reprimidas e os
corpos, controlados, mas escapam pela via da comicidade, descolada da instituicdo religiosa.
O povo vive a lei da liberdade, a oposicdo gera um movimento dindmico, € a repressao
mantida pela Igreja no controle de seus corpos ndo impede a manifestacdo publica.

Essa repressao das instituicdes religiosas sobre o povo e a tentativa de controle de sua
cultura remete-nos as nossas primeiras cartografias na cidade de Salvador: os Filhos de
Gandhi, diante de um conjunto de igrejas catdlicas, relinem-se para os seus rituais nas ruas de
Salvador, cujas performances permaneceram e sao as que mais se assemelham as melodias e
aos ritmos do candomblé, da tradicdo nagd. Este fato € de suma importancia para estudos e
pesquisas étnicas e musicais.

Retornando nosso olhar para a inscri¢do histérica do corpo, vemo-lo colocado na
Idade Média em um lugar de paradoxos. O século XIII € periodo de rentncia, de restrigoes,
abstinéncias, tempo de procissdes expiatérias e flagelos corporais realizados em pragas
publicas, controle de gestos, fiscalizacdo do espacgo e controle também do tempo, por meio da
manipulagdo do calendério. O pecado original transforma-se em pecado sexual. A Igreja nesse
periodo ndo sé controla como também codifica o corpo, cria a confissdo, a introspec¢ao,
estabelece regras que irdo interferir nas formas de ser e fazer do cotidiano de cada um. As
maos, no campo das simbologias corporais, expressam as tensdes vividas nessa época, signo
de protecdao, mas também de comando, stplica e prece.

A mistura das culturas da corte e os ideais do cristianismo infiltram-se e
institucionalizam-se entre a nobreza e a burguesia. Esta dltima, por sua vez, almejando o
poder, busca o refinamento e a legitimagao da classe social. O lento processo de legitimagao
da classe burguesa transformou o “corpo comunitdrio”, do qual nos fala José Gil (1997), em
corpo isolado, assemelhando este processo aos de isolamento de um corpo em quimica, em
microfisica. Foi a mudanga do corpo social em corpo individual.

As leis antes divinas que permeavam o cotidiano das mentalidades do periodo
medieval rompem-se e ddo lugar as novas formas de pensar. O ponto comum que norteia a
sociedade cartesiana nascente sdo as maquinas — as de controlar o tempo, de controlar o corpo
—, também submetidas as leis mecanicas. A maquinaria que se legitima no mundo moderno
impde suas inscrigdes sociais, as quais, quando institucionalizadas, sao absorvidas,
normatizadas. As influéncias do pensamento filos6fico moderno reforcam a entrada de mais

um aspecto desta sociedade em cena: a mecanica do corpo biolégico. O corpo submete-se,



13

entdo, a uma maquinaria juridica e médica, individualizado e exposto aos determinismos que
predominam na entrada do século XIX.

Retomamos aqui o roteiro de estudos que desenvolvemos a respeito das performances
populares e religiosas: as matrizes que lhe ddo forma se exercitam no grupo social ao qual
pertencem. O corpo do dangarino ndo € isolado dos demais. Eles ritualizam em conjunto suas
alegrias e tristezas. Trazemos para esta reflexdo o referente corpo. Enquanto objeto de muitos
debates, ¢ lembrado em suas acdes, mas esquecido de ser questionado. O corpo como conceito
abstrato, quando afastado dos atores que o habitam, torna-se vazio, inexistente e inviabiliza a
andlise. Le Breton (2006) nos alerta que € preciso saber de que corpo se fala.

A discussdo do controle politico do corpo a qual nos remete o autor segue uma ordem
dada pelo tedrico da sociologia do corpo. Tentamos segui-lo desde o inicio, momento em que
localizamos historicamente o aparecimento dos estudos da sociologia do corpo. Neste sentido,
divide em etapas as diversas abordagens vindas do campo da antropologia, da sociologia, da
medicina, da histéria. Movimenta-se, assim, em diferentes campos epistemoldgicos. Atento
aos riscos que oferecem as discussdes a respeito deste objeto, persegue a idéia da “presenga”
no corpo, da atuacdo do “ator” do referido corpo. Apds desbravar o territério das “légicas
sociais e culturais do corpo”, mergulha nos “imagindrios” criados no século XIX, uma versao
moderna do dualismo em que o corpo perde seu “antigo valor moral” e ao qual é agregado o
“valor técnico”. A dois passos do fechamento de suas reflexdes, apresenta mais uma etapa,
que se refere a atuagdo do olhar na modernidade, momento em que as relagdes sociais se
distanciam, o homem individualiza-se, isola-se, vive a novidade das metrépoles. Uma de suas
referéncias tedricas, e que da suporte a discussdo de nosso trabalho, ¢ Michel Foucault (1983)
e sua obra Vigiar e punir: historia da violéncia nas prisées. Foucault parte do pressuposto de
que todos os nossos valores sdo criados historicamente. Mostra que o poder € um sistema de
relacdo que impde normas e € exercido em diversos espacgos institucionais.

As verdades com relacdo ao corpo e ao que os homens fazem de seus corpos foram se
deslocando no mapa histérico. O guerreiro comandado pelas cadéncias ritmicas dos tambores
no século XVII perseguia sua meta em fun¢do da honra e da valentia. No século XVIII, o
investimento na “arte dos detalhes” disciplinares transformou este corpo guerreiro em soldado
docil. O sentido doécil ndo se refere a docilidade, a obedi€ncia, mas sim ao corpo flexivel, as
mudancas as quais € submetido o homem moderno. O trabalhador décil € o trabalhador
flexivel, aceita as novas tarefas, obedece e propde idéias. A virtude ndo estd somente na
obediéncia, mas no ato de se recriar, de ser um novo homem. O corpo na modernidade do

século XVIII € individualizado no tempo e no espaco sob a mira de um olhar disciplinar do



14

poder, que ndo € mais do soberano, mas fruto de uma vigilancia constante. O olhar de quem

vigia entra no corpo do prisioneiro. “O corpo ndo €é mais entidade corpo, mas experimento em

processo — aquilo em que vocé pode intervir”'.

Ao privilegiar o olhar, a modernidade exclui outros sentidos. Ao valorizar o trabalho
mecanizado, individualizado, distancia o corpo da coletividade. Le Breton (2006) nos remete
a George Simmel, que apontava para a mediacdo sensorial nas interpretacdes sociais.
Algumas filosofias da modernidade ddo mais importancia a visdo que a escuta, menor
credibilidade ao tato e ao olfato. Abstrair, conforme menciona Serres (2001:21), “significa
menos sair do corpo do que o partir em pedagos: andlise”. Destacamos que o corpo reage
sempre, mesmo que muitas filosofias entendam o corpo em pedacos e, diante do grito primal,
busquem sempre o prazer: a respiragdo que dd a cadéncia ritmica do cora¢do, 0 movimento, o
caminhar, o saltar. Segundo Serres (2001: 331), “Um corpo jamais nasceu antes de ter
dancado”. A dancga, musica do corpo, reina antes da linguagem. O inicio dos tempos é
narrrado por meio dos gestos; o ritmo se repete e refaz os passos, reencontra gestos, sugere
novas coreografias, surpreende e retorna ao ritmo. A danca € igual a vida, a inteligéncia, a
intuicdo, ao desejo.

Seguimos rastreando os caminhos e encontramos intimeras possibilidades do corpo nas
performances de rua, nos rituais religiosos e nos espetdculos. Capturamos alguns trajetos
repletos de ritmos, tramas de coreografias que anunciavam inimeras possibilidades do corpo.

Em sintese, nossa pergunta de pesquisa €: quais sdo as matrizes culturais que servem
de fonte e composicao nas performances apresentadas nas praticas de Carlinhos Brown e sua
banda de musicos?

Para a realizacdo desta tese e aprofundamento tedrico no que se refere as
possibilidades do corpo, estabelecemos didlogos com os seguintes tedricos: Pratt e Hampatlé
B3, autores que contribuiram na reflexao a respeito do corpo na didspora e um caminho para
reflexdo do tema de nosso trabalho Santo corpo profanado. Acompanhamos o cldssico
discurso de Paul Zumthor a respeito dos conceitos de performance, nomadismo e vocalidade
nas obras Escritura e nomadismo e Performance, recepgdo, leitura, A oralidade e o corpo, o
gesto na cultura na Introdugcdo a cultura oral. Inserimos no debate o socidlogo polonés
Zygmunt Bauman, com sua discussdo a respeito da Comunidade: a busca por seguranca no

mundo atual. Jesus Martin-Barbero, com O oficio de cartografo: travessias latino-americanas

" Anotagdes de aula. Disciplina Corpo e Cultura, constante do programa de Psicologia Clinica,
ministrada pela prof® Denise B. Sant’ Anna na PUCSP, 1° semestre de 2008.



15

da comunicagdo na cultura, do qual recuperamos o conceito de “Mapas noturnos” e o0 método
cartografico. Marcel Mauss em As nogdes de técnicas do corpo, Michel de Certeau em A
invengdo do cotidiano. David Le Breton, com A sociologia do corpo; Jacques Le Goff e
Nicolas Truong, com Uma historia do corpo na Idade Média; Michel Serres, que evidenciou
Os cinco sentidos e ampliou a reflexdo a respeito do equilibrio, denominando-o de sexto
sentido na obra Variacoes do corpo.

As pesquisas de campo realizadas nas igrejas, nas ruas e nos terreiros de candomblé
mostraram a poténcia do corpo nas performances, nas dangas coletivas. O exercicio do
sagrado nos terreiros de candomblé propicia ao iniciado, ao filho-de-santo, metamorfosear-se
durante a danga, transformar-se em outro. Faz do corpo possuido a morada dos deuses,
relembrando as indmeras possibilidades plasticas da carne. Estas sociedades de tradicdes
seculares vém no corpo humano possibilidades multiplas de movimentos. O corpo, quando
passagem, dd ao deus a presenca e a0 homem a poténcia. A poténcia das cantorias desses
grupos, herdeiros de matrizes culturais de tradi¢des africanas, foi difundida ao longo do
processo histérico vivido no Brasil. Os povos da voz imprimiram seu ethos a comunidade.

A “vocalidade” impressa no cotidiano desses povos refor¢ou sua condicao de membro
de uma comunidade que o transcende. Acrescentamos que, na sua qualidade “movente”, a voz
uniu-se ao gesto como em um “jogo”, permeado por intensidades. Este jogo resulta em uma
acdo corporal que se dilata no tempo e no espago, proporcionando a presenga no corpo e
aproximando-se de um rito.

A heranca deixada por esses povos é a poética da comunicagdo, que aqui
denominamos de performance, termo cuja definicio € longamente comentada pelo autor
ndémade Paul Zumthor. O cardter nomade atribuido por ele e pelos seus interlocutores
classicos refere-se a sua trajetdria de vida, que envolveu seu transito entre o pais de origem,
Genebra, suas experiéncias de final de infincia e juventude em Paris, sua permanéncia na
Holanda e no Canadd e também sua constante pratica de nomadizar formas de atividade e
escrita. O seu contato em 1980 com “os povos da voz”, termo utilizado para se referir aos
povos da Africa, resultou em uma obra importante entre tantas outras: Introducdo a poesia
oral. Um poema em prosa, conforme relata Paul Zumthor, cuja idéia fundante é a voz na
condicdo ndomade. A performance nao € uma forma poética fixa; ela se transforma a cada
momento. Sua “competéncia” € afetar e ser afetada.

Quanto a discussdo que formulamos para entender a performance, partimos de uma

escuta a respeito das performances, ndo da observacao. A escuta possibilita afetar-se pela voz.



16

Os cantadores de blues Moraes (2000) sao um bom exemplo para entendermos o processo das
performances: quando estes expressavam seu cotidiano de luta e saudade da terra de origem,
faziam-no como um rito. Coletivamente, cantavam suas melodias e deixavam-nas espraiar
pelo corpo comunitédrio, sem racionalizar; o corpo comunitério afetado pelos sentimentos dos
cantadores acolhia todos os seus componentes. A voz afeta o corpo, gera € promove um
gestual imbuido de véarias emogdes, a partir dos gestos e, num sentido mais amplo, este afetar
promove a musica que se dissemina no corpo, constituindo a performance. Cada vez que se
usa a voz para cantar, tem-se um gesto corporal: a voz se mistura ao corpo, € expressa pelo
corpo, o corpo absorve este fluxo, o que resulta em performance.

Sobre o corpo nas performances, abrimos um didlogo com Michel Serres, nascido em
1930 na Franca, aluno da Escola Naval, de onde se desligou em 1949, segundo ele préprio,
devido, em grande parte, a leitura de A gravidade e a graca, de Simone Weill, “a primeira
filésofa que falou da violéncia em todas as suas dimensdes: antropoldgica, politica, religiosa e
mesmo cientifica”. Cursou a Ecole Normale Supérieure de Paris, licenciando-se em
matematica, letras classicas e filosofia, mas se considera um autodidata.

Os cinco sentidos, obra que proporcionou aproximarmo-nos de uma filosofia por ele
denominada de filosofia dos “corpos misturados”, aborda os sentidos do corpo em diversos
momentos. Narra, no percurso textual, acdes que exigem os sentidos do tato, do olfato, do
paladar, da visdo e da audi¢do, esta Ultima promotora do equilibrio, o que sugere que seja
considerado como o sexto sentido. O tato — a pele, sentido vital do nosso corpo, invélucro que
nos separa e protege do mundo, filtro das turbuléncias externas, € local também onde se
misturam alma e corpo. E na pele que o tempo imprime os acontecimentos vividos.

Serres (2001) mistura estes sentidos a mitologia grega, traz para o texto suas
observacdes a respeito das tapecarias de Pierre Bonnard (1867-1947), que revelam cenas
intimistas. O autor desenvolve um detalhamento dessas obras, que, pouco a pouco, envolvem
nossos sentidos, sensibilizando-nos a0 acompanharmos sua descri¢do de cada acio estampada
na tapecaria. No decorrer do texto, evidencia as qualidades de cada sentido, propde assim uma
juncdo desses sentidos, alinhava lentamente os poderes de cada um e como estes se
metamorfoseiam em outros. A pele, como nos informa Serres (2001), agrega uma variedade
de sentidos, mistura-os. Tecido comum, nela concentram-se singularidades e desenvolve-se a
sensibilidade.

Confirmamos, assim, a impossibilidade de uma performance ser uma forma fixa. O
corpo sempre reage a qualquer situacdo, pois a sensibilidade incorporada sinaliza os perigos,

os impactos. O corpo ndo € receptor passivo, mas reage as turbuléncias da vida.



17

Nesse momento contemplamos a obra Variacdes sobre o corpo, também de Michel
Serres (2004), que trata do sexto sentido, o equilibrio. Retoma a discussdo da filosofia que
cindiu o pensamento moderno, faz um movimento de unido entre o corpo € a mente, a
animalidade e a humanidade, o corpo e o pensamento; remete-nos a0 corpo comunitario, que
recusa a divisdo de corpo e mente mantendo as agdes diversas do seu cotidiano conectadas ao
corpo. O acontecimento passa pelo corpo; a voz, também um acontecimento, atravessa o
corpo individual e coletivo a0 mesmo tempo e em primeiro lugar, e ndo passa pela razao.

Esse movimento de divisdo entre o corpo e a alma, corpo € mente, humanidade e
animalidade € resquicio das matrizes que se constituiram no periodo em que Deus era o centro
da vida na Europa. Essas matrizes sofreram algumas mutacdes, mas ndo perderam o objetivo
principal que as constituiu, isto €, afastar o corpo da mente como entidades separadas,
desagregadas, que pouco se encontram, mas que vivem na ambigiiidade dos desejos. A mente
mantém o dominio secular herdado de outras épocas e submete o corpo ao esquecimento. Esse
esquecimento provoca uma estagnacao no corpo, dificultando as performances, padronizando
expressoes, endurecendo e congelando os corpos.

E por este caminho que Serres (2004) vai desenvolver sua reflexdo. O autor valoriza o
movimento, pois o corpo em movimento, afirma ele, federa os sentidos, unifica o tempo e o
espaco. Portanto, a discussdo que se abre nesta obra é sobre 0 movimento, o treinamento do
corpo, o exercicio fisico, ndo o treinamento para as competi¢cdes, mas para um aprimoramento
do corpo. O corpo em movimento nos livra do consciente, refor¢a o autor. O pianista, lembra-
nos, nao precisa do controle da mente para expressar sua musica. O corpo estd sempre
adotando as poténcias; € suporte da intuicdo, da invencdo em multiplas variagdes. Serres
acrescenta que € para se duvidar de uma sociedade que recusa a dor; a nossa, como sabemos,
escamoteia a morte e também a dor.

Na sua descri¢do sobre a acdo de escalar a montanha, verifica nas posicoes exigidas
pelo corpo as possibilidades de um retorno a animalidade. Andar de forma ascendente e como
um quadripede o faz pensar de onde vem a protecio que o mantém no pareddo de uma
montanha, pensa na possibilidade do animal que habita essa tinica, invélucro do corpo com o
mundo, a pele, membrana fina que mistura os sentidos. Constata que somente O corpo
glorioso, aquele que se reinventa, pode ser real, enquanto a cabeca ingénua adora repetir. O
corpo glorioso, a carne divina, distingue-nos das mdquinas; “a inteligéncia humana se
distingue da artificial apenas pelo corpo” Serres (2004:18). A satisfacdo da volta o faz
adormecer. Envolvido pela sensag@o de plenitude, visita todo seu interior e todos os labirintos

de seu corpo, por dentro da epiderme. Expande o corpo. E a transformacao que se inicia.



18

O que existe de mais belo do que a danca criada dos movimentos naturais do corpo?
Do corpo coletivo que danga e recria, a cada momento, preenchendo o tempo com sua
coreografia? A danca encontrada em diversos ritos, do sagrado ao profano, que nasce do
enfrentamento do desconhecido, de dizer o que € indizivel. Ela aparece na magia, na religido,
na festa; celebra mitos dos que visitam seus filhos distantes, mitos que incorporam, que curam
os corpos em metamorfose, que também sdo performances guiadas pela voz e pulsos que
emanam do corpo. O corpo humano € capaz de todas as metamorfoses. Quando nao alcanca a
perfeicdo, imita ou simula.

Em nosso trabalho, apresentamos as dancgas sagradas, resultado das investigacdes e
escutas de performances nas ruas de Salvador, nos terreiros de candomblé e na comunidade
do Guetho. Os narradores que trouxemos para compor o corpo nas dangas sao os filhos-de-
santo, que, na sua experiéncia no campo do sagrado, nos contam o que acontece ao corpo
nesses ritos de passagem. Atentamos para a importincia da cultura afro-brasileira e suas
manifestacdes culturais através das festas dos orixds, uma das mais expressivas institui¢des da
religido, pois é entendida como ritual de purificacio e renovacdo. E nesse momento
ritualistico que se vive o mito, momento de trocas simbdlicas, circulacdo de riquezas,
apresentacdo e encontro dos deuses, uma celebracdo coletiva e ancestral. O corpo que ai
encontramos € um corpo coletivo que vive as dores, angustias e alegrias de todos no corpo.

Inserimos no debate o soci6logo polonés Zygmunt Bauman, com sua discussido a
respeito da Comunidade: a busca por seguranca no mundo atual. A entrada na comunidade
sagrada e ndo-sagrada aproximou-nos da discussdo de Bauman (2003) dessas comunidades e
da perspectiva historica dessas formas de viver. A propria palavra, como nos informa
Bauman, é uma palavra que nos afeta, estimula a imaginacdo e apresenta-se como um lugar
calido e de aconchego. Este imaginario de aconchego ndo pode ser medido e muito menos
confirmado, pois € um paraiso perdido e inalcangdvel. O mito de Tantalo ilustra estas
reflexdes. O ensinamento que propde o mito € o de reiterar infinitamente o acontecimento,
viver na inocéncia, ignorar o porqué do mundo, dos fatos. E o contar sem fim as origens, é
circular pelos mesmos caminhos sem buscar os atalhos ou ser surpreendido pelos imprevistos.

As mudangas ocorridas na comunidade do Candeal Pequeno de Brotas, apelidado de
“Ilha de Sapos” (Lima), afetaram ndo s6 o seu nome, local que passou a ser reconhecido
popularmente como comunidade do Guetho. O jovem que vivia a condi¢do de morador da
periferia de Salvador, com possibilidade profissional e escolar indefinidas pelos estrangeiros
que o estigmatizavam como violento e marginalizado, depara-se com uma outra perspectiva

de vida. Na década de 1990, o misico Carlinhos Brown e o Timbalada, moradores do bairro,



19

destacam-se na midia e transformam a comunidade. A partir de projetos sociais e musicais,
criam o terreiro eletronico conhecido como Candyall Guetho Square, voltam-se as raizes
ancestrais, reciclam a musica do candomblé e a transformam em misica pop. O espago antes
estigmatizado vira palco de figuras internacionais. A “Ilha de Sapos” transforma-se em “Ilha
da Fantasia” (Lima, 2001). Uma “ilha” de espetidculos que agrega os nativos € nao nativos,
espaco eclético, caldeirdo cultural onde se misturam as tradi¢des em contexto tecnologizado.

As metodologias desenvolvidas nesta tese tiveram como preocupagdo, no primeiro
momento, entender como poderia se organizar uma pesquisa que compreendesse 0 corpo nas
performances, sendo que as performances atraem para sua constituicdo varios aspectos das
matrizes culturais de um povo, como a danca, a musica, o pulso interno, as gestualidades, o
canto, a teatralidade. Nao nos interessava estudar o corpo distante desta condi¢do que a
performance proporciona. Para tanto, as leituras realizadas no primeiro ano de estudo foram
fundamentais. Tentamos ampliar os estudos da cultura africana, pois hd alguns anos a
investigdvamos por meio da literatura e da pratica musicais. A musica permeia a todo instante
a vida social dos africanos e da didspora que se organizou no Brasil e que estd historicamente
vinculada a musica nos processos de producdo da terra, nas fases inicidticas, nas ruas, nos
mercados. Em 2003, quando ocorreu a primeira pesquisa de campo em Salvador, coletamos as
musicas cujas melodias e ritmos se ligavam a nosso campo de pesquisa e também revelavam
informagdes histéricas para ampliarmos o conhecimento a respeito das performances
populares e religiosas que estavam no foco de nosso interesse.

Os estudos da antropologia foram fundamentais para construir nossa reflexdao a
respeito da cultura do afro-descendente. Buscamos em Histéria geral da Africa, obra
coordenada por J. K. Zerbo, e nos estudos de Pierre Verger, entre outros, os caminhos para a
compreensdo do emaranhado de etnias e povos que eram chamados de iorubas, conhecidos
no Brasil como nagos.

Realizada essa primeira fase de leitura, partimos para o trabalho de campo em
Salvador e em Sao Paulo, onde desenvolvemos nossas observagdes etnogréficas. O
desenvolvimento da etnografia depende nao sé do pesquisador, mas também da forma como a
comunidade em estudo o recebe. A chegada ao local desperta um interesse mutuo de quem
nos olha e de quem vé o qué. A “observacdo participante”, pratica fundamental para a
realizacdo da etnografia de campo, remete-nos, no momento de chegada, as aulas e leituras
realizadas na drea da antropologia. Os primeiros gestos do olhar em volta e situar-se foi
fundamental. Munidos do mapa de acesso ao local, caminhamos até a comunidade com

algumas referéncias dos projetos sociais desenvolvidos. Visitamos a escola de musica



20

Pracatum e o projeto T4 Rebocado, que visa a renovagdo das condi¢des basicas de moradia de
seus habitantes. Fizemos contato com alguns moradores que nos revelaram que, apesar de a
proposta da escola de miusica ser para todos da comunidade, na pritica ndo era o que
realmente acontecia. Os alunos da escola vinham de vérias partes da cidade. Portanto, naquele
momento, a escola Pracatum ndo era para a comunidade como se anunciava na imprensa € na
proposta do projeto. Nos dias que se seguiram, voltamos ao local e visitamos o terreiro
eletronico. Encontramos um cendrio singular para o momento da pesquisa: as misturas da
religiosidade do candomblé e da cultura popular. Assistimos as performances dos artistas
realizadas no local e as fotografamos. Voltamos em 2004, época em que coletamos material
do acervo sobre a cultura afro-baiana localizado no Pelourinho. Acrescentamos a essa fase de
pesquisa de campo as visitas aos terreiros de candomblé, ndo mais na Bahia, mas em Sao
Paulo. Como o objetivo central era o corpo religioso e popular nas performances,
esquematizamos as observagdes do corpo em diversos momentos dos ritos de passagem,
participamos de festas e observamos o xir€, que € 0 momento em que os deuses se encontram
e realizam as dangas entre os orixds. Apds estas observagdes, relacionei alguns contatos para a
realizacdo das entrevistas com os filhos-de-santo apresentadas no segundo capitulo deste
trabalho e que se constituem como recortes importantes que tentam responder a nossa questao
principal sobre como documentar as possibilidades do corpo nas performances religiosas e
populares.

Partimos da discussao das primeiras referéncias do candomblé, datadas do século XIX,
que receberam maior influéncia das tradi¢cdes africanas-ocidentais: a jejé ou daomeana, dos
cultos dos voduns; e a ioruba ou nag0d, dos cultos dos orixds. A populagdo mantinha suas
expressoes religiosas e marcava também as diferentes nacdes. Apds a fase de primeiros
contatos com as musicas préximas do candomblé, comecamos a selecionar as musicas
originais que tocam nos ritos, identificando assim as vdrias células ritmicas que sdo utilizadas
nos rituais, em que cada santo tem uma melodia e uma harmonia para os ritmos, os quais nao
se assemelham. Acrescentamos que para a compreensdo do candomblé da Bahia investimos
nas leituras de Roger Bastide (2001), que descreve os rituais ocorridos na primeira metade do
século XX, entre outros autores, também coletamos informacdes entrevistas, documentarios e
formamos um conteido que nos facilitou as escutas nas ruas de Salvador, nos terreiros de
candomblé e nas dancas de Carlinhos Brown e o Timbalada.

Um terceiro momento que ressaltamos nesta parte que se refere a metodologia
caracteriza-se pelas leituras de Nestor Garcia Canclini discutidas nas orientagcdes do grupo e

que facilitaram a andlise da populacdo das comunidades que estdo em processos de misturas



21

culturais; as populagdes que vivem em comunidades antes cristalizadas e que se misturam
com aquelas que circulam nas metrdpoles globalizadas. O que resulta dessa miscigenacdo, um
interesse fundamental para o nosso trabalho, partindo-se do pressuposto que no processo
comunitério tudo passa pelo corpo — a musica hibrida, os ritmos das tradicdes que se juntam
aos ritmos da contemporaneidade —, mostrou-se de especial relevancia para nossas discussoes.

Acrescentamos que o conhecimento a respeito da histéria e da formagdo do povo
brasileiro teve como fonte de pesquisa as exposi¢cdes e o acervo bibliografico do Museu Afro-
Brasil de Sao Paulo. Realizamos entrevistas com filhos de santo com o objetivo de construir
um caminho a respeito do que pode o corpo. Esclarecemos que o interesse nessa metodologia
¢ armazenar as diversas experi€ncias corporais desses iniciados que véem nesses ritos
possibilidades de reinvengdo. Assim, o presente texto estd organizado de forma a permitir
uma performance que exponha a corporeidade como territério de misturas de sentidos, de
expansdo do corpo por meio da danga, pois “A danga reina antes da linguagem, como musica
do corpo”, como atesta Serres (2001: 330), ndo de significados, pois os significados nio nos
levam ao corpo todo; alcancam apenas o pensamento. A filosofia dos corpos misturados nos
propde um corpo humano definido e capaz de realizar todas as metamorfoses possiveis, caso
isto ndo ocorra, deve-se imitar ou simular (Serres, 2004).

Vale lembrar que o método cartogriafico Martin-Barbero (2004) foi fundamental para
capturarmos os “trajetos e devires” (Deleuze (1997) das performances de rua, as dancas e
coreografias ritualisticas, que sob a lideranca das paisagens sonoras predominantes nos
terreiros eletronicos e religiosos preenchiam os espacos entrelacando e produzindo novos
sentidos. Tentamos detectar indicativos e material para colocarmos em estudo, buscamos nos
aspectos de “intensidade” Deleuze (1997), as emocgdes, as incorporacdes, as transformacgdes
do corpo. Ao captar o método cartografico (Martin-Barbero) para entender os trajetos e
performances do corpo, retomamos os mapas que expunham as tramas dos novos modos de
produzir mediante” as transformacdes comunicacionais € os deslocamentos da cultura de
tradicdo frente aos processos de globalizacdo econdmica e informacional. O corpo, territorio
por onde transita a cultura de um povo, processa as mudangas, as mediagdes, na interface com
as culturas de tradi¢@o reinventa as performances. Na arte de inventar o cotidiano (Certeau)
apropria-se da realidade, a realidade € narrada com registros das tradi¢des, dos mitos, muito
comum nas narrativas de Carlinhos Brown e filhos de santo que elegem seus orixds para
justificar seus atos presentes, suas formas de dancar e articular a vida cotidiana.

Ainda na esfera das metodologias, buscamos em Mario de Andrade, um dos caminhos

sugeridos por Oliveira em Colonizadores do futuro, outras pistas que apontassem invencoes



22

na maneira de olhar a cultura. Encontramos a invencdo do olhar brasileiro diante das
manifestagcdes rurais e urbanas que eram questionadas sob a luz da modernidade dos anos 30
no Brasil. Destacamos do referido estudo a respeito das relagdes de poder em conexdo com os
valores e simbolos da sociedade brasileira (Estado e Cultura), as investigacdes e reflexdes em
torno da cultura popular e estudos folcldricos nos quais o modernista Mario de Andrade expde
seus primeiros passos nas observacdes acerca das dangas, das coreografias, das musicas e
instrumentos utilizados pelos manifestantes nos quais tenta captar e detalhar sua escuta e as
formas como sdo processadas e documentadas. A documentacdo das performances de
Carlinhos Brown e Timbalada serdo apresentadas neste trabalho, assim como um glossario de
nomenclaturas dos instrumentos utilizados nas performances populares e religiosas.

Para justificar o titulo do trabalho Santo corpo profanado utilizamos as referéncias de
Pratt para o processo de profanacdo que se desenvolveu no século XVIII nas investidas de
dominacdo por parte da populacdo européia. A sacralizacdo aparece na cultura da oralidade,
quando o corpo territério de fluxos e for¢a é lembrado no seu cotidiano. “[...] por meios
desses olhos do império que, movidos pelos mais diversos interesses e causas (oficiais ou
ndo), perscrutavam terras, rios, planicies, montanhas, florestas e agrupamentos humanos
rurais ou nativos de continente americano e da Africa. (Pratt, 1999)

Santo corpo profanado: o termo “profanado” se justifica com base na obra de Mary
Louise Pratt, Os olhos do império: relatos de viagem e transculturacdo, fruto de um curso
ministrado pela autora sobre relatos de viagem e expansdo européia. Nesse livro, sao
discutidos os processos ocorridos no século XVIII, quando, por interesses diversos,
investigagdes oficiais e ndo-oficiais rastrearam as regides da América Latina e da Africa.
Trata-se de um estudo de género que paralelamente constréi uma critica da ideologia que
permeava e dominava as investigagdes cientificas do periodo. Para além de estudos dos
relatos de viagem na abordagem literdria ou textual, o que se encontra na obra € uma histéria
da producao de sentido realizada a partir do olhar europeu.

Estabelecido o campo de forcas, a “zona de contato”, conceito trabalhado pela autora,
colonizadores tornam-se co-autores na constru¢do de um imagindrio ao desbravar o interior
dos continentes. A reflex@o dela se pauta nas articulagdes elaboradas pelo imperialismo como
um agente colaborador na constru¢do de esteredtipos étnicos, sociais e geogrificos, na
interferéncia e dominacdo econdOmica, politica e, mais acentuadamente, nas mentes dos
envolvidos no processo: “espacos sociais onde culturas dispares se encontram, se chocam, se

entrelacam uma com a outra, freqiientemente em relacdes extremamente assimétricas de



23

dominacdo e subordinagdo — como o colonialismo, o escravagismo, ou seus sucedaneos ora
praticados em todo o mundo”. (Pratt, 1999: 27)

Destacamos que o inicio desse processo foram os acontecimentos de 1735 quando,
segundo a Pratt, fatos como a publicacdo do Systema Naturae (O sistema da natureza), de Carl
Linné (apud Pratt, 1999), naturalista francés, e a primeira expedi¢do cientifica internacional
da Europa. Conforme descreve a pesquisadora: “um sistema classificatério que visa categorizar
todas as formas vegetais do planeta, fossem elas conhecidas ou desconhecidas dos
europeus.[...] a inauguracdo da primeira expedicdo cientifica internacional da Europa, um
esforco conjunto visando determinar de uma vez por todas a forma exata da Terra” (Pratt,
1999: 42).

A expedicao cientifica internacional sob o comando de Charles de La Condamine foi
um marco decisivo para a comunidade cientifica européia, pois se tratava de uma investigagao
cujo debate havia sido travado entre os postulados cartesianos, portanto franceses, € 0s
postulados newtonianos que norteavam a discussao dos tedricos ingleses.

La Condamine apresentou por meio de seus escritos a medida “de quanto a ciéncia
veio articular os contatos europeus com a fronteira imperial e do quanto foi articulada por
eles” (Pratt, 1999: 49). O empreendimento desenvolvido pelos europeus burgueses,
denominado pela autora de “consciéncia planetaria” a favor do eurocentrismo moderno, surge
como novo paradigma de uma elite ilustrada cientificizada que utiliza métodos cuja fonte sao
as investigacdes da ciéncia natural que se tornam, nessa época, lentes pelas quais se
examinard, classificardo a cultura do mundo principalmente ndo urbano, mas implicitamente
também as regides comercializaveis, os valores materiais ndo visiveis na superficie, mas em
seus interiores. Esta atitude em perscrutar terras, rios, planicies, montanhas, florestas e
agrupamentos humanos, citados inicialmente — ndo s6 dos continentes americanos e africano
—, se estendem também as populacdes européias ligadas a produgdo agricola, ao campo.

‘Essa nova consciéncia planetdria, como sugiro, é elemento basico na constru¢do do
moderno eurocentrismo, o reflexo hegemonico que incomoda os ocidentais, continuando a ser
uma segunda natureza para eles” (Pratt, 1999: 42). As expedi¢cdes que se voltam para a
investigacdo do mundo vao pouco a pouco se infiltrando e se tornam “um catalisador de
energia e recursos de intrincadas aliancas das elites comerciais e intelectuais por toda a
Europa [...] fonte de alguns dos mais poderosos aparatos ideoldgicos e de idealizacdo, por
meio dos quais os cidaddos europeus se relacionam com outras partes do mundo” (Pratt, 1999:

52-3).



24

A comparacdo que se estabelece dessas expedi¢des ao interior dos continentes e as
navegacdes que antecederam essas investidas, ou seja, trezentos anos que distanciam o inicio
de um empreendimento do outro, também apresentam mudancas na consciéncia. “O tapete
além da orla”, conforme propdem comentdrios encontrados em relatos a respeito dos objetivos
que no século XVIII perseguem a idéia de um expansionismo, de codificagdo das ambicdes
imperiais européias além-fronteiras.

Em 1822 Alexandre Humboldt (apud Pratt, 1999) afirmou que “ndo haverd de ser pela
navegacdo costeira que haveremos de descobrir a dire¢do das cordilheiras e sua constru¢cdo
geoldgica, o clima de cada regido e as influéncias de formas e habitos dos seres organizados.
[...] A historia das jornadas por terra em regides distantes € muito mais apropriada par incitar
o interesse geral” (Pratt, 1999: 54).

Os projetos cientificos tomaram impulso, e o sistema Lineu tomou dimensdes sem
precedentes no universo de interesses europeus, sendo que na segunda metade do século
XVIII, a “estratégia messianica” (Daniel Boorstin, apud Pratt, 1999: 57) distribuiu os
“discipulos” de Lineu pelo planeta para rastrear as novas possibilidades e beneficios que este
tinha em potencial.

O mapeamento sistemdtico iniciado pelas empresas cientificas do século XVIII
conectava-se a um grande empreendimento de procura de matérias-primas, terras para
colonizar, novas rotas comerciais. Lembramos que os paises que estavam transitando para o
mundo industrializado necessitavam de matéria-prima para alimentar sua producao. Era uma
investida em uma “ordem”, a qual, por sua vez, inspirada na histéria natural, rompe
paulatinamente, com as redes afetivas, as classificagdes e os detalhamentos que levam a uma
desagregacdo. A pesquisadora descreve os desdobramentos dessa estrutura de pensamento

(Pratt, 1999: 67):

A histéria natural, como um processo de pensamento, rompeu redes afetivas
de relacdes materiais entre pessoas, plantas e animais onde quer que fosse
aplicada. O préprio observador europeu ndo tem mais lugar na descrico.
[...]. Para Lineu, diz Daniel Boorstin, a natureza é uma imensa colecio de
objetos naturais que ele préprio passava em revista como um Supervisor,
rotulando-os [...].

O desdobramento das classificacdes projetadas em rede global pelo processo de
naturalizacdo da histéria natural alcanga a humanidade. O Homo sapiens, nomenclatura

determinada por Lineu [...], segundo a autora € composto de seis variedades:



25

a) Homem selvagem. Quadripede, mudo peludo.

b) Americano. Cor de cobre, colérico, ereto. Cabelo negro, liso espesso,
narinas largas, semblante rude, barba rala, obstinados, alegres, livres. Pinta-
se com finas linhas vermelhas. Guia-se por costumes.

c¢) Europeu. Claro, sanguineo, musculoso, cabelo louro, castanho, ondulado,
olhos azuis, delicado, perspicaz, inventivo. Coberto por vestes justas.
Governado por leis.

d) Asidtico. Escuro, melancdlico, rigido, cabelos negros, olhos escuros,
severo, orgulhoso, cobi¢oso. Coberto por vestimentas soltas. Governado por
opinides.

e) Africano. Negro, fleumatico, relaxado. Cabelos negros, crespos; pele
acetinada, nariz achatado, ldbios timidos, engenhoso, indolente, negligente.
Unta-se com gordura. Governado pelo capricho. (Pratt,1999: 68)

O “mito da superioridade” do homem europeu, construido com base nessas classificacoes,
nomeagdes, evidencia uma ‘“naturalizacdo”, a recolocacdo da humanidade em uma ordem
estabelecida pela histéria natural. Este processo de nomeacdo foi evidenciado séculos
anteriores, durante as conquistas dos navegantes, entre as instituicdes religiosas cristas que
fincavam geograficamente suas marcas pelo batismo e a santificacdo das terras, catequizando,
assim, as almas e os corpos. Temos nessa classificacdo realizada pelo cientista um olhar que
inicia o processo de “profanagdo dos corpos”

O que se pretendeu pelo processo de dominagdo e expansdo da histéria natural por
meio do coletor naturalista encontra na voz de Pratt algumas consideracdes a respeito da

“figura benigna’:

[...] uma imagem utdpica do individuo burgués europeu, simultaneamente
inocente e imperial, professando uma benigna visdo hegemodnica que ndo
instauraria qualquer aparato de dominag¢do. Quando muito, os naturalistas
eram vistos como auxiliares das aspiragdes comerciais expansionistas da
Europa. Falando claramente, em troca de viagens gratuitas e favores
semelhantes, eles produziam conhecimento comercialmente utilizdvel. “E
principalmente da histdria natural”, afirmava um autor num prefacio datado
de 1795, “que aprendemos o valor e a importincia de qualquer pais, pois é

por esta fonte que podemos conhecer tudo que ele produz.” (1999: 69-70)

Apesar da distincia aparente entre as investidas cientificas e interesses comerciais, as
expedi¢des que se montaram estavam sigilosamente atentas as oportunidades e perigos em

potencial, demonstrando a “dialética ideoldgica que se gestava a cada empreendimento.

Pode-se dizer que as perspectivas comerciais colocaram de forma
argumentativa a ciéncia no ambito do interesse publico geral, embora, na
verdade, os beneficios da expansdo mercantil e do imperialismo fossem
drenados basicamente para pequenas elites. No entanto, no nivel da
ideologia, a ciéncia — “ a descri¢do exata de tudo”, como a caracterizou



26

Buffon — criou um imagindrio global que transcendia o comércio. Ela
funcionou como um espelho rico e multifacetado no qual toda a Europa
pdde projetar a si mesma como constituindo um “processo planetirio” em
expansdo, enquanto abstraia desta imagem a competicdo. Exploracdo e
violéncia acarretadas pela expansdo comercial e politica e pelo dominio
colonial. (Pratt, 1999: 71)

O discurso burgués que se estabeleceu com base na sistematizacdo da natureza
representa um discurso urbano sobre mundos ndo urbanos, o burgués letrado toma
conhecimento dos interiores da Africa, da Asia, das Américas e até dos interiores da Europa
que nesse periodo histdrico transitava pelas transformacdes impostas pelos grandes centros
europeus que exigiam maiores lucros das producdes agricolas e adaptacdes as necessidades do
momento, a introdugdo de criacdo e o aperfeicoamento cientifico de animais domésticos e das
colheitas. Reforcavam o discurso que descaracterizava as producdes de subsisténcia e,
conseqiientemente, distanciavam e criavam as diferencas entre os modos de producdo. Os
atores desse cendrio pintado pelos europeus urbanos letrados, os camponeses europeus eram
considerados “um pouco menos primitivos que os habitantes do Amazonas”.

Seguindo a estrutura de pensamento lancada na obra de Pratt (1999), tentamos
dimensionar o quanto as praticas das ciéncias “lineanas” de sistematizacdo assemelham-se as
formas de classifica¢do e padronizagdo, na producao em série, o discurso a respeito do Homo
sapiens descrito por Burke (apud Pratt, 1999:68) coincide com o trafico de escravos, o
sistema de plantation. A autora coloca em paralelo acontecimentos que marcaram a colOnia,
como o trafico de escravos e os experimentos da produgdo: “O que seriam o trafico de
escravos plantions sendo maci¢os experimentos em engenharia social e disciplina, produgdo
em série, a sistematizacao da vida humana, padronizagdo de pessoas?”.

A interligacdo da histdéria natural com as camadas de europeus, autoridade urbana,
letrada e masculina, resultou em um entendimento racionalizado, extrativista, dissociador,
extirpador das relacdes funcionais, das experi€ncias entre pessoas, plantas e animais, €
gerador de uma hegemonia global que produziram posteriormente o que a autora denomina
“forma eurocéntrica de consciéncia global”.

Outro aspecto que nos chamou a atencdo e sentimos a sua relevancia na discussao
desta pesquisa € no que diz respeito a “dinamica de automodelagem crioula” que se refere aos
discursos desenvolvidos por autores do comeco do século XIX, que desafiavam a necessidade
da criacdo de uma cultura autbnoma, descolonizada, mas contraditoriamente mantinham os

valores da elite européia branca. Também nos deparamos com uma reflexdo a respeito do



27

termo transculturacdo. Entendemos transculturacdo como aquilo que ocorre na “zona de
contato”.

Conforme discussdo da autora, os etndgrafos utilizam-se do termo transculturacdo
quando se referem aos grupos subordinados ou aqueles que estdo a margem da sociedade,
que selecionam e inventam os materiais transmitidos por uma classe dominante ou
metropolitana. Ainda de acordo com ela, os povos subjugados constroem assimetricamente
aquilo que emana da cultura dominante, bem como decidem em diversos graus e variacdes o
que absorvem ou o que assimilam em suas culturas. A transculturacdo ¢ um “fendomeno da
zona de contato”. Desse contato, muitas questdes foram apontadas por Pratt (1999: 31): Como
os modos metropolitanos de representacdo sido recebidos e apropriados pela periferia? E a
transculturacdo das coldnias para a metrépole?

Destas perguntas iniciais, outras foram gestadas, e ao analisar as zonas de contato
esclarece a autora que € uma tentativa de apresentar um territério espacial e temporal de
encontro de sujeitos que se cruzam. O “contato” sdo zonas interativas e devem ser olhadas no
sentido de compreender como esses mesmos sujeitos sdo constituidos ou mesmo ignorados
nas relacoes assimétricas de poder.

Contrapondo a forma de pensar o outro por meio de um processo de profanacdo, uma
profanacdo das culturas das formas de apropriacdo da realidade, dos usos e maneiras de se
elaborar os corpos, entendemos que as “zonas de contato” prescreveram e divulgaram para a
Europa descricoes de corpos olhados sob lentes classificatérias da efervescente ciéncia.
Corpos que estdo latentes, mas que nao se anunciam, corpos profanados que serdo percebidos
e questionados nas didsporas. A forca desse pensamento classificatério tem antecedentes na
filosofia moderna desenvolvida por Descartes. (2001)

Diferenciando-se do corpo divulgado e assimilado na concepg¢do cartesiana, o “santo
corpo” € pensado na sua totalidade, na sua integracdo, nas conexodes possiveis promovidas
pelas tradi¢des das culturas populares, das tradi¢des religiosas que vazam pelas praticas do
cotidiano e sdo apropriadas pela cultura popular. Pensamos o corpo da tradi¢do na didspora
brasileira, mas para nossa compreensdo histérica de constru¢do deste corpo na didspora,
acionamos caminhos cujos referenciais partem de um rigoroso estudo das culturas africanas
desenvolvido pelo pesquisador africano Hampaté Ba. Essas leituras nos possibilitaram
entender a concepcdo e perspectiva de mundo diferente do universo ocidental, compreender
os resultados da mesticagem de culturas que entraram em contato com a expansdao do
capitalismo europeu e seus desdobramentos histéricos e cientificos ao longo dos ultimos

séculos. Seguimos em direcdo as culturas com as quais trabalhamos nesta pesquisa, tentando



28

historicizar suas origens, observando e refletindo as suas formas de mistura, de apropriagdes,
de reinvengdes do cotidiano.

Ao nos reportarmos a uma reflexdo dos depositirios das culturas na didspora
brasileira, nosso primeiro passo foi percorrer “A tradicdo viva” (Hampaté B3, 1982) e a
constituicdo das tradigdes com base nos estudos da oralidade. A tradi¢do oral na concepcao do
africano utiliza-se da palavra que é transmitida de boca ao ouvido de mestre a discipulo.
Segundo o autor, quando se fala de tradi¢do da cultura africana, toma-se a tradi¢do oral como
referéncia, a memoria viva. A fala é reconhecida na sociedade oral “como um meio de
preservacdo da sabedoria dos ancestrais [...] como testemunho transmitido oralmente de uma
geracdo a outra” (Hampaté Ba, 1982: 181).

Em um dos aspectos que destacamos na reflexdo que faz Vansina (1982: 158) a
respeito da natureza da tradi¢do, percebe-se que “um testemunho transmitido oralmente de
uma geragdo a outra” comporta caracteristicas particulares, como o verbalismo e a maneira
como € transmitida, diferenciando-se da transmissao que ocorre na sociedade ocidental, que €
por intermédio da escrita, cujo resultado é o “manuscrito”.

Quanto a cultura oral, ndo encontramos a mesma facilidade em defini-la, pois
comporta inimeros aspectos enredados em uma complexidade. Na concepc¢do do pesquisador
Vansina (1982: 158-9), a tradi¢do oral legitima deveria fundamentar-se no relato de um
testemunho ocular, “que é de grande valor, por se tratar de uma fonte ‘imediata’ ndo
transmitida, de modo que os riscos de distor¢do do contetido sdo minimos. O boato”, afirma,
“deve ser excluido”, por se tratar de algo que se ouviu dizer, o que ndo impede que se torne
uma tradi¢do se for repetido nas geragdes posteriores. A tradicdo € mais um aspecto que
transporta as experi€ncias para as geracoes seguintes.

Seguindo o pensamento de Hampaté Ba, o testemunho, como um dos aspectos da
tradicdo oral, propde no seu exercicio realizar uma ligacdo entre o homem e a palavra; o
testemunho evidencia o valor do homem na sua ética em transmitir de forma fidedigna os
acontecimentos, como as memdrias individuais e coletivas, e também, em sua concepg¢do, a
verdade. Esta ligacdo entre o homem e a palavra tem mais forca no momento, aspecto este
que ndo tem a escrita, a assinatura que na sociedade ocidental legitima uma situagdo mais que
a palavra falada, d4 maiores garantias, € a prova incontestavel. Segundo Hampaté Ba (1982:
182)

Nas tradi¢des africanas — pelo menos nas que eu conhecgo e que dizem respeito a toda a
regido da Savana e Sul do Saara —, a palavra falada se empossava, além de um valor moral

fundamental, de um caréter sagrado vinculado a sua origem divina e as forcas ocultas nelas



29

depositadas. Agente mdagico por exceléncia, grande vetor de “forcas etéreas”, ndo eram
utilizadas sem prudéncia. [...] Inimeros fatores — religiosos, magicos ou sociais — concorreram
por conseguinte, para preservar a fidelidade da transmissao oral.

Considerada uma grande escola da vida e distanciada das concepc¢des do pensar
cartesiano que fundamentam a vis@o ocidental, a tradi¢do oral toma para si uma concepg¢ao de
mundo que ndo fatia a realidade, mas assume uma postura integrada diante da vida, ndo
dissociando o material do espiritual. Converge nas suas praticas a religido, a ciéncia natural, a
iniciacdo a arte, a historia. “Fundada na associacdo e na experiéncia, a tradi¢ao oral conduz o
homem a sua totalidade e, em virtude disso, pode-se dizer que contribuiu para criar um tipo de
homem particular, para esculpir a alma humana” (Hampaté Ba, 1982: 183).

A origem divina da palavra é descrita por Hampaté Ba por meio das tradicdes da
savana ao sul do Saara (antiga Africa Ocidental francesa). O mito de cria¢do®, muito comum
nas culturas de tradi¢do, dimensiona os valores primordiais e a criagdo do homem. Cercada
pelo universo divino, a fala é, por sua vez, um dom de Deus. Este primeiro, gestado no
universo mitico africano, o homem (Maa) do qual nos fala o pesquisador, recebeu de seu
superior (Maa Ngala) a potencialidade do poder, do querer e do saber. Por sua vez, cada uma
destas forcas permanece silenciosa até ser acionada. O primeiro efeito desta vibracdo € o
pensamento; o segundo € o som; e o terceiro € a fala. A fala exterioriza, materializa a vibragao
das forcas.

A “fala” e a “escuta” nessas sociedades de tradicdo nos remetem a um universo
diferenciado e amplo. Trata-se, conforme Hampaté Ba, de uma “percepcao total”.

Se a fala € forca, é porque ela cria uma ligacao de vaivém [...] que gera movimento e
ritmo, e, portanto, vida e acdo. Este movimento de vaivém € simbolizado pelos pés do teceldo
que sobem e descem, como veremos a diante ao falar dos oficios tradicionais (Com efeito, o
simbolismo do oficio do teceldo baseia-se inteiramente na fala criativa em agdo). (Hampaté

B4, 1982: 185)

* A tradigdo bambara do Komo ensina que a palavra, Kuma, é uma for¢a fundamental que emana do
proprio ser supremo, MaaNgala, criador de todas as coisas. Ela € instrumento da criacdo: “Aquilo que
Maa Ngala diz, é!”, proclama o cantre do deus Komo. “O mito da criacdo do universo e do homem,
ensinado pelo mestre iniciador do Komo (que é sempre um ferreiro) aos jovens circundados, revela-
nos que quando Maa.” Ngala (forca infinita) sentiu falta de um interlocutor, criou o Primeiro Homem:
Maa [...] guardido do universo” (recebeu parte do poder da Mente e da Palavra) [...] Maa Ngala
ensinou a Maa, seu interlocutor, as leis segundo as quais todos os elementos do cosmo foram formados
e continuam a existir. Ele o intitulou guardido do Universo e o encarregou de zelar pela conservagao
da Harmonia universal. (Hampaté B3, 1982: 183-4).



30

A forga da fala estimula o0 movimento de tudo que estd estagnado. Como vimos, a fala
€ a “materializacdo da cadéncia”. As tradi¢cdes africanas agregam uma visdo religiosa no seu
modo de ser. Em grande parte das culturas descendentes, estas verdades se confundem — a
forca primordial em movimento continuo mant€ém conectados todos os aspectos que se
referem ao cosmo — sociedade do humano, o mundo animal, vegetal e mineral. Esta conexdo
ocorre muitas vezes por meio do ritual, da magia que restaura a harmonia. E no instante
desses transitos magicos que a forca se instaura e transforma.

Hampaté Ba (1982: 186) comenta que na Europa a palavra “magia” é comumente
compreendida no sentido negativo. Sabemos que atualmente para muitos € ainda tomada no
mau sentido. Na Africa, conforme reflexdo do autor, refere-se a um controle de forgas que,
dependendo da forma como € dirigida, poderd ser benéfica ou maléfica, boa ou ma. A magia
boa, registra Hampaté B4, “a dos iniciados” e “mestres do conhecimento”, tem como objetivo
a purificagdo do humano, animal e objetos, coloca-los em harmonia, restaurar o equilibrio por

meio das forcas da fala. A fala que segue a cadéncia ritmica da palavra e tecendo um ritmo e

um canto em direcao a transformacao:

7z

Nas cangOes rituais e nas formulas encantatérias, a fala é, portanto, a
materializacdo da cadéncia. E se é considerada como tendo o poder de agir
sobre os espiritos, é porque sua harmonia cria movimentos, movimentos que
geram forcas que agem sobre 0s espiritos que sio, por sua vez, as poténcias
da acdo. (Hampaté Ba,1982: 186)

Como agente vivo da magia, da transformac¢do, do universo sagrado, a palavra deve
ser mantida na sua forca original. Nao se pode utilizé-la indevidamente para burlar, enganar,
mentir. As sociedades orais de tradicao concebem a mentira uma “doenga”, equivalente a uma
“lepra moral”. Os que faltam com a palavra na sociedade de tradi¢do oral “matam sua pessoa

civil”, “religiosa” e “oculta”, ficam estigmatizados, marginalizados.

Tomamos o poema do canto ritualistico do Komo Didi de Kulikoro, no Mali:

A fala € divinamente exata,
convém ser exato para com ela.

A lingua que falsifica a palavra
vicia o sangue daquele que mente.

Hampaté Ba (1982: 187) desenvolve comentdrios fundando-se na letra da cancdo,
traduzindo os simbolos desta sociedade. Segundo ele, o sangue simboliza nesta can¢ao a forca
vital interior. No momento em que ocorre a mentira, esta forca vital interna tem sua harmonia

perturbada, a mentira corrompe quem mente.



31

O pensar e o dizer estdo conectados nas sociedades tradicionais, quando
ocorre o inverso, a pessoa provoca uma fratura em seu corpo. Ocorre uma
separacdo entre o que se pensa e a forma como age. Rompe as unidades
sagradas, reflexas da unidade césmica, criando desarmonia dentro e ao redor
de si. (Hampaté Ba, 1982: 186-7)

Os “tradicionalistas”, considerados os “grandes depositdrios da heranca oral” e
também testemunhas, memoria viva da Africa, sdo traduzidos como generalizadores, pois tém
o conhecimento das ciéncias em geral, a ciéncia das plantas (propriedades de cada planta), a
ciéncia das terras (as propriedades agricolas ou medicinais dos diferentes tipos de solo), a
ciéncia das dguas, a astronomia, a cosmogonia, a psicologia, entre tantos outros. Um guardidao
dos segredos da génese do mundo, da ciéncia da vida visivel e invisivel aos olhos
racionalistas. Este tradicionalista arquiva em sua mente os acontecimentos passados e
presentes.

O autor classifica alguns mestres tomados como tradicionalistas: os “doma ou doma”
(conhecedores) em bambara; “donukeba”, os fazedores de conhecimento; os iniciadores ou
mestres iniciados em ramos de trabalho, como o ferreiro, o teceldo, o cacador, o pescador, os
grandes conhecedores e iniciadores, transmissores do conhecimento. Estes tradicionalistas,
perseguidos pelo poder colonial, eram alvos importantes para o poder europeu que se
implantava na Africa. Os tradicionalistas eram extirpados para cultivar a cultura dos
missiondrios, colonizadores que tentam transplantar uma outra cultura onde predomina a
visdo cartesiana.

Estes tradicionalistas respeitam a verdade, pois a falta desta causaria uma “interdi¢ao
ritual”. Encontramos nesta reflexdo aspectos importantes para pensar a organizagdo da cultura
em debate. No momento em que ocorre a mentira por parte de uma pessoa responsavel pela
transmissdo (tradicionalista doma) do conhecimento, indiretamente todos sdo afetados. A
palavra ndo pode ser utilizada de forma indevida®.

Distanciada de préticas contemporaneas nas quais o conhecimento estd fragmentado
por disciplinas, o conhecimento africano € transmitido por “histdrias”. A grande histéria da
vida, segundo Hampaté Ba: “Histéria das Terras, e das Aguas (geografia), Histéria dos

vegetais (botanica e farmacopéia) a Histéria dos ‘Filhos do seio da Terra’ (mineralogia,

3 “Independentemente da interdicio da mentira, ele pratica a disciplina da palavra e ndo a utiliza
imprudentemente. Pois se a fala, como vimos, € considerada uma exteriorizacdo das vibragdes de
forcas interiores, inversamente, a forca interior nasce da interiorizacdo da fala”. (Hampaté B3, 1982:
190).



32

metais), a Historia dos astros (astronomia, astrologia), a Histéria das dguas, e assim por
diante” (1982: 195).

Embarcando nas formas de apropriacdo do universo africano encontramos um
detalhamento a respeito de tradi¢des. Hampaté Ba relata que nas tradicdes (bambara e peul)
existem ‘“‘classes de seres” com suas respectivas subdivisdes”. Estas categorias dao a0 homem
a condi¢do simbidtica, 0 homem como um concentrador de todos os reinos, (humano, animal
e vegetal).

Um outro grande vetor da tradi¢ao oral que nos diz respeito sdo os oficios tradicionais.
Uma vez que na sociedade de tradicdo africana as praticas humanas estdo entrelacadas ao
campo do “sagrado, do oculto”, a transmissao de conhecimento que € transferido de geragado a
geragdo tem como ponto de partida uma “revelacdo inicial”’. Ao manipular as matérias como o
ferro, os minérios, o couro, a madeira, o algoddo, entre outros materiais, os homens sao
“depositarios de todos os processos de transformagio”. Hampaté BA nos d4 exemplos que

contextualizam estes oficios, entre eles o teceldo:

[...] o teceldo, cujo oficio vincula-se ao simbolismo da Palavra criadora que
se distribui no tempo e no espaco. [...] Antes de dar inicio ao trabalho, o
teceldo deve tocar cada peca do tear pronunciando palavras ou ladainhas
correspondentes as for¢as da vida que elas encarnam. [...] O vaivém dos pés,
que sobem e descem para acionar os pedais, lembra o ritmo original da
Palavra criadora, ligado ao dualismo de todas as coisas e a lei dos ciclos [...]
a tira de tecido que se acumula e se enrola em uma bastdo que repousa
sobre o ventre do teceldo representa o passado, enquanto o rolo do fio a ser
tecido simboliza o mistério do amanha, o desconhecido devir. [...] No total,
o trabalho do teceldo representa oito movimentos de vaivém (movimentos
dos pés, dos bragos, da naveta e o cruzamento ritmico dos fios do tecido)
que correspondem as o0ito pecas as oito pegas da armagdo e as oito patas da
aranha mitica que ensinou sua ciéncia ao ancestral dos teceldes. Os gestos do
teceldo, ao acionar o tear, representam o ato de criag@o e as palavras que lhe
acompanham os gestos sdo os proprios cantos da vida. (1982: 197)

As pessoas da pessoas sdo numerosas dentro da pessoa. [...] A relagdo do
homem tradicional com o mundo era, portanto, uma relacdo viva de
participacdo e ndo uma relagio de utilizagdo. E compreensivel que, nesta
visdo global do universo, o papel do profano seja minimo (1982:199)

* “Na parte inferior da escala, os seres inanimados, os chamados seres “mudos”, cuja linguagem ¢é
considerada oculta, uma vez que € incompreensivel ou inaudivel para o comum dos mortais. Essa
classe de seres inclui tudo o que se encontra na superficie da terra (areia, 4gua etc.) ou que habita o seu
interior (minerais, metais etc.). Dentre os inanimados mundos, encontramos os inanimados sodlidos e
gasosos (literalmente fumegantes) [...] No grau médio, os “animados iméveis”, seres vivos que ndo se
deslocam. Essa € a classe dos vegetais, que podem se estender ou se desdobrar, no espaco, mas cujo pé
ndo pode mover-se. Dentre os animados, imdveis, encontramos as plantas rasteiras, as trepadeiras e as
verticais, estas dltimas constituindo a classe superior. [...] Finalmente, os “animadores méveis”, que
compreendem todos os animais, inclusive o homem. Os animados mdveis incluem os animais
terrestres (com ou sem 0ss0S), 0s animais aquéticos e os animais voadores.” (Hampaté B3, 1982:7)



33

Estes mestres “depositarios da transformacdo”, responsdveis pela manutencdo do
conhecimento das “ci€ncias ocultas” e saberes especializados, convivem com o0s mestres
mantenedores da “forma poética de comunicacdo”, termo utilizado por Zumthor (2000) ao
referir-se a performance. Estes mestres da poética sdo os animadores publicos ou, como
menciona A. Hampaté Ba (1982), os griots, os menestréis, uma espécie de trovadores. Estes
agentes da poética musical divulgam as formas de expressdo da cultura, amplamente
demonstrada em aula por Mukuna (2008). Os divulgadores e mantenedores da sociedade oral
preservam a sabedoria por meio do testemunho transmitido oralmente. Outro aspecto que a
tradicdo oral agrega é a escuta que compde ndo com base na afinacdo das vozes, mas na
revelacdo das diferentes possibilidades sonoras. Distanciada da concepc¢do que distingue
vozes e as enquadra em alturas definidas, como € a cultura ocidental, que classifica as vozes, a
beleza da cultura de tradicao africana estd na improvisacao vocal das diferencas.

As “paisagens sonoras” (Shaffer, 2001) captadas durante a escuta das tradi¢cdes
africanas e tradigdes afro-brasileiras dos terreiros de candomblé e Candyall (casa de
espetaculo) nos remeteram as matrizes de cantos (Mukuna) cujo contexto sdo narrativas
mitoldgicas, mas também oracdes que ligam o pensamento ao corpo. A cada danca de um
orixd em uma festa publica, o iniciado entra em contato com um universo sagrado em tempo
real. A nossa escuta ndo se limita a musica, mas tenta alcancar as narrativas reveladas pelo
corpo que danca. Estas anunciam que muitos corpos buscam passagem para outras formas de
existir, ou podemos dizer que estes corpos (nds) buscam relembrar por meio dessas praticas
da tradi¢do oral a forma real de existir.

Partimos da discussdo das primeiras referéncias do candomblé, datadas do século XIX,
que receberam maior influéncia das tradi¢cdes africanas-ocidentais: a jejé ou daomeana, dos
cultos dos voduns; e a ioruba ou nago, dos cultos dos orixds. A populagdo mantinha suas
expressoes religiosas e marcava também as diferentes nacdes. Apds a fase de primeiros
contatos com as musicas proximas do candomblé, comecamos a selecionar as musicas
originais que tocam nos ritos, identificando assim as vdrias células ritmicas que sdo utilizadas
nos rituais, em que cada santo tem uma melodia e uma harmonia para os ritmos, os quais nao
se assemelham. Acrescentamos que para a compreensdo do candomblé da Bahia investimos
nas leituras de Roger Bastide (2001), que descreve os rituais ocorridos na primeira metade do
século XX, entre outros autores, também coletamos informacdes entrevistas, documentarios e
formamos um conteido que nos facilitou as escutas nas ruas de Salvador, nos terreiros de

candomblé e nas dancgas de Carlinhos Brown e o Timbalada.



34

N

Um terceiro momento que ressaltamos nesta parte que se refere a metodologia
caracteriza-se pelas leituras de Nestor Garcia Canclini discutidas nas orientagcdes do grupo e
que facilitaram a andlise da populacdo das comunidades que estdo em processos de misturas
culturais; as populagdes que vivem em comunidades antes cristalizadas e que se misturam
com aquelas que circulam nas metrdpoles globalizadas. O que resulta dessa miscigenacdo, um
interesse fundamental para o nosso trabalho, partindo-se do pressuposto que no processo
comunitério tudo passa pelo corpo — a musica hibrida, os ritmos das tradicdes que se juntam
aos ritmos da contemporaneidade —, mostrou-se de especial relevancia para nossas discussoes.

Acrescentamos que o conhecimento a respeito da histéria e da formagdao do povo
brasileiro teve como fonte de pesquisa as exposi¢des e o acervo bibliografico do Museu Afro-
Brasil de Sao Paulo. Realizamos entrevistas com filhos de santo com o objetivo de construir
um caminho a respeito do que pode o corpo. Esclarecemos que o interesse nessa metodologia
€ armazenar as diversas experi€ncias corporais desses iniciados que véem nesses ritos
possibilidades de reinven¢do. Assim, o presente texto estd organizado de forma a permitir
uma performance que exponha a corporeidade como territério de misturas de sentidos, de
expansao do corpo por meio da danga, pois “A danga reina antes da linguagem, como musica
do corpo”, como atesta Serres (2001: 330), ndo de significados, pois os significados nio nos
levam ao corpo todo; alcancam apenas o pensamento. A filosofia dos corpos misturados nos
propde um corpo humano definido e capaz de realizar todas as metamorfoses possiveis, caso
isto ndo ocorra, deve-se imitar ou simular (Serres, 2004).

Vale lembrar que o método cartografico Martin-Barbero (2004) foi fundamental para
capturarmos os “trajetos e devires (Deleuze (1997) das performances de rua, as dangas e
coreografias ritualisticas, que sob a lideranca das paisagens sonoras predominantes nos
terreiros eletronicos e religiosos preenchiam os espacos entrelacando e produzindo novos
sentidos. Tentamos detectar indicativos e material para colocarmos em estudo, buscamos nos
aspectos de “intensidade” Deleuze (1997), as emocgdes, as incorporacdes, as transformacgdes
do corpo. Ao captar o método cartogrifico (Martin-Barbero) para entender os trajetos e
performances do corpo, retomamos os mapas que expunham as tramas dos novos modos de
produzir mediante as transformacgdes comunicacionais e os deslocamentos da cultura de
tradicdo frente aos processos de globalizacdo econdmica e informacional. O corpo, territorio
por onde transita a cultura de um povo, processa as mudangas, as mediacdes, na interface com
as culturas de tradi¢@o reinventa as performances. Na arte de inventar o cotidiano (Certeau)

apropria-se da realidade, a realidade € narrada com registros das tradi¢des, dos mitos, muito



35

comum nas narrativas de Carlinhos Brown e filhos de santo que elegem seus orixds para
justificar seus atos presentes, suas formas de dancar e articular a vida cotidiana.

Ainda na esfera das metodologias, buscamos em Mario de Andrade, um dos caminhos
sugeridos por Oliveira em Colonizadores do futuro, outras pistas que apontassem invengoes
na maneira de olhar a cultura. Encontramos a invencdo do olhar brasileiro diante das
manifestagcdes rurais e urbanas que eram questionadas sob a luz da modernidade dos anos 30
no Brasil. Destacamos do referido estudo, as relagdes de poder em conexdao com os valores e
simbolos da sociedade brasileira (Estado e Cultura), as investigacdes e reflexdes em torno da
cultura popular e estudos folcléricos nos quais o modernista Mario de Andrade expde seus
primeiros passos nas observacdes acerca das dancas, das coreografias, das mdusicas e
instrumentos utilizados pelos manifestantes, nos quais tenta captar e detalhar sua escuta. A
descricdo das performances de Carlinhos Brown serdo apresentadas neste trabalho, assim
como um glossario de nomenclaturas dos instrumentos utilizados nas performances populares
e religiosas.

Vale lembrar que o método cartografico Martin-Barbero (2004) foi fundamental para
capturarmos os “trajetos e devires” Deleuze (1997) das performances de rua, as dancas e
coreografias ritualisticas, que sob a lideranca das paisagens sonoras predominantes nos
terreiros eletronicos e religiosos preenchiam os espacos entrelacando e produzindo novos
sentidos. Tentamos detectar indicativos e material para colocarmos em estudo, buscamos nos
aspectos de “intensidade” Deleuze (1997), as emocgdes, as incorporacdes, as transformagdes
do corpo.

Para justificar o titulo do trabalho Santo corpo profanado utilizamos as referéncias de
Pratt (1999) para o processo de profanacao que se desenvolveu no século XVIII nas investidas
de dominagdo por parte da populacdo européia. A sacralizagdo aparece na cultura da
oralidade, quando o corpo territério de fluxos e forca é lembrado no seu cotidiano.

Para tanto, esta tese subdivide-se em trés capitulos:

No primeiro capitulo apresentamos a “Ilha do espetaculo” na qual testemunhamos os
deslocamentos dos rituais de tradi¢do, movimentos e ritmos das novas tendéncias culturais do
mundo contemporaneo.Tentamos entender as performances elaboradas pelo artista Carlinhos
Brown e os musicos da banda Timbalada na diversidade das matrizes que os formataram, nos
seus processos de apropriacdo da cultura local e global, nas trocas simbdlicas e econdmicas,
na relacdo com as mudancas provocadas pela projecdo artistica conquistada em territério

nacional e internacional.



36

Comparamos a corporeidade destes a um texto no qual podemos refletir as
potencialidades da tradi¢@o oral, do corpo simbidtico, das singularidades provocadas na busca
de uma possibilidade de reinven¢do e ndo simulacdo do corpo. Capturamos destas
coreografias uma das fontes que entendemos ser relevante para nossa investigacao, as dangas
dos orixas.

Na seqiiéncia destas investigagcdes, trazemos para o Segundo capitulo tentamos nos
aproximar das praticas de ritualizacdo do corpo, de diversos filhos-de-santo, narrativas a
respeito das metamorfoses, dos processos de transformacdo do humano em divino, do humano
em animal, da integracdo do corpo. Ressaltamos os depoimentos dos ritos de cura e
purificacdo que propiciam essas transformagdes. As dancas dos deuses e de seus filhos que
sao permeadas de simbologias que legitimam a comunidade religiosa e tornam seus corpos
presencas atualizadas. Essas simbologias sdo absorvidas nas misturas que estabelecem as
culturas populares e religiosas, processos que identificamos na comunidade do Candeal
Guetho Square, nas dangas de rua, nos terreiros religiosos.

O terceiro capitulo trata de um olhar sobre a des-ritualiza¢cdo do corpo no processo
socio-histérico. Desenvolvido primeiramente com a reflexdo da corporeidade apresentada por
Marcel Mauss, que partiu dos ensinamentos de Durkheim e agregou ao conceito de “fato
social”’, uma visdo ampliada, que € reconhecido como ‘“fato social total”. De forma
interdisciplinar observava as inimeras possibilidades do corpo.

Le Breton (2006), nos deu o suporte para a reflexdo sobre o corpo no contexto
socioldgico e apresentou novas possibilidades de abordagens conceituais para a constru¢ao do
corpo na modernidade. O autor refez os caminhos por outros campos do conhecimento para
reflexdo a respeito da corporeidade sob o ponto de vista da ci€ncia da sociologia, que nasceu
junto as mudangas sociais do século XIX. Trouxe os primeiros tedricos que deram voz ao
corpo e apontou para as transformagdes do corpo comunitdrio em individual. Cavamos nesse
momento as origens do corpo individualizado e mecanizado que se submete aos experimentos
dos novos processos de disciplina e controle. Contrapomos a essa discussdo a volta da

complexidade dos sentidos, a nossa sensibilidade que sempre reage as dancas, aos ritmos.



37

CAPITULO 1 - CORPO E PERFOMANCES

1.1. A “ilha” do espeticulo’

O movimento na “ilha” era intenso, os raios do sol refletiam cores avermelhadas sobre
o horizonte enquanto entardecia, os nativos e nao-nativos ajeitavam-se ao redor do terreiro
eletrnico a céu aberto e tentavam o melhor foco para testemunhar® o ritual que estava por
acontecer. Os sons percutidos dos tambores entram em cena, com 0s toques quase divinizados
junto aos agogds que marcam a base ritmica dos cantos. Entre as chamadas e respostas, como
nas cangdes de trabalho, conhecido como “canto responsorial”, homens e mulheres de corpos
pintados chegam dangando, e centenas de pessoas aproximavam-se atraidos pela sonoridade.
Muitos corpos mobilizados pela ressondncia dos sons e ruidos graves aglutinam-se,
misturando-se ao redor do espetaculo.

A cada batida na pele do tambor vibravam as vozes que chamavam para a cerimonia e,
num movimento de sutil expansao da iluminacao artificial, visualizdvamos alguns corpos que
se diluiam, misturavam-se aos focos luminosos que incidiam sobre eles. Contagiados pelas
vibragdes ora graves dos tambores, ora agudas dos instrumentos de sopro, estimuladas pelos
ritmos mais vigorosos € cortantes ou continuos dos tambores, os gestos dos ndo-nativos,

afetados pelas ondas sonoras, imitavam performances do corpo, expressdes sutis quase

5“0 mundo imaginario ndo € mais apenas consumido sob forma de ritos, de cultos, de mitos
religiosos, de festas sagradas nas quais os espiritos se encarnam, mas também sob forma de
espetdculos, de relacdes estéticas.” Morin (1997:79).

® Segundo A. Hampaté Ba (1982: 181-2), “o testemunho, seja escrito ou oral, no fim nio é mais que
testemunho humano, e vale o que vale o homem. [...] Nao faz a oralidade nascer a escrita, tanto no
decorrer dos séculos como no préprio individuo? Os primeiros arquivos ou bibliotecas do mundo
foram o cérebro dos homens. Antes de colocar seus pensamentos no papel, o escritor ou o estudioso
mantém um didlogo secreto consigo mesmo. Antes de escrever um relato, o homem recorda os fatos
tal como lhes foram narrados ou, no caso de experi€ncia propria, tal como ele mesmo nos narra. [...]
Nada prova a priori que a escrita resulta em um relato da realidade mais fidedigno do que o
testemunho oral transmitido de geracdo a geragdo. As cronicas das guerras modernas servem para
mostrar que, como se diz (na Africa), cada partido ou nagdo ‘enxerga o meio dia da porta de sua casa’
— através do prisma das paixdes, da mentalidade particular, dos interesses ou, ainda, da avidez em
justificar um ponto de vista. Além disso, os proprios documentos escritos nem sempre se mantiveram
livres de falsificagcdes ou alteracdes, intencionais ou nao, ao passarem sucessivamente pelas maos dos
copistas — fendmeno que originou, entre outras, as controvérsias sobre as ‘Sagradas Escrituras’ [...] O
que se encontra por detrds do testemunho, portanto, é o préprio valor do homem que faz o testemunho,
o valor da cadeia de transmissdo da qual ele faz parte, a fidedignidade das memdrias individual e
coletiva e o valor atribuido a verdade em uma determinada sociedade. Em suma: a ligacdo entre o
homem e a palavra.



38

invisibilizadas. Entre o virtual e o atual havia uma mistura, tempos multiplos imperavam. Era
o tempo de indetermina¢do da musica. As sensagdes e emocdes transbordavam e tomavam o
espaco do “corpo inteiro”; num processo de metamorfose, absorvia, processava, expulsava em
imagens e gestualidades’.

As ondas vibrantes dos tambores impulsionavam um movimento continuum,
intensificando as passagens, tornando o ‘“‘corpo presente”, aproximando-o e religando-o na
sacralidade em dia de santo, no sacrificio do ruido em prol do som e a transformacgio deste
som em musica de oferenda e consagracdo de uma divindade.

E nesse momento de total intersubjetividades que aparece na multiddo, no espaco mais
alto do terreiro tecnologizado, uma cena mitica. Surge a sombra, metade homem metade
touro, o minotauro, vestimentas da contemporaneidade reciclada, luzes no lugar de orelhas,
um mito-tecno, uma imagem que reverberava cantos de um indio xama. Relembramos nesse
momento a concep¢do dos reinos da vida no universo africano mencionado por Hampaté Ba
(1982), as possibilidades simbi6ticas conjugadas no homem.

Na espacialidade multitemporal, no qual tempo e espaco se misturam, o pulsar para
estes lados do Atlantico evocava uma paisagem plastica e sonora de tradi¢des seculares, que,
adaptadas na didspora, resultaram em praticas cuja fonte pode ser encontrada no candomblé
(religido), nos ritmos assimilados e reapropriados pela cultura brasileira, como o funk, o soul,
0 samba-reggae.

Esculpidos na “vocalidade” do sagrado, a figura mitica no cendrio de grande
entusiasmo dos ndo-nativos teatraliza nao s6 a figura do minotauro, mas em outros momentos
também se apresenta revestido de indio, relembrando as tradicdes em que grande parte da

populacdo que estava a margem da sociedade se transformava em indio, personagem

7 Ondas sonoras: “[...]sinal oscilante e recorrente, que retorna por periodos (repetindo certos padrdes
no tempo). Isto quer dizer que, no caso do som, um sinal nunca estd s6: ele é a marca de uma
propagacio, irradiacdo de freqiiéncia. [...] Para dizer isso, podemos usar uma metafora corporal: a
onda sonora obedece a um pulso, ela segue o principio da pulsacdo. Bem a propésito, é fundamental
pensar aqui nessa espécie de correspondéncia entre as escalas sonora e as escalas corporais com as
quais medimos o tempo. Porque o complexo corpo/mente é um medidor freqiiencial de freqii€ncias.
Toda a nossa relacdo com os universos sonoros € a musica passa por certos padrdes de pulsacdo
somdticos e psiquicos, com os quais jogamos, ao ler o tempo e o som. No nivel somdtico, temos
principalmente o pulso sanguineo e certas disposi¢des musculares (que se relacionam sobretudo com o
andar e suas velocidades), além da respiracdo. A terminologia tradicional associa o ritmo a categoria
do andamento, que tem sua medida média no andante, sua forma mais lenta no largo, e as indicacdes
mais rdpidas associadas j4 a corrida efetiva do allegro e do vivace (os andamentos se incluem num
gradiente de disposicdes fisicas e psicoldgicas). Assim, também, um tedrico do século XVIII sugeria
que a unidade prética do ritmo musical, o padrao regular de todos os andamentos, seria ‘o pulso de
uma pessoa de bom humor, fogosa e leve, a tarde [...]"” (Quartz apud Wisnik,1989: 17).



39

freqiiente nas primeiras décadas do século XX (serviam de bandeira de luta dos iguais, para os
dancarinos afro-brasileiros de rua em tempo de carnavalizagdo).

Seguimos uma cultura que inventa e reinventa o cotidiano, que se apropria
corporalmente da realidade contemporanea mas também agrega as suas tradi¢des sagradas,
cria um campo de negociacdo entre os podlos local e global. Nao exclui as tradicdes e
influéncia, mas mantém o vinculo ao elaborar a sua arte. Estiliza o fazer musical, e, com fonte
nas tradi¢des, insere, readapta a cultura em sua pratica, popularizando-a nas performances de
rua e de midia.

Estas foram as nossas primeiras impressdes da producdo do artista multifacetado
Carlinhos Brown acompanhado pela banda de timbaleiros, mais conhecido como Timbalada
em dia de “espetdculo”. Os espetdculos que pudemos viver e observar no Candyall Gueto
Square aconteceram em 2003 e 2004.

O termo espetdculo, fundamentado nas reflexdes de Morin (1997: 77) € uma das
formas de expressdo que na concep¢ao do autor, revela-se como uma das caracteristicas da
cultura de massa no lazer moderno. O espetdculo possibilita uma efervecéncia do imaginario.
O texto que construimos até este pardgrafo ¢ um exemplo de nossas primeiras impressoes
acerca da Candeal Guetho Square que denominamos “Ilha do espetdculo”. As sensacdes ao
nos depararmos com o acontecimento, o show-ensaio, foram descritas nas fronteiras do
imagindrio e do real, uma “dupla consciéncia”, Morin (1997:77) esclarece que € por
intermédio do “estético” que se realiza o consumo imagindrio. Diferencia o estético de outras
praticas, mas nao descarta a possibilidade de justaposi¢do de uma estética agregada a uma
situacdo pratica do cotidiano ou algo utilitdrio como o automoével que também poderd ser

objeto de desejo ou de veneragdo. Seguimos as reflexdes do autor:

A relacdo estética reaplica os mesmos processos psicoldgicos da obra na
magia ou na religido, onde o imagindrio é percebido como tdo real, até
mesmo mais real do que o real. Mas, por outro lado, a relacdo estética
destréi o fundamento da crenca, porque o imagindrio permanece conhecido
como imagindrio. (Morin, 1997: 77)

A reificagdo do imagindrio acontece por intermédio da religido e da magia, também
seus desdobramentos em forma de mitos, deuses, da arquitetura sacralizada das igrejas e dos
monsoléus ddo a permanéncia e continuidade a temporalidades. Considerando as reflexdes de
Morin (1997: 78) no que concerne a estética, esta reificacdo ndo se realiza, o que se
desenvolve € uma relacdo ampliada do humano. Acompanhamos aqui um detalhamento

construido pelo autor na atuag@o ao que se chama de imagindrio:



40

O imagindrio é o além multiforme e multidimensional de nossas vidas, no
qual se banham igualmente nossas vidas. E o infinito jorro virtual que
acompanha o que ¢ atual, isto € singular, limitado e finito no tempo e no
espaco. E a estrutura antagonista e complementar daquilo que chamamos
real e sem a qual, sem divida, ndo haveria o real para o0 homem, ou antes,
nao haveria realidade humana. [...]. O imagindrio é um sistema projetivo que
se constituiu em universo espectral e que permite a projecio e a
identificacdo mdgica, religiosa ou estética. (Morin, 1997: 80)

Na comparacdo entre comunicagdo madgico/religiosa e comunicagdo estética,
entendemos que a primeira “ecoa” sobre a vida, enquanto na segunda, evidencia-se por
intermédio de regras, o que ndo impede a realizacdo de um movimento de aproximagao dos
afetos, das intersubjetividades, o despertar de matrizes e aspectos das tradi¢des que estdo na
memoria do corpo.

As cartografias iniciais realizadas no Gueto suscitaram o olhar sobre um territrio
atravessado por matrizes culturais que revelavam ‘“experi€ncias iniciatérias” que sob as lentes
benjaminianas, tornaram-se ausentes na vida moderna. (Benjamin,1989: 243). No territério
(Guetho) em discussdo evidenciava-se a mediacdo de uma estética das tradi¢cdes do
candomblé com o ptblico de mais de duas mil e quinhentas pessoas que entravam no pulso
dos tambores, das dancas continuas que circundavam o palco dos artistas.

As diferentes forcas que atuam no contexto pesquisado sdo compostas de nativos, nao
nativos, trabalhadores, cidaddos, grandes empresas, patrocinadores, organizacdes nao
governamentais, “culturas” que se interpenetram, resultando em misturas, mesticagens que
possibilitam outros olhares, outros caminhos. Downuing (2002: 13) nos coloca em contato
com novas perspectivas tedricas para analisar a experiéncia que observamos (Salvador), na
organizagdo espontinea dos eventos de rua, nas dangas, nas can¢des. Anterior a discussdo a
respeito da danca, enfatizamos uma observagdo realizada pelo autor e que se refere a uma
realidade encontrada em muitos dos nossos entrevistados, a “danga como forma de
comunicacdo” o corpo que comunica. Muitos “pensam a danga como algo que as pessoas
fazem nas festas para relaxar ou exibir sensualidade, ou como arte (associada ao balé
europeu).” Na sequéncia, Downuing (2002: 164) lanca uma questdo: “Como é possivel que a
dancga seja comunicacdo se ndo envolve palavras e, as vezes, nem mesmo musica?”’ Tenta

(X3

responder a pergunta através de suposi¢des. “ [...] Ha a suposicdo que arte € uma coisa, e
comunicacdo, é outra. Ha suposicdo de que a linguagem corporal ndo € comunicacdo. Ha a
suposicao de que o prazer, o relaxamento e a expressdo sexual ndo se misturam com a arte”

Downuing (2002: 164).



41

Continua sua reflexdo a respeito do corpo como “comunicacao alternativa” ao retomar
os processos de escravidao dos afro-americanos e suas praticas da danga. “Durante os séculos
de escravidao, a danga era uma espécie de meio alternativo entre os afro-americanos. [...] foi,
por muitas razdes, uma forma particularmente importante de comunicacao. [...] continuidade
)

de uma cultura que lhes era negada, [...] uma performance da memoria politica.’

(2002: 164-165)

Downuing

Com relacdo ao estilo das dancas realizadas pelas tradi¢des africanas, descritas na obra
do pesquisador, vimos que as tradicdes afro-brasileiras seguem semelhantes padrées. Uma
estética de danca interativa, quase ndo ha uma distincia entre os dangarinos e platéia, nas
ruas, os dangarinos se misturam aos que transitam no local. Detalhando os movimentos
corporais, Downuing (2002) esclarece as diferencas da cultura popular em oposi¢ao a cultura
de elite, no caso a danca européia. O ponto de apoio do corpo, nas dancas de tradicao africana
sdo os quadris, enquanto na danca européia € geralmente o esterno. Na sequéncia de
observacodes e comparagdes entre culturas, enfatiza que a atencio do dangarino africano volta-
se para o corpo inteiro. Um dos destaques com relacdo as suas andlises diz respeito ao corpo
“propriedade dos senhores” em tempos de escraviddo. Ao imprimir seus ritmos nas dangas de
tradicdo européia, retomavam a sua existéncia corporal, sua memoria cultural.

As reflexdes abordadas na obra Midia Radical, aproximam-se do que vimos nas
comunidades pesquisadas. Ao acompanharmos as préticas performaticas, pudemos constatar
que as dangas sdo expressdes elaboradas no interior das comunidades, sem qualquer
obrigatoriedade com o universo da arte, das regras externas. O estreitamento das culturas
religiosa com a cultura popular e simultaneamente a mestizaje (populares e hegemonicos)
contribuiram para o surgimento de culturas que podem ser exemplificadas na estética de
Carlinhos Brown.

Nossas investiga¢des de campo iniciais no Candeal Pequeno de Brotas (bairro) foram
realizadas durante a semana. Portanto, ndo havia quase movimento além dos moradores do
bairro e criangas que brincavam pela rua sob olhares das pessoas que paravam em um
pequeno comércio para trocar algumas palavras com a comerciante. Enquanto ela vendia
sorvetes e balas para as criancas, acompanhava os acontecimentos do pedaco, sabia quem
chegava e quem saia, quem era quem e onde morava.

Primeiramente percorremos o bairro acompanhando as formas com as quais a
populacdo local foi se apropriando dos territérios, os aclives e declives das ruas, algumas sem
saneamento bdsico, pequenos comércios, “puxadinhos” que serviam de cobertura para

algumas mesas e cadeiras onde se vendiam bebidas, sorvetes. Continuamos a caminhada e



42

chegamos ao Candyall Guetho Square, onde se realizavam os shows/ensaios de Carlinhos
Brown, a banda Timbalada, convidados nacionais e internacionais.

Ao chegarmos ao local, nos deparamos com as demarcacdes quase totémicas que
detém secreta e invisivelmente os segredos de seu territorio, suas regras e leis. Fomos nos
aproximando do espaco onde se realizam as apresentacdes dos artistas. As cores fortes em
verde e amarelo formavam uma composi¢do de desenhos geométricos cobrindo as paredes
externas da constru¢do, expunham muitos dos simbolos e concep¢des dos fundadores do

local. Guerreiro sintetiza sua impressao:

O Guetho Square é também um espaco eclético onde se misturam simbolos
do imagindrio pop contemporaneo. De construcdo irregular, o prédio exibe
no alto um grande olho de formas egipcias, no interior arcos orientais
conduzem ao pétio interno onde esculturas metdlicas desenham timbaleiros
futuristas e as drvores tém tambores como frutos. A idéia de
entrecruzamentos culturais se expressa também na proposta musical dos
grupos envolvidos [...]. (2000: 172)

Apds este primeiro contato visual, aproximamos-nos do portdo principal. Os
segurancas apostos do lado de fora do Candyall Guetho Square (casa de espetdculo)
aguardavam a passagem de algumas pessoas, inclusive a nossa. Quem nos havia conduzido
até o local conhecia boa parte dos moradores do bairro, conversou com alguns deles.
Percebiamos que a comunicagdo entre as pessoas do bairro e a que nos conduziu ja era antiga.
Em alguns momentos da pesquisa de campo nos damos conta de que quem chega de fora € o
tempo todo observado. Quando nos foi permitido entrar no territério de shows e espeticulos,
nos encaminharam para uma primeira sala.

Ao entrar no territério do Guetho, uma construcdo em alvenaria, percebemos
inicialmente na parte externa um espaco comum. Ao abrirem as dependéncias internas da
casa, esta estava decorada com santos, flores e todos os objetos de um espaco sagrado,
semelhante a um terreiro de candomblé. Qual ndo foi a surpresa naquele momento quando nos
deparamos com essas informacdes, pois voltamos para um novo direcionamento da pesquisa,
uma vez que a influéncia das tradi¢des dos afro-descendentes estavam expostas ndo sé na
musica, nos ritmos, mas também na concepcao do local. Era na fonte das tradicdes religiosas
de afro-descendentes que os criadores do espaco se sustentavam.

Enquanto observdvamos o territorio, algumas pessoas encarregadas da organizacdo

entravam e saiam com equipamentos de som, de limpeza; outras lavavam o pavimento que



43

dava acesso ao espago dos shows. O esforco era geral para que no domingo estivesse pronto
para o novo show-ensaio. Passamos entio para o espaco seguinte.

Nesse momento nos foi possivel visualizar o espago sagrado. Logo que atravessamos
de uma sala para outra, percebemos que os batentes da casa estavam todos adornados com
franjas de palha utilizadas nos centros religiosos de candomblé, conhecidos como marid®.
Sabemos que € um adorno utilizado para retirar do corpo ‘“elementos maléficos”, impurezas,
uma prote¢ao magica quando as pessoas passam sob as portas. Também marca a fronteira
entre o exterior e o interior da casa, bloqueia a possibilidade de que mortos venham conviver
com os vivos. Van Gennep, um clédssico dos estudos dos ritos de passagem, considera
“atravessar a soleira” a entrada em um mundo novo. Neste caso encontrado é o ‘“rito de
purificacdo” (1978: 37).

Ao passar sob o marid, avistamos a imagem de uma santa catdlica que também ¢é
reverenciada no universo dos cultos aos orixds, a Santa Barbara. Instalada abaixo de um
cortinado branco e rodeada de flores, a santa dos cultos cristdos na cultura da didspora
transforma-se em lansa-0id, deusa guerreira. Oid, segundo Prandi (2001: 22), “dirige o vento,
a tempestade e a sensualidade feminina. E a senhora do raio e a soberana do espirito dos
mortos, que encaminha para o outro mundo”.

Na sala seguinte avistamos a imagem de Sdo Jorge, conhecido no candomblé como
Ogum, filho de Oxald e Iemanj4, habil na arte de cacar e abrir os caminhos. Conforme Prandi
(2001: 21), “ogum governa o ferro e a metalurgia, a guerra. [...] dono dos caminhos, da
tecnologia e das oportunidades de realiza¢do pessoal”.

Algumas paredes da casa viram suporte de textos poéticos cujo conteido exibe

evocacOes de mitos africanos, letras de musica da banda Timbalada. Nesse espaco que exala

8 Mario. (s.m.). O mario, folha geralmente nova e tenra do dedenzeiro desfiada artesanalmente, esta
pronto para um dos mais importantes usos do verde na ética religiosa dos terreiros, especialmente nos
Candomblés. Fazer marid € atividade masculina e inclusive criangas poderdo fazé-lo. Ndo ha nenhum
cunho cerimonial especifico para esse trabalho; entretanto, a coloca¢do dos marids nos diferentes
locais € tarefa que exige maior compreensao do seu uso. Sdo pessoas adultas e ocupantes de cargos no
terreiro que orientam o trabalho ou mesmo colocam os marids. O marid é uma espécie de atestado de
protecdo e confirmacdo da prépria drvore sagrada, o dendezeiro, tdo sabiamente uma fonte da vida
material e simbélica dos orixds, voduns e Inquices, sendo uma das principais folhas de axé. E comum
existirem mari0s nas portas e janelas dos prédios publicos ou privados dos terreiros. Justamente na
entrada, locais que se comunicam com o espago ndo-sagrado (exterior), o marid marca uma divisa e
distintivo da acdo e prote¢do magica, impedindo a entrada dos maleficios e principalmente que os
mortos venham conviver com os vivos. Para a organizagdo religiosa dos Candomblés e Xangds, sdo
muito bem definidos o mundo dos Orixds/vivos e dos eguns/mortos, o que impde divisdes muito
nitidas, tanto para os rituais como para as convivéncias de dois setores, a principio opostos, mas que se
unem nos mesmos fundamentos de ancestralidade remota africana e outra préxima, de fundo e forma
afro-brasileira” (Lody, , 2003:128).



44

tradicdo, exala também o poder e a forca da cultura ancestral. O sagrado € transportado para o
profano, torna-se publico e socializa a profanacdo, uma vez que ndo se trata de um terreiro de
candomblé, mas um espaco onde se realizam os shows dos musicos populares.

Continuando nossa peregrina¢do no interior do “templo” sagrado, este abre-se para
uma ampla quadra, onde acontecem os ensaios. La hd um palco circular sob a copa de uma
grande 4rvore, como a imagem de um baobd, com alguns tambores coloridos pendurados,
sinos, sinais de transito, alguns quiosques de bebidas espalhados pelo terreno, outdoor de
empresas patrocinadoras dos eventos.

A realidade estética de Carlinhos Brown nos chamou a atenc@o. Sua pratica de
reciclagem fica explicita em sua roupagem, na elaboracdo de acessérios, na reutilizacdo de
panelas, tambores, bacias, latas, material essencial na constru¢do de instrumentos percussivos,
aderecos (como colares de lacres de latas de refrigerante e cerveja, tampas de garrafas). Os
usos que faz dos objetos reflete o uso que faz das tradigdes: recicla sempre, junta e emenda
palavras, cria ritmos com as onomatopéias, faz do som das palavras inspiracdo para novas

letras.

1.2. A festa no Guetho

Saimos do local e nos encaminhamos ao bairro onde estavam vendendo as entradas
para o ensaio do Guetho que aconteceria no final de semana seguinte. No valor de 40 reais em
2003, me perguntei como a populacdo do bairro freqiientava essa festa? Nao havia acesso
livre para os moradores?

No domingo, fizemos o mesmo trajeto do dia em que fomos conhecer o local. Quando
fomos nos aproximando, o lugar ja estava quase intransitdvel. Era grande o movimento, nio
s6 da populacdo, que aos domingos fica em casa, pois € um dia em que operarios descansam,
mas para quem mora no Candeal Pequeno de Brotas o dia é de bastante trabalho. Muitos dos
moradores montavam suas pequenas barracas de pratos com frutas harmonicamente
redesenhadas e tentavam faturar o que era possivel no local. O didlogo entre a cultura do
bairro e a cultura dos de “fora” era estabelecido por meio do comércio informal.

Além do sobe-e-desce dos morros, havia a movimentacao dos turistas que chegavam e
J4 se juntavam em grupos, enquanto criangas e jovens das vizinhangas ndo tinham a cadeira
cativa ou entrada garantida como os ndo-nativos. Em algumas falas e descricdes sobre o local
menciona-se que os moradores (alguns) recebem uma porcentagem de entradas para o show,

mas esta entrada é vendida. Muitos nativos, na falta dessa possibilidade, improvisavam seus



45

lugares em cima de muros, das drvores do quintal vizinho que rodeava o terreiro, em
construgdes que estavam na fronteira do Candyall Guetho Square e persistiam durante todo o
espetaculo sonhando com uma aproximacdo com seus idolos e de um dia estar 14 como
percussionista, pois € este o desejo de jovens que freqlientam as escolas de educacao musical
e dos projetos sociais do bairro.

O marketing das empresas de telecomunicacdes e bebidas infiltra-se pelo espaco
publico, distribuindo lengos e tatuagem colante que imitam os desenhos do Timbalada aos
jovens que aguardam o horério de entrada no show de Carlinhos Brown. Essas empresas
fazem seu merchandising com meninas e meninos brancos bem-tratados, que circulam pelas
ruas entre ambulantes nativos que se esmeram artisticamente na decoragdo de suas barracas e
ao mesmo tempo cuidam de suas criancas que brincam ao redor. As baianas de acarajé
investem em seus adornos e temperos. Algumas utilizam-se de improvisadas caixas de isopor
com cerveja, batidas artesanais, refrigerantes. O guardador de carros, as barreiras de
segurancas, todos se misturam a estruturas das empresas multinacionais que espalham
representantes propagando seus produtos pelas ruas que rodeiam o terreiro eletronico. Todos
trabalham em prol da realizacdo do show para o dia de lazer dos nao-nativos. O mercado
cultural que ali se instala é uma vitrine das diferengas sociais construidas na didspora. O
jovem da regido que ndo tem condi¢des financeiras para pagar o alto custo da entrada instala-
se em construgdes inacabadas nas lajes dos prédios e casas inacabadas que rodeiam o
Candyall Guetho Square, enquanto o turista ou jovens com mais poder aquisitivo tem lugar
garantido.

Mas esta realidade é recente nas terras do Candeal. A cultura do lazer que se
desenvolvia no bairro anterior ao sucesso de Carlinhos Brown e Timbalada é descrita por
Lima (2001:10) “O lazer no Candeal era o bate-papo, o jogo de domind, o futebol, a cerveja
em casa com 0S amigos ou nos bares locais, o pagode em um bairro vizinho, televisdo e a
musica baiana tocada nas radios, j4 que quase nunca compravam discos. Nao havia grandes
expectativas por um futuro melhor”.

Na cultura moderna de lazer, o consumo toma o espago livre que predominava nas
culturas tradicionais. E o “autoconsumo da vida” (Morin, 1997). O consumo pode ser
entendido hoje numa perspectiva de possibilidades e acessos a tecnologia informatizada, a

qualidade de vida, conforto. Na concep¢ao de Morin (1997: 69):



46

O lazer moderno surge, portanto, como o tecido mesmo da vida pessoal, o
centro onde o individuo procura se afirmar enquanto individuo privado. E
essencialmente esse lazer que diz respeito a cultura de massa; ela ignora os
problemas do trabalho, ela se interessa muito mais pelo bem-estar do lar do
que pela coesdo familiar, ela se mantém a parte (se bem que possam pesar
sobre ela) dos problemas politicos ou religiosos. Dirige-se as necessidades
da vida do lazer, as necessidades da vida provada, ao consumo e ao bem-
estar, por um lado, ao amor e a felicidade, por outro lado. O lazer é o jardim
dos novos alimentos terrestres.

A cultura do lazer que se desenvolve no Candyall Guetho Square permite-nos destacar
que nao € um acesso livre e democratico encontrado na classe dominante. O tempo de lazer é
outro, mistura-se ao tempo de uma cultura de tradicdo oral e simultaneamente percorre o
tempo do mercado turistico. Estas temporalidades ddo o ritmo a autoproducdo do bairro. Nao
podemos encaixd-lo nas caracteristicas que predominam no lazer moderno, pois o que
predomina nesta realidade é a ética do trabalho originado das organizagdes burocraticas e
industriais. Este tempo de trabalho esta atrelado a rigidez dos hordrios de producao, e ndo das

estacoes do ano — a ldégica que prevalece é a do tempo regulado pelas organizacdes

alimentadas pela 16gica da economia, do lucro.

As festas distribuidas ao longo do ano eram simultaneamente o tempo das
comunhdes coletivas, dos ritos sagrados, das cerimoOnias, da retirada dos
tabus, das pandegas e dos festins. O tempo das festas foi corroido pela
organizacao moderna e a nova reparticdo das zonas de tempo livre: fim de
semana, férias. Ao mesmo tempo, o folclore das festas se enfraqueceu em
beneficio do novo emprego do tempo livre [...].(Morin, 1997: 67).

A cultura de massa que Morin aborda é uma “gigantesca ética do lazer”. Na tentativa
de pegar um melhor foco para explicitar uma defini¢do, o autor detalha “a ética do lazer, que
desabrocha em detrimento da ética do trabalho e ao lado de outras éticas vacilantes, toma
corpo e se estrutura na cultura de massa” (1997: 69).

Buscamos um local que nos desse uma visibilidade mais ampla para a observacao;
buscdvamos um foco enquanto testavam o som dos amplificadores e acertavam os
instrumentos. O espago equipado com mesa de som e de iluminacao centraliza a sua volta o
publico. Aproximadamente as dezoito horas, as luzes locais comecam a acender. O publico,
que ultrapassa 2 mil pessoas, ocupa os lugares possiveis para o ensaio, 0s tambores comecam
a percutir. Os atabaques sdo tambores altos, instrumentos ritualisticos, cujos toques sao
semelhantes aos dos ogas no inicio dos rituais afro-brasileiros. Na produgdo sonora e ritmica

do Timbalada, os instrumentos percussivos sdo compostos também pelo timbau, instrumento



47

usado na década de 1930 com o Bando da Lua, que acompanhava Carmen Miranda (Bira
Reis, apud Guerreiro: 2000), bem como os Filhos de Gandhi na década de 1940. As rezas
catdlicas com os toques dos tambores fundem as tradicdes. O templo de cultura e diversao,
Candyalll Guetho Square, também se tornou um centro de cultura de préticas culturais nao sé
dos afro-brasileiros, mas também um espaco que congrega as pessoas pelas afinidades
musicais, performadticas. Outras vertentes musicais ali se apresentam, lideres de outras bandas
que se destacam nos trios elétricos do carnaval de Salvador, todos sob as bén¢dos da mae-de-
santo (ialorixd Maiamba) de Carlinhos Brown, que ocupava a varanda central localizada no
fundo da platéia nesse acontecimento. O amdlgama cultural que se desenvolve nessa rede de
producdo de sentidos promove o espago eclético.

Nesse momento a banda toda entra no palco, ao todo dezessete componentes, e cada
um deles apresenta tipos diferenciados de pintura corporal, pintura no rosto € no peito
principalmente. Pintar o corpo € um modo singular de exibi¢do, na concepg¢do de Jeudy (2002:

89-90):

[...] é conforme cada um imagina, encontrar um meio de exprimir de si
mesmo o que seduzird o Outro. Todavia, existe uma pressdo crescente ao
longo da vida entre essa determinacdo pessoal de exibicdo e a obrigacdo de
ocultar do olhar do Outro o que, de nossa propria pele, acaba de exibir. [...]
O corpo pintado, o corpo suporte de expressdo artistica parece, segundo
histérias da arte, ter como origem as maneiras pelas quais os homens das
sociedades primitivas utilizavam seu préprio corpo para nele escrever sinais.
Isso permite afirmar que certas performances contemporaneas retomam
igualmente as tradi¢des primitivas.

A forca da sonoridade do tambor é contagiante, anuncia o espetdculo. As batidas
mobilizam o publico presente, provocando o movimento da “massa” que ultrapassa 2.500
pessoas. Os jovens acompanham os cantos e “imitam”, “simulam” em geral os movimentos
corporais. Sdo poucos os que fazem do “corpo uma passagem”. E nesse ritmo que o publico
danga e canta em torno do palco, acompanhando os timbaleiros e cantores com os quais a
banda se apresenta. Notamos que os cantos inspirados no culto dos orixds, sempre que

apresentados sob o comando dos atabaquesg, mobilizam a platéia. Com a pratica do “canto

? Atabaques [...] O atabaque atende aos usos mais diversos, indo das priticas secretas nos santuarios
do Candomblé até as festas publicas. Por isso, os tratos e os significados que tém o atabaque irdo
variar de acordo com os desempenhos nas dangas, cortejos, praticas religiosas internas, ocupando
sempre lugar de destaque nas manifestacdes populares afro-brasileiras. No seu ambito sagrado estd
decisivamente incluido no sistema sdcio-religioso do Candomblé, tema orientador da andlise do
instrumento enquanto objeto ritual e detentor de significados fundamentais a existéncia do prdprio
culto, mantendo sua unidade litdrgica. O atabaque n&o serd apenas um instrumento musical; ele

ocupard o papel de uma divindade e, por isso, serd sacralizado, alimentado, vestido, possuird nome



48

responsorial” (Mukuna), uma das referéncias da tradi¢do africana na didspora, as chamadas
eram feitas com perguntas, € enquanto se aguardava a resposta, improvisavam, repetindo as
perguntas. Na seqiiéncia, novas improvisagdes nao sé da voz, mas dos atabaques, que
mantinham um didlogo sobrepondo ritmos'”.

O show segue apresentando novas figuragdes no palco, musicas de Carmen Miranda
relembram aos jovens o repertério usado em marchas carnavalescas. Entre algumas
apresentacdes a figura de Brown, que, segundo Lima (1997: 164), desenvolveu um “discurso
etnomusical”, que se reverte em inclusao social, diferente da postura que exclui, comum em
alguns grupos de afro-descendentes que circulam pela regido de Salvador. O diferencial do
discurso de Brown € o destaque e a valorizacdo individual. Lima destaca a valorizacdo e a
realizacdo pessoal de cada componente da comunidade de musicos do Timbalada e aponta a
existéncia de uma préatica de consciéncia cidada entre os musicos. Confirmamos esta pratica
do cantor em seus discursos que aparecem entre musicas, no qual o artista faz referéncias as
atitudes de jovens que entram em confusdes pelas ruas ou acdes que os desqualificam.

Do lado de fora, nas ruas do Candeal Pequeno de Brotas presencia-se um movimento
de barracas de bebidas, de churrasquinho e muita gente circulando na rua, aguardando o
momento em que a populagdo que sai do show-ensaio. A participacdo dos moradores tem
nesse comércio uma das formas de legitimar sua presenga e viver as transformacdes do bairro.

Tomamos para esta andlise “As artes de fazer” e tentamos organizar uma forma de
compreender e retirar dos ruidos dessas praticas do cotidiano uma metodologia que nos
guiasse. Partimos da proposta tedrica de Certeau (1994: 39), a idéia de “fabricacdo”, pois o
que realmente queriamos era detectar a poética que se desenvolvia no local, como o corpo era

criado, inventado, gerado nesse espago de producao:

A “fabricacdo” que se quer detectar ¢ uma producdo, uma poética — mas
escondida, porque ela se dissemina nas regides definidas e ocupadas pelos
sistemas de “producdo” (televisiva, urbanistica, comercial etc.) e porque a
extensdo sempre mais totalitiria desses sistemas ndo deixa aos
“consumidores” um lugar onde possam marcar o que fazem com OS
produtos. A wuma produgdo racionalizada, expansionista além de
centralizada, barulhenta e espetacular, corresponde outra produgdo

proprio e, apenas sacerdotes e pessoas de importincia para a comunidade poderdo toci-lo nos rituais”
Lody (2003: 67)

' Trabalho de Campo realizado no Candeal Pequeno de Brotas, bairro onde localiza-se o Candyall
Guetho Square fundado em novembro de 1996. Observagdo realizada nos dias: 12, 15 e 19 de janeiro
de 2003, em Salvador (BA).O Candyall Guetho Square, segundo sife da banda Timbalada, nasceu da
necessidade de um espago préprio para a realizagdo dos ensaios. Antes eles ocorriam nas.do bairro e
eram prestigiados pela maioria da populacdo. Todos queriam ver seus amigos e parentes participando
da banda que era promessa de sucesso na cidade.



49

qualificada de “consumo’; esta € astuciosa, € dispersa, mas a0 mesmo tempo
ela se insinua obliquamente, silenciosa e quase invisivel, pois nao se faz
notar com produtos préprios, mas nas maneiras de empregar os produtos
impostos por uma ordem econdémica dominante.

A pesquisa realizada no Candeal Pequeno de Brotas nos forneceu dados importantes
para ampliar essa investigacdo. O processo de apropriagdo do tempo em que o bairro vivia a
margem de um contexto social estigmatizado, sem perspectiva, transformou-se em um tempo
diferente. O tempo proporcionava aos jovens adeptos e seguidores dos ensinamentos de
Carlinhos Brown e ao bairro vislumbrar uma outra realidade, uma ascensao social. Seguimos

as descri¢des etnograficas de Lima (2001:16).

Naquele momento, o Candeal se via diante de um paradoxo. Ao mesmo
tempo que Carlinhos Brown e timbaleiros ultrapassavam fronteiras, se
tornavam cosmopolitas, procuravam fortalecer os lagos comunitdrios. A
idéia de uma comunidade continua e uniforme era o tempo todo suscitada
por meio de remissdo a lacos comuns de sangue ou simpdticos, da memoria
comum daqueles que cresciam juntos, brincavam juntos, envelheciam juntos
e compartilhavam lembrangas dos tempos dos africanos, do mato alto, dos
bichos soltos, das festas locais, do culto a Ogum e a Santo Antonio. A
comunidade do Candeal Pequeno se configurava portanto, como uma
constru¢do simbdlica tanto quanto estrutural. La estavam constituidas
relagdes sociais que eram repositdrias de significados para seus membros,
ndo eram mecanicas relacdes.

A comunidade reelabora sua prépria histéria, o que é possivel com a auséncia de uma
documentacdo historiogréfica. Recolhendo as falas de diversos habitantes, Lima (2001:17)
demonstra que a projecao do bairro na midia também exige uma narrativa oficial das origens

do bairro e de sua gente que, obtida por um mergulho nas tradicdes religiosas:

Carlinhos Brown, educado numa familia de negros protestantes, referéncia
comunitdria, remaneja novamente lacos ao se converter a tradi¢do religiosa
afro-baiana e assumir, no ano de 1995, a tarefa de resgatar a tradicao da festa
de Ogum, mobilizando seus familiares e timbaleiros nessa tarefa que era
originalmente atribuicdo dos fundadores do local. Desse modo, tradi¢do
religiosa, sangue, musica e territério vinculados, no Candeal, se tornaram
motivo de agregacdo, mas produto de uma atitude reflexiva, engendrada. O
uso do timbau, instrumento musical muito aparentado ao atabaque,
instrumento sagrado do Candomblé que convoca os deuses, como vedete da
Timbalada e motivagdo para criacdo musical foi um dado novo que aponta
para a atitude reflexiva, para a agéncia em relagdo a tradicao.



50

Esse contexto de visibilidade conquistada na midia global trouxe também uma
visibilidade das pessoas contrdrias ao movimento do bairro que expandia e tirava o “sossego”
que havia até entdo. Enquanto cada um estava em ‘“‘seu lugar” e as fronteiras dos condominios
garantiam esse distanciamento (apesar de os nativos terem se estabelecido na regido ha muitas
décadas e pouco a pouco perderem suas terras para as novas politicas de zoneamento), a
populacdo de poder aquisitivo maior os aceitava. Os protestos comecaram em relacdo a
polui¢do sonora. Os tambores comecaram a incomodar, em virtude da vibragdo intensa.

Moradores do bairro protestavam quando da saida da banda dos shows:

[...] Mendes defende a permanéncia dos ensaios na drea. "Se a Timbalada
sair daqui, o Candeal morre. Brown desenvolveu a cultura local e beneficiou
o comércio, criando um espaco de lazer. Trata-se de uma verdadeira
evolucdo." No que diz respeito aos reclamantes, ela classifica-os como uma
minoria movida pela inveja. "O barulho ndo incomoda tanto, € uma alegria
para o bairro", definiu. (Correio da Bahia, 06/02/2003)

Mas dentro de uma investigagdo também nos deparamos com o inesperado. Em
virtude de reclamag¢des quanto a poluicao sonora provocada pelos shows-ensaios que 14 eram
desenvolvidos, o local ficou impedido de funcionar. As determinagdes dadas pela justica da
cidade justificavam-se em funcdo de os moradores das redondezas, dos prédios de classe
média ha muito se incomodarem com os barulhos, bem como com o vai-e-vem e o transito de
pessoas e carros que superlotavam os espacos do bairro. Conseguiram com esses processos
judiciais a paralisa¢do tempordria das atividades, e posteriormente, com as disputas judiciais,
a histéria culminou com o fechamento do espaco.

Sob o titulo de “Barulho no Candeal”, o Correio da Bahia (06/02/2003) em relata os
fatos que se desenrolaram na sede da Promotoria de Meio Ambiente do Ministério Pablico, no

Jardim Baiano:

Participaram da reunido o promotor de Justigca [...] representantes da
comunidade do Candeal Pequeno e do condominio Quinta do Candeal,
Superintendéncia de Controle e Ordenamento do uso do solo do municipio
de Salvador (Sucom) e da Superintendéncia de Engenharia de Trafego [...]
uma das dificuldades é que o Guetho estd localizado em um vale, que age
como uma concha acustica e faz o som se propagar [...].

Na impossibilidade de retornar ao campo para novas andlises, tratamos, a partir das
observacdes anteriores, dos caminhos observados para construir os itinerdrios no sentido de

dar prosseguimento a investigacdo. Continuamos com as reflexdes a respeito das producdes



51

das performances que haviam sido produzidas e as formas como estas performances foram
apropriadas. Buscamos na imprensa escrita maiores detalhes das produgdes realizadas pelos

artistas que estdvamos investigando.

1.3. O Candeal Pequeno de Brotas

O Candeal Pequeno de Brotas fica a dez minutos de carro do centro de Salvador. E um
bairro que contrasta com a populagdo vizinha, que mora em prédios modernos e construidos

em ruas arborizadas e planejados:

Uma das caracteristicas marcantes dos bairros mais antigos de Salvador &,
no entorno de um nicleo central de povoamento e urbanizacio,
encontrarmos uma infinidade de outros subnicleos interdependentes. Brotas,
por exemplo, € um antigo bairro de classe média que tem esse perfil. Situado
num dos mais altos pontos da cidade, cortado por uma avenida principal, a
D. Joao VI, encontramos nas extremidades dessa avenida e em todo seu
percurso, transversal a ela, varios subnucleos, tais como Matatu de Brotas,
Engenho Velho de Brotas, Acupe de Brotas, Cosme de Farias, Candeal de
Brotas (Candeal Grande e Candeal Pequeno), Campinas de Brotas, entre
outros. Em todos eles, pobreza, precdria urbanizacao, deficitirio sistema de
transportes, predominancia de economia informal escorrem pelas encostas,
combinam e se confundem com uma grande incidéncia populacional de
negros, violéncia e estigmatizacdo. (Lima 2001: 48)

No mapa que segue podemos visualizar a localizagdo da regido de Brotas e em
conexdo com as avenidas Vasco da Gama, Antonio Carlos Magalhdes, Mario Leal Ferreira, as
quais ddao acesso aos bairros ricos ou pelo menos de uma classe social média e aos bairros
mais desfavorecidos economicamente. Em nossa investigacdo de campo acompanhamos os
contrastes presentes nesta regido e constatamos que grande parte das casas ndo sdo rebocadas,
dai o nome de um dos projetos do bairro do Candeal Pequeno de Brota ser “Ta Rebocado”,
uma iniciativa que deu origem a elaboracdo estética (em variadas cores) das casas que
compdem o bairro, bem como a canalizagdo e saneamento bdsico que ndo existiam até a

projecao do musico, compositor e percussionista Carlinhos Brown e o grupo Timbalada.



Pargue
da Cidade
Joventina!Sil

Mapa - Brotas, Salvador - BA



53

Em 2003, conforme mencionamos, estivemos no local para conhecer o Candyall
Guetho Square, mas também para conhecer o projeto social desenvolvido no bairro. O
primeiro espaco de trabalho que tivemos contato foi a escola Pracatum, onde conseguimos
informacdes a respeito do funcionamento do espaco. A escola estava em momento de
mudanca e transicdo de direcdo. A responsavel (diretora) contou-nos a respeito da proposta do
ensino que era mais abrangente e mais completa para os alunos. Segundo informagdes obtidas
com moradores dos arredores, a instituicdo nao recebia apenas alunos do Candeal, mas de
vdrias partes de Salvador.

No contexto formal curricular, o ensino se estendia também para as aulas de teatro,
dancga, aulas de teoria musical e harmonia. O nimero de jovens na época em que fizemos a
investigacdo era em torno de duzentos, os quais se preparavam para participar das bandas
criadas por Carlinhos Brown; o restante compunha as saidas em trios elétricos, as
apresentacOes em dia de festa na cidade. Ao lado da escola pudemos avistar a producao do
projeto “Té4 Rebocado, que foi iniciado para garantir uma condicao de vida diferente para a
populacdo que até entdo vivia sem saneamento basico.

Em Salvador é muito comum, assim como na periferia da Grande Sao Paulo, a
construcdo de casas sem reboco. Quando saimos dos centros de Salvador e nos dirigimos para
bairros um pouco mais distantes, como Brotas e outros, 0 que vemos em sua maioria sdo as
casa inacabadas.

A estética colorida adotada apds a reforma do bairro deu-lhe mais presenca. O
Candeal Pequeno de Brotas (bairro), antes com acesso somente pelas escadarias, possui
passagens estreitas entre as casas coloridas e em diversos niveis da rua, muitas vezes
separadas por lances e terrenos em desnivel. Muito proximas umas das outras, vemos que o
contato da vizinhanga é direto, quase porta a porta.

Lima (2001) faz um paralelo entre o Candeal Pequeno de Brotas antes do sucesso de
Carlinhos Brown, a banda Timbalada e a década de 1990, quando o bairro virou espago de
“estrelas globais” da musica nacional e internacional. O bairro ndo urbanizado e habitado por
uma populacdo simples, sem ostentacdo, era freqiientemente estigmatizado pela classe média
moradora do bairro nobre, pelos “estrangeiros” que fazem fronteiras com o local. Conhecido
anteriormente como “Ilha dos Sapos”, lugar de “gente feia” e “desordeira”, sofreu o impacto
quando veio o sucesso “no verdo de 92”. A “Ilha dos Sapos” passou a ser vista como “Ilha da
Fantasia”, comenta Lima (2001). Esta idéia de Ilha da Fantasia foi mencionada por Ayres

Denis, um dos informantes do pesquisador.



54

Com a projecdo do artista na midia nacional e posteriormente internacional, a vida
desta populagdo mudou. Antes de atentarmos para as mudangas e os ultimos acontecimentos,
¢ importante verificar que a histéria de vida do percussionista e compositor estd estreitamente

ligada ao seu bairro de origem.

1.4 A figura de Carlinhos Brown

Primeiramente, ao falar de Carlinhos Brown lembramos que é uma figura que desde
muito cedo percorreu as ruas da capital (Salvador) com a musica percussiva. Assimilou os
ensinamentos de Mestre Pintado do Bongd, seguindo os caminhos das culturas de tradi¢do,
nas quais os pontos importantes na transmissao envolvem a oralidade, a corporeidade e a
improvisacdo. Aprendeu os diversos ritmos, entre eles os latinos, o samba e o pagode. No
final da década de 1970 carregava seu atabaque e suas congas para o trio elétrico no qual
tocava o frevo. Nos anos 1980 o frevo era a musica tocada na Bahia.

O musico que compunha na escuta de sonoridades captadas nas paisagens urbanas
conectava-se com os acontecimentos das didsporas. E nesse movimento de inquietacio que
ocorriam neste lado do Atlantico o que muitos musicos afro-brasileiros comecam a assimilar,
as misturas que aceleram as mudancgas do cendrio musical nacional.

O ano de 1980 vivia a transicao cultural musical. Segundo Guerreiro (2000) havia uma
paisagem sonora que se distinguia naquele momento. Atentemos para uma contextualiza¢do
dos processos de mudanga dos rumos das tendéncias musicais e as fontes que alimentavam

essas novas produgdes.

Uma efervescéncia musical se espalhava pelos trés cantos da peninsula, que
avanga para o mar, tendo como limites, de um lado, a Baia de Todos os
Santos e, de outro, o Oceano Atlantico. Os tambores que soavam de
Itapagipe a Itapud, passando pelo Pelourinho, comegavam a enviar sinais
para o resto do Brasil. A imprensa nacional desembarcava para investigar a
novidade musical que vinha da Bahia: a musica percussiva produzida pelos
blocos afro-carnavalesco de Salvador — e, voltando no eixo Rio—Sao Paulo, a
Folha de S. Paulo alardeava: a Bahia virou Jamaica. Guerreiro (2000: 21)

Esta reflexdo deixa claro qual era o jogo de producdo que se estabelecia até esta data
no universo das grandes midias e gravadoras: Sdo Paulo e Rio de Janeiro determinavam a
circulagcdo dos produtos. Os movimentos musicais ocorridos em Salvador marcam a entrada

do samba reggae na cena brasileira. Por outro lado também, os movimentos dos grupos afro-



55

baianos trazem a imagem da religiosidade. Seguindo a linha de reflexdo de Guerreiro (2000:

49-51):

A imagem de africanidade dos blocos afro desenha também através da
incorporagdo de elementos afro-brasileira — o candomblé, que aparece neste
contexto como uma referéncia fundamental. S3o muitos os elementos
pingados pelos blocos afro do vasto repertério dos candomblés baianos. [...]
A percussao, tocada nos atabaques nos terreiros, é a base da musicalidade
dos blocos. Além dos ritmos, o recurso vocal também encontra paralelos nos
rituais sagrados. A técnica responsorial utilizada nos cultos do candomblé,
que consiste em uma pergunta puxada pelo solista e respondida pelo coro
e/ou pelos atabaques, foi apropriada pela producao musical dos blocos afro e
inspirou a estrutura de varias cancdes, onde a voz do cantor/cantora aparece
antes dos sons dos tambores (repiques,tardis, surdos), servindo para puxar a
bateria. [...] como nas narrativas miticas, a histéria do povo africano é
recontada nas letras das cancdes. Todos os blocos afro realizam pesquisas
sobre a histéria da Africa.

O que nos interessou nesta descricdo € que outros elementos estdo atrelados a esta
assimilac@o e o culto a ancestralidade. Quando nos referimos na citagdo acima a respeito da
volta as referéncias africanas e afro-descendentes na didspora, destacamos que os gestos
dangados desses blocos de afro também trazem uma releitura da religiosidade do candomblé.
Conforme acentua a autora, esses blocos mantém a danca atrelada a musica, e os atores
desses mesmos blocos recriam as dancgas dos orixds. Eles trazem uma estilizacdo das dangas
dos orixds. Insistem em movimentos que se voltam para o chdo, para a terra, também
caracteristicas das dangas populares, dancas de pessoas ligadas a terra, diferenciando-se dos
balés que acionam os movimentos para as alturas e exigem as pontas dos pés, persistindo nas
tradicoes ocidentais dos balés cldssicos.

Conforme pudemos observar na pesquisa de campo, nos terreiros e nas aulas de
dangas dos orixds, os movimentos das dancas de candomblé geralmente exigem o pé plantado
no chio, movimentos que acionem o corpo para o chdo; os joelhos sempre estdo mais
flexionados e os gestos refere-se a uma imitacdo do trabalho do cotidiano.

Estas caracteristicas foram localizadas na performance de Carlinhos Brown e outros
participantes que dancavam e figuravam no palco. O corpo nas apresentacdes do Candyall
Guetho Square transformava-se em textos, os quais lfamos por meio dos gestos. E pelos
gestos que a miusica que passa pelo corpo se vizibiliza. (A musica é volitil, ou seja, €
impossivel pegd-la. Quando conseguimos alcangd-la, quando o corpo € atravessado pela
musica, ela aparece por meio do gesto.) Enquanto as performances desenrolavam no palco, o

publico “imitava” as gestalidades.



56

Em Salvador existem alguns locais em que a populacdo de afro-descendentes supera
outros. No bairro da Liberdade, reduto do grupo 1l€é Ayé, onde branco dificilmente entra, a
ndo ser com alguém que tenha contato com a comunidade, mostrou em seu primeiro sucesso o
movimento de “africaniza¢do”: € a discussao politica do corpo negro. (Conforme mencionou a
prof® dra. Maria Antonieta Antonacci, € na didspora que a discussdo dos afro-descendentes a
respeito do corpo negro acontece.) Temos abaixo uma fala de Brown citada por Goli, uma
reflexdo a respeito dos usos do corpo nas culturas com referéncias das tradicdes orais
africanas.

Voltamos a reflexdo a respeito dos contdgios pelos quais passou Carlinhos Brown e
como este se apropriou das dancgas e da cultura afro-americana de James Brown. Tomamos

uma fala do artista citado por Guerreiro (2005:6)

Eu nio entendia nada do que ele cantava. Mas entendia como ele se
comportava e todo mundo entendia, porque a forma de dangar se arrastando,
sabe? Parecia drible, um drible social nas coisas, indo no chao, usando o
corpo como um movimento. Na Liberdade, o cara falava: risque ai: e fazia a
roda. Entdo, se vocé dancasse legal, se apresentasse uma novidade, tudo
bem, sendo nego dizia: “Vocé nao é brau [brown], nao”.

Vem dai a inspiragdo para o nome de Carlinhos Brown, segundo a pesquisadora.
Contrapondo esta idéia, encontramos na revista IstoE Gente (o parecer do cantor que nio se
mostra conivente com a afirmac¢do acima: “O Brown do meu nome € um acaso, sempre
disseram que era por causa do James Brown, o que acaba com meu Cartola, com meu Jobim,
com meu Chico. Com Carlito Marrén, quis me relatiniza”!'.

Seguindo sua descricdo e refletindo as propostas de Certeau (1994: 39) com
relac@o as apropriacdes que realizamos no cotidiano, entendemos que houve uma fusao das
tendéncias que predominavam o contexto musical e performatico da época em discussdo. Nao
s6 Carlinhos Brown como outros artistas do momento apropriavam-se da cultura “de fora”, da
“cultura estrangeira”, mas também da cultura de “dentro”. A inspirag@o para a produgao tinha
vdrias fontes que se misturavam, provocavam fusdes em processos continuos. Mesmo que as
afirmacdes com relagdo as influéncias e misturas culturais sejam multiplas, a “cultura

residual” (Williams: 1992) do candomblé e as referéncias da cultura africana mantém-se

presentes assim como as primeiras licoes de percussdo que o artista recebeu do Mestre

" Disponivel em:
<www.terra.com.br/istoegente/204/diversao_arte/musica_ping_pong_carlinhos_browm.htm - 55k>
30/06/2003.



57

Pintado do Bongo; sdo as matrizes predominantes das culturas de tradicao que, reinventando-
se as produgdes a cada apropriacdo, permanecem como um suporte. Retomamos um percurso
elaborado por Ayeska (2005:12), uma das pesquisadoras que analisam a produ¢do da musica

de Salvador.

Até a década de 70, a musica produzida pelos blocos afro e afoxés era
musica de gueto, inacessivel e até mesmo repudiada pelos participantes dos
blocos de trio. Era considerada coisa tribal, pouco evoluida, e ndo tinha
visibilidade na midia; a televisdo j4 havia saido do ar quando esses blocos
comegavam seus desfiles. Tampouco chegava a inddstria fonogréfica,
embora se saiba que blocos como o Apaches do Torord gravassem discos
com suas musicas de carnaval para serem vendidos nos ensaios. Nao
interessava as empresas patrocinar essas entidades porque sua marca s seria
divulgada entre pessoas de baixo poder aquisitivo.

Os anos 80, conforme referenciamos acima, promove situagdes inusitadas na cultura
popular de rua. Quando se comecou a entender que as tradi¢cdes podem pertencer a outras
espacialidades, outras temporalidades além dos terreiros, € que estdo em constante
movimento, assimilando as mudancgas exigidas na contemporaneidade, reinventando-se nas
manifestacdes populares de rua, nas quais a convivéncia de blocos que misturam brancos e
negros, afro-descendentes e afro-americanos, latinos nativos e ndo-nativos que dancam ao
som da musica que se eletriza sob os comandos dos tambores quase sagrados, consagram-se
nesse momento as possibilidades de uma cultura hibrida (Canclini, 2005) que se expande
contagiando outras culturas.

Nas investigacOes de alguns pesquisadores, a figura de Carlinhos Brown € apropriada
de diferentes formas. O primeiro que contatamos por meio de leituras foi Lima (1997 e 2001),
que em suas obras elabora uma etnografia a partir dos discursos que os habitantes do bairro
produzem nas narrativas coletadas. A preocupacdo do pesquisador tem por base “como a
identidade negra pode ser representada por meio de interceptacdo de categorias de
pertencimento territorial e préticas de reterritorializacao”. Seguindo esta preocupagdo, coletou
informacdes a respeito das origens do local, que de acordo com os habitantes mais velhos o
Candeal Pequeno era propriedade de negros livres que vieram em busca de parentes
expatriados. Havia nesses discursos um “mito de origem” que fazia conexdo com a Africa.
Havia o discurso estigmatizante, pois, como ja mencionamos, o Candeal Pequeno ndo era
freqiientado pelos bairros da redondeza até o momento que se tornou espago de espetaculo e
de oportunidade de ascensdo econdOmica. Ainda em suas coletas evidenciaram-se as

influéncias do candomblé nas préticas religiosas dos primeiros moradores. Nessas praticas



58

festivas o homenageado era Ogum, padroeiro do Candeal, que também foi territério
quilombo. Sobre as descendéncias, encontrou 95% de populacdo de afro-descendentes.
Reforcando as projecdes desta “comunidade” de afro-brasileiros, Guerreiro (2004),
descreve os movimentos do bairro com a exibicdo do filme El milagro do Candeal, de
Fernando Trueba no Candyall Guetho Square, lugar antes reservado aos ensaios da banda de
afro-pop de Salvador conhecidos como Timbalada. Na concepcdo da autora, “um sinal
imagético da for¢a da musicalidade do Brasil”, uma histéria sociomusical do bairro, tendo

como um dos protagonistas Bebo Valdés:

O olhar do cineasta segue o fio de uma histéria que comeca na didspora
africana e religa Brasil e Cuba, Salvador e Havana. E uma mescla de
documentdrio e fic¢do, que acompanha a viagem do lenddrio pianista cubano
de 85 anos, exilado h4 45, na Suécia. Bebo Valdés chega a Salvador em
busca de suas raizes africanas e conhece o percussionista Mateus Aleluia,
que lhe apresenta a Cidade da Bahia que aparece nos cartdes-postais: o mar,
o Centro antigo, o candomblé, o carnaval. Bebo é o personagem condutor.
Sob seu olhar atento, descortina-se entdo um nicho periférico da cidade e o
trabalho social desenvolvido no Candeal, através de sua miisica e sua gente.

Apolinério (2006) desenvolve a pesquisa a respeito das producdes e produtores que,
interligados com a cultura letrada e oral, “expdem imagens identitdrias e as questdes étnico-
raciais que envolvem a cidade de Salvador”. Ressaltamos na sua forma de apropriagdo um dos
pontos que se relaciona com nossa pesquisa. Para esta investigacdo apropria-se dos discursos
do cantor que passam pelas composi¢oes, pelas suas declaragdes, suas aberturas de shows e
investiga detalhadamente, construindo e desconstruindo as palavras e os conceitos possiveis
que lhes déem pistas para desvelar as letras e assim, a partir de um saber arqueologicamente
estruturado, desvenda, contextualizando-as historicamente, desvelando e revelando

significados invisiveis em cada letra, em cada composic¢ao.

O que a principio me chamou a atencao nas musicas foi o fato de ele ter suas
producdes musicais altamente influenciadas pelos elementos culturais de
matriz africana, cujo teor abrange desde a utilizacdo de instrumentos
caracteristicos da religido candomblé a inclusdo de expressdes idiomdticas
africanas do ioruba e do bantu, dentre outros aspectos. Apolindrio (2006: 8)

Encontramos outras reflexdes de pesquisadores que desenvolvem anélises a respeito do
artista multifacetado, o “tropicalista globalizado”. Ayeska (2005), elabora um panorama
preliminar a respeito dos trajetos de Carlinhos Brown, que articula a “experiéncia estética

com a vida em sociedade e as manifestagdes tradicionais da cultura com as tecnologias da



59

comunicacdo e da informagdo”. O que a despertou para o estudo foi o alcance da producao do
artista no mercado musical mundial e a sua atuacdo como mediador das préticas socioculturais
em seu bairro de origem. Estes aspectos foram abordados pela autora baseados em uma
perspectiva dos estudos culturais.

O aflorar dos movimentos das ruas de Salvador acontecia paralelamente a um
descentramento do chamado eixo “Rio—Sao Paulo”, e novos olhares de cunho econdémico sdo
lancados para esta mudanga do jogo das produgdes artisticas. Nesse percurso sdo associados
os acontecimentos de Salvador (BA), entre eles as manifestacdes de dancas de rua, um novo
rétulo para as produgdes de “axé music” na década de 1980, somando-se as facilidades da
gravadora Studio WR Gravagodes e Produgdes, que deslocavam o monopdlio das produgdes
fonogréficas e televisivas. Esse foi o canal para a projecdo do carnaval, dos artistas que até
entdo dependiam das produtoras do Sudeste do pais. Criou-se um produto cultural consumido
no mercado local e global.

Nesse processo de incorporagdo da cultura e lideranca social, 0 musico, que se insere
em uma cultura miscigenada, que comegou pelas maos do Mestre Pintado do Bongo,
participou das primeiras gravacdes e tornou-se um pop-star internacional que arrebatou em
2005, no carnaval de Madri, diante de um publico de mais de 1 milhdo de pessoas.

O mercado de trocas que se estabeleceu entre o local e o global é permeado por altas
cifras, como também uma reinven¢do das tradi¢cdes locais, nas quais o artista veste e reveste-
se de personagens histéricos de Salvador, como € a figura do indio. Nesse processo de

hibridagao, suas criacdes musicais incorporam

cantigas de candomblé, rezas da Igreja Catdlica, salsas cubanas, toques de
tambores tribais, samba-duro, bossa nova, marcha. Do mesmo modo, ele vai
do actstico ao eletrénico usando timbau, xequeré, violdo, bacurinha, sem
desprezar guitarras, samplers, loops, beats e outros recursos de
equipamentos digitais. Ao promover a conexdo entre as culturas local e
global, esse artista glocal, que transita com igual desenvoltura pelas grandes
metrépoles do mundo ou pelos becos da periferia, faz de si proprio ndo s6
uma ponte para viabilizar esse fluxo, mas o conteido cultural em si,
apresentado em suas musicas, shows, agdes sociais e culturais. (Ayeska,
2006:4)

Um dos tedricos que enfatiza é Nestor Garcia Canclini, que anuncia em seus estudos a
hibridagcao existente nas fusdes das culturas de tradi¢des religiosas e étnicas e das culturas
tecnologizadas do mundo contemporaneo. Trazemos para esta reflexdo um dos exemplos
desta hibridacao dada pela autora e que serd exemplo das influéncias das tradi¢des religiosas

na musica de Brown: a producao fonografica de candobless.



60

Enfatizamos que para a autora, mais do que evidenciar as raizes e tradi¢des africanas e
tradi¢cOes religiosas trazidas para a arte, Brown promove uma reinveng¢do de sua historia e dos
trajetos do Candeal.

Nos processos que nos pareciam mudos e invisiveis das mil praticas que se
desenrolavam existe uma arte de combinar e de utilizar-se dos produtos, de elaborar as idéias.
A “légica dos usos” (Certeau, 1994) nos trouxe um mapa moével que nos permitiu perscrutar a
rede que se estabelece na “arte de fazer” que passa pelo corpo. Nas tradi¢des orais, as praticas
do cotidiano acontecem no corpo. Retomando a reflexdo de Corpos sem fronteiras, Antonacci
(2002:147) declara: “Imagens surpreendidas ontem e hoje do lado de ca e do lado de 14 do
Atlantico, que, ao projetarem corpos entre reinos € mundos, permitem sondagens em tornos
de concepcdes e expressdes de corpos em culturas orais”. Estamos atentos a estas sondagens
do corpo, que, na concepgao das tradi¢des da cultura oral, apresenta-se conectado, integrado,
corpo simbidtico (Hampaté Ba) que conjuga todos os reinos da vida. Na realidade de c4 do
Atlantico é que se discute a corporeidade das tradi¢Oes orais. Nas reflexdes, mesmo que
indiretas, que refletem os cultos religiosos e as purificagdes, o corpo € o territério de suporte
de todos esses rituais, de todas as informacdes que percorrem a vida de uma pessoa. E no
corpo que o fluxo dessas alquimias acontecem, por intermédio dos ritos e dos mitos.

Nas culturas da oralidade utilizam-se dos mitos, histérias dos processos corporais que
organizam suas cosmogonias. O mito nos dd os indicios da ordem social de um povo e da
atuacdo dos diversos personagens que assumem ao longo da vida. O mito é uma invencgao
humana que ajuda a ordenar experiéncias, como a morte, por exemplo, os valores como a

lealdade, a sexualidade. Ainda segundo Keleman (2001: 27)

Ao contar um mito, uma parte do organismo pode falar com outra e os
individuos podem partilhar experi€ncias internas com as pessoas a sua volta.
O mito € uma maneira de perceber os mundos interior e exterior. O corpo

7

organiza a sensa¢do que emerge do metabolismo tissular, e isso é o que
chamamos de consciéncia. Esse processo somdtico € a matriz para as
histérias e imagens do mito.

As experiéncias magicas e miticas na concep¢do dos autores que compartilham a
experiéncia de refletir o corpo € o mito por mais de uma década favorecem a ligacdo do
homem, auxilia na sua forma de ser, de se integrar interna e externamente com outras pessoas.
As narrativas de sagas, de herdis e relatos das cosmogonias atendem as necessidades do
homem de se relacionar com o que € desconhecido. Essas mesmas praticas mégicas e miticas

funcionam como ‘“modelos na modelagem do self [...]. Quando ficamos intimos dessas



61

histérias e modelos que elas oferecem, descobrimos as narrativas subjetivas das multiplas
formas de nosso préprio corpo” (Keleman, 2001: 26).

E aqui podemos afirmar que na cultura ocidental o corpo € excluido desde a paisagem
medieval; ficamos apenas com a alma. Conforme Le Goff e Truong (2006), quando anunciam
que no limiar da Idade Média o corpo € uma roupa abomindvel contrastando que o bem maior
pertinente a sociedade medieval € a alma. Fortalecidos pela filosofia cartesiana, concebem
que “os corpos dos animais e dos homens devem ser encarados como uma maquina, cujo
funcionamento é explicado pelas leis mecanicas”. A reverberacdo desta filosofia se instala
acentuadamente nas culturas modernas.

Os novos suportes de memorizagdo e o transporte de signos nos distanciam do corpo,
imprensa, pergaminho, e “fizeram com que esquecéssemos a prioridade do corpo nessas
funcdes; culturas sem escrita ainda as conhecem” (Serres, 2004: 69).

Desaprendemos como trilhar os caminhos de passagem da musica no corpo, a musica
ndo passa pelo corpo na cultura ocidental, o que resulta num corpo imével, que ndo expressa a
musica. Vemos muitos corpos que imitam, “imitam ou simulam”, segundo Serres (2004).
Quando o corpo nido reage a vibracdo da musica, ele procura outros caminhos, automatiza-se,
os gestos ficam mecanicos, limitados na sua expressdo, transformam-se em corpos
INEXpressivos.

Foi com base nessas reflexdes que entendemos a apropriagdo e reapropriaciao, que o
corpo elabora diante dessas praticas que realiza. O que este corpo nos revela quando se
realizam as dangas? Quando falamos de nossa observacdo nas apresentacdes da banda e de
Carlinhos Brown, entendemos que existe uma apropriacdo do publico por imitagdo, por
simula¢do em sua grande maioria.

O entendimento desse processo exigiu que nos aprofunddssemos na compreensio a
respeito das apropriagdes do corpo. Uma das concepgdes basicas que Hampaté Ba, o autor da
tradi¢do oral viva nos apontou, foi “0 homem como simbiose de todas as coisas do universo”.
Homem simbidtico. Podemos pensar que nas préticas de algumas cenas de dangas de rua ou
mesmo das acrobacias da capoeira existe uma “percepcao total”, onde se pode ser qualquer

coisa homem e animal simultaneamente.



62

1.5. A comunidade do Candeal

Esquivar-se das questdes referentes a comunidade é também esquivar se da atualidade.
E evidenciando-a e problematizando o que a permeia que poderemos tentar entender o que a
constitui. Com este movimento, poderemos também tatear as brechas possiveis para novas
constituicdes de convivéncia humana. A comunidade, como reflete Bauman (2003), € uma
palavra que nos afeta, nos causa sensacdes de “aconchego”, de “um lugar cdlido”, uma
seguranca imaginada, ndo medida, ndo alcangdvel. Mesmo assim continuamos a percorrer
caminhos que possam nos levar até o paraiso perdido, a comunidade imaginada, que, segundo
o autor, difere da comunidade real. A comunidade real cobra o preco pela seguranca,

compromete o corpo, pensa o grupo de seus habitantes, e ndo o individual.

“Voce quer seguranca? Abra mao de sua liberdade, ou pelo menos boa parte
dela. [...]vocé quer entendimento mutuo? Nao fale com estranhos, nem fale
linguas estrangeiras. [...] vocé quer essa sensacdo aconchegante de lar? [...].
Vocé quer protecdo?.[...]. Vocé quer aconchego? Niao chegue perto da
janela, e jamais a abra.” As questdes apresentadas pelo autor ilustram a
realidade de se viver em uma comunidade. O aconchego, a protecio tem um
prego, [..] “autonomia”, direito a “auto-afirmacdo” e “identidade” (Bauman,
2003:10).

O dilema vivido na comunidade real e discutido pelo autor é o0 movimento entre ter
seguranca e a perda da liberdade ou vice-versa. Esta situagao € ilustrada por meio do mito de
Tantalo. O mito nos ajuda corporalmente a entender o mundo. Tantalo, nascido dos amores
pelo qual o her6i grego foi penalizado [...] ndo se contentou em partilhar a dadiva divina — por
presungdo e arrogancia desejou fazer por si mesmo o que s6 poderia se desfrutado como
dadiva” (Bauman, 2003: 13).

O ensinamento a que se propde o mito € reiterar os lagos infinitamente entre o deus do
Olimpo, Zeus e a ninfa Plut6, Tantalo sofreu a agonia dos castigos eternos — da fome e da
sede. Conta o mito que“Tantalo foi mergulhado até o pescoco num regato — mas quando
abaixava a cabeca tentando saciar a sede, a dgua desaparecia. Sobre sua cabeca estava
pendurado um belo ramo de frutas — mas quando ele estendia a mao tentando saciar a fome,
um repentino golpe de vento carregava o alimento para longe”.(Bauman, 2003: 13)

Bauman (2003: 14) relata o mito de Tantalo a partir de vdarias versdes mapeadas e
justifica os motivos do acontecimento. Viver na inocéncia, ignorar o porqué do mundo, dos

fatos. E o contar sem fim, as origens, € circular pelos mesmos caminhos sem buscar atalhos, €

um movimento comunitdrio. Conforme o autor, na Biblia encontramos passagens semelhantes



63

e que tém a mesma estrutura do mito de Téantalo: a narrativa de Addo e Eva, que escutamos
desde sempre. O “Paraiso”, local onde ndo era preciso fazer escolhas para encontrar a
felicidade, este foi perdido. Ao comer o fruto da arvore do conhecimento, seus habitantes
foram expulsos, perderam a possibilidade de viver “sem problemas”, perderam a felicidade
concedida. A crueldade dos deuses, a dos moradores do Olimpo ou deus judeu se equivaliam.

O que Bauman (2003: 14) detalha é que o castigo do deus judeu exigia “maior
capacidade de interpretacdo [...] precisaras trabalhar para comer [...] ganhards o pao com o
suor de teu rosto”. A saida do Jardim do Eden foi definitiva para Adao e Eva, sem
possibilidade de retorno, como também para todos os seus descendentes. A espera do retorno
ao que era bom foi perdida, ficou de alguma forma retida nas lembrangas, na memoria.

Alguns autores sdo acionados por Bauman (2003: 15) para esta discussao. Ferdinand
Tonnies (apud Bauman 2003: 15) convida a pensar a comunidade antiga e moderna, destaca
“um entendimento compartilhado por todos os seus membros”, diferente de consenso
“produto de negociacdes”; Goran Rosemberg (apud Bauman, 2003: 15) lanca a idéia de
“circulo aconchegante”; Robert Redfield (apud Bauman, 2003: 17) fala de “distincao”, uma
visibilidade de suas fronteiras espaciais comunicacionais e auto-suficiéncia da comunidade.
Existe uma visibilidade de onde comeca e termina a comunidade. “A pequena comunidade é
um arranjo do berco ao timulo” (Bauman, 2003: 17).

A idéia de visibilidade e controle dos movimentos internos da comunidade diluem no
momento em que as palavras ndo andam mais a pé, o transporte das informagdes nao
dependem mais do corpo para chegar ao seu destino. Reportando para atualidade, em que as
idéias correm o mundo virtualmente, os muros que dividiam o interno e o externo da

comunidade comecam a desabar e embaralhar “dentro” e “fora”.

Exatamente essa fissura nos muros de protecdo da comunidade se torna
trivial com o aparecimento dos meios mecanicos de transporte, portadores de
informacdo alternativa (ou pessoas cuja estranheza mesma € informacdo
diferente e confiante com o conhecimento internamente disponivel) ja
podem em principio viajar tdo rdpido, ou mais, que as mensagens orais
origindrias do circulo da mobilidade humana “natural”. A distincia, outrora
a mais formiddvel das defesas da comunidade, perdeu muito de sua
significa¢do. O golpe mortal na “naturalidade” do entendimento comunitério
foi desferido, porém, pelo advento da informdtica: a emancipacdo do fluxo
de informacao proveniente do transporte dos corpos. (Bauman, 2003: 18)

Diante dessas mudangas, a homogeneidade possivel deverd, conforme o autor, ser

N

“pincada” em meio a “massa confusa e variada”. Estamos diante de inimeras potencialidades

e, portanto, distante de uma possibilidade de reconstituicio da comunidade imaginada. Nao



64

existe retorno. Uma vez desenraizados os costumes, resta recompor, tecer € emendar os
fragmentos.

O que vimos nas comunidades visitadas (Oxumare, que comentaremos no proximo
capitulo) foram discursos que transitam fortemente para recuperagdao de unidade, e as formas
de recuperacdo dessa unidade passam por recuperar as referéncias de suas tradi¢cdes. No
Candeal Pequeno de Brotas destaca-se um movimento que explicita novas formas de
articulacdo, movimenta-se no bairro a tradi¢do da religiosidade dos ancestrais e esta,
absorvida na contemporaneidade, transparece nas musicas em especial no Candombléss,
producdo musical de Carlinhos Brown, e nas dancas, resultando em uma atualizagcdo, e ndo
em um congelamento do passado.

Mergulhado na estética da mesticagem, o artista Carlinhos Brown se destaca ao
evidenciar o bairro com a sua arte, reaviva as praticas de antepassados locais, d4 cor as festas
de Santo Antonio, divindade da Igreja Catdlica que faz interface na religiosidade dos cultos
dos orixds, neste caso Ogum, o que abre os caminhos, que também € protetor e referéncia
divina do cantor. O artista reveste a sua performance com esta mistura de diversas fontes
culturais, e por onde passa acrescenta em seu repertério novos dados culturais. Sua musica se
fortalece nas fontes dos terreiros de candomblé, sua escola primeira, fundada na oralidade.
Dela absorve a complexidade ritmica que a constitui, que ndo paralisou como muitos
imaginam. Nesse repertorio da musica religiosa encontramos os registros do ritm patterns line
— caracteristicas encontradas na escuta dessas composicoes (Mukuna nas aulas de
Etnomusicologia), uma miusica viva. Ecoa essas influéncias e evidencia todas as aquelas que
recebeu desde a infancia, dos latinos aos americanos, na dan¢a e na musica.

Como agente comunitdrio, Carlinhos Brown se projetou na recomposi¢do do bairro,
reconectou-se com as matrizes africanas e historicizou sua gente, seu local de origem.
Projetou e evidenciou o que hoje chama de “favela do mundo”, como anuncia em seus
espetdculos internacionais. Uma nomenclatura que se assemelha a um slogan, mas também
uma demonstracdo do quanto pode a “periferia do mundo” movimentar o corpo e o povo do
“Primeiro Mundo” com suas dancas e cultura.

Na reinven¢do do cotidiano dirigimos nosso olhar para o que acontece “entre” estes
processos de apropriacdo e reapropriacdao. Quais as relagdes que se estabelecem neste
intervalo? Quais os micromovimentos que atuam nesses processos que mantém as culturas
tradicionais? Acompanhando as descri¢des sobre “os modos de proceder da criatividade
cotidiana”, Certeau (1994: 41) revela novas possibilidades de anélise, resultado de reflexdes

dos fluxos de poderes que se estabelecem nas sociedades.



65

Como empreendedor artistico e também social, cria as organizagdes que movimentam
os projetos de habitacdo e educacdo. Seguimos de forma cronoldgica as realizacdes e a
criacdo dos projetos que deram a visibilidade ao local. Em 1994 Carlinhos Brown criou o
Pracatum Acao Social — APS (organizacdo da sociedade civil, de direito privado, sem fins
lucrativos), trabalho que deu o impulso para criacdo de bandas musicais e de percussionistas;
acionou também melhorias para os bairros, o que resultou no programa T4 Rebocado;
encaminhou suas propostas para um desenvolvimento comunitdrio no qual visa educagdo,
saude, cultura, urbaniza¢io e mobilizac@o social. Reconhecido pela Unesco em 2002, o bairro
exercita a sustentabilidade tdo propagada na atualidade por intermédio da cultura e da
formagao musical de jovens.

O inventar e reiventar de cotidianos compara-se a musica e aos ritmos. Eles ndo se
repetem (Mukuna acentuava em aula que a musica e os ritmos ndo se repetem, eles se
reciclam). Assim também o faz o artista, que afirma pertencer a uma cultura mestica,
miscigenada. Carlinhos Brown € conhecido na Espanha como Carlito Marron. Ele, na sua
forma de ser, recicla e mistura simbolos, conserva seu pertencimento religioso (mantém seu
santudrio no Candeal), € dono de seus caminhos, assim como € seu santo Ogum. Segue
socializando os ritmos com tambores reciclados, timbaus (referéncias dos Filhos de Gandhi,
considerados uma réplica dos candomblés). Mistura a cultura oral a cultura da escrita nas
escolas que criou. A musica ndo € ensinada somente pelas técnicas da oralidade. Faz do
Candeal (bairro) um palco de estrelas e se projeta junto aos nativos como “favela do mundo”
(o milagre do Candeal). Faz do corpo um texto ao utilizar-se de indumentdrias que
comunicam a massa suas matrizes culturais, como também os corpos pintados do seu grupo
de musicos que nos remetem a tribos, em tempo real e tecnologizado.

A reciclagem marcante que nos apresenta €, entre outras, a sua gravacao Candombléss,
producdo importante que legitima sua conexdo com o pantedo dos orixds'%.

Nao desconsideramos as influéncias que marcaram a trajetéria e trabalho do artista.
Entendemos que as leituras e pesquisas realizadas até 0 momento nos remetem as fontes e aos
cultos dos orixas, ao universo do que denominamos de sagrado, a sabedoria viva confirmada

por Viana (2005).

"2 Hermano Viana: “Entdo, o que se toca no candomblé é tio contemporineo quanto qualquer pop.
Afirmar isso ndo é desrespeitar o candomblé, mas sim respeitd-lo verdadeiramente, ndo como
‘folclore’, mas como sabedoria viva” (19/10/1995).



66

CAPITULO 2 - RITUALIZACAO DO CORPO

Para o africano, o tempo ndo é a duracdo que impde determinado ritmo ao destino
individual; é o ritmo respiratorio da comunidade. Ndo é um rio que fui numa tinica direcdo,
de uma fonte conhecida a uma foz desconhecida. O termo tradicional africano abrange e
incorpora a eternidade em ambas as diregcoes. As geracoes passadas ndo estdo perdidas para
o tempo atual. Continuam, a sua maneira, sempre contempordneas e tdo influentes como
quando viviam, ou até mais.

M. Boubou Hama e Joseph Ki- Zerbo

Roger Bastide, o filho de Xang6 nas terras de Salvador.

O viajante que a noite erra nesses subtirbios, onde as habitagoes vdo se espacando, como que
se debulhando e cedendo pouco a pouco diante da floresta, ouve por vezes, subir detrds das

frondes, do fundo das trevas, o martelar surdo dos tambores sagrados,

enquanto foguetes riscam os céus, desenhando sobre eles novas estrelas. Cada foguete que

sobe é o sinal que uma divindade que veio da Africa possuir um dos seus filhos na terra do

exilio; cada estrela que repentinamente cintila acima das plantas em germinagdo indica a
by . €« » .

quem passa que uma divindade “montou em seu cavalo”, fazendo-o reviravoltear em torno

do poste central, mergulhando na noite do éxtase. Pois estes deuses sé podem
volver na medida em
que se manifestam no corpo dos fiéis.

Roger Bastide (2001)



67

2.1 O sagrado: formas de ritualizar o corpo

O autor de O candomblé na Bahia faz desta viagem ao interior dos ritos nagds nao
uma cronica, mas uma narrativa em estilo monografico, que revela um universo ‘“religioso
especifico”, povoado por divindades e homens “vivos e mortos”, “natureza e cultura”,
cerimoOnias de sacrificio, de oferendas, ritos de iniciacdo, de comunhdo. Segundo Fernanda
Areas Peixoto, que apresenta a obra acima citada, o ponto alto dos escritos de Roger Bastide
estd no ritual (andlise estrutural do transe mistico) que tem “cardter eminentemente teatral”,
um ensinamento que Bastide (2001) absorve das leituras de Michel Leiris.

Roger Bastide permaneceu no Brasil por dezesseis anos (1938-54), transitou de forma
interdisciplinar por vdrias dreas do conhecimento, da arte, da psicandlise, da histdria, entre
outras. Manteve um intenso didlogo com os intelectuais e pesquisadores brasileiros. Portando
uma perspectiva tedrica antietnocéntrica, tentou entender o Brasil por meio de multiplas
abordagens, pois era pelas pesquisas e observacdes que construia seus caminhos. Estudou
profundamente as religides afro-brasileiras, utilizou procedimentos como ‘“‘observacdo
participante”. Propagou a idéia de que temos que nos transformar naquilo que estudamos,
“transcender a nossa personalidade para aderir a alma que se encontra ligada ao dado
estudado”. (Bastide, 1983: 17).

Sua investigacdo transitou pela leitura de romancistas, poetas, artistas plasticos,
criticos. Analisou Euclides da Cunha, Silvio Romero e Joaquim Nabuco. Passou pela
producdo de Camara Cascudo, Gilberto Freire e Emilio Willems, bem como pelos estudos
africanistas de Nina Rodrigues, Arthur Ramos e Edson Carneiro, que favoreceram sua
reflexdo no sentido de entender a génese e a formacgdo da cultura brasileira. Bastide ndo se
deteve apenas na manifestacdo cultural, como muitos pesquisadores estrangeiros, conforme
destaca Peixoto na apresentaciao da obra O candomblé da Bahia.

Analisou em profundidade as religides afro-brasileiras com o objetivo de compreender
a “civilizacdo heterogénea com que se defrontava”, mapeou os olhares que discriminavam
indios e negros; investigou também os primeiros escritos etnograficos carregados de juizo de
valores e mais os dados coletados que lhe possibilitaram construir suas hipéteses.

A heterogeneidade da populacdo em uma terra de contrastes e aspectos dispares,
aspectos dispares “As civiliza¢cdes misturam-se nas cozinhas: azeite de dendé€ africano, beijus
dos indios, arroz, feijao preto brasileiros [...] se opdem pelas profissdes: modista francesa,
alfaiate italiano, remendao mulato [...]. O sociélogo que quiser compreender o Brasil ndo raro

precisa transformar-se em poeta” (Bastide, 1976: 15). Essas contradi¢des preocupavam os



68

estudiosos brasileiros que se perguntavam sobre as conseqiiéncias dessas realidades tdao
dispares para a formacdo sociocultural e socioeconOmica, principalmente com relacdo as
misturas de negros com os brancos e indios. A preocupacdo era com a mesticagem que
ocorria entre as populagdes, o temor de um ‘“desequilibrio [...] nefasto para o progresso do

pais” que j4 estava instalado nas reflexdes de pesquisadores brasileiros” .

Alguns dos autores chegavam a considerar tais disparidades como fatores
indiscutiveis de enfraquecimento intelectual e de anormalidades mentais. O
transe mitico dos fiéis dos candomblés, nas cidades; a tendéncia dos
campesinos para movimentos messidnicos, no meio rural, indicava a
existéncia de irrefredvel instabilidade emocional nas camadas populares,
conseqiiéncia da mescla de elementos raciais e culturais incongruentes; tais
manifestacdes patolégicas comprometiam o avanco da nacdo na senda do
progresso. (Bastide,1983: 18)

Roger Bastide tomou esses valores, que permeavam a discussao intelectual do Brasil
nas primeiras décadas do século XX, como referencial para os estudos de campo. No
desenvolvimento dos trabalhos foi distanciando-se das perspectivas iniciais, criando novos
caminhos e tomando assim uma posi¢cdo tedrica inversa a dos seus antecessores. Percebeu,
com o aprofundamento de seus estudos, que a heterogeneidade cultural, “longe de por em
perigo o equilibrio da sociedade ou das mentalidades”, tdo anunciada pelos tedricos
brasileiros por ele pesquisado e que lhe serviu para uma primeira leitura desta terra, era na
realidade um movimento de harmonizagdo para a continuidade da sociedade.

Atentamos para algumas observagdes desenvolvidas por Bastide (2001: 18) durante
suas pesquisas em candomblé. Para ele, o “transe mistico” possibilitava uma integracdo das
etnias, o ajustamento incessante e a coesdo interna das partes, que “ndo podiam ser tidas como
aberrantes ou patoldgicas”, “ndo se apresentavam de maneira desordenada ou selvagem”. Era
uma resposta diante das dificuldades, ndo estava pautado em sobrevivéncias de outros
tempos.“Tratava-se de elementos vivos, ativos, sadios, ‘elementos normais’ (Bastide, 1983:
19).

Os trabalhos desenvolvidos por Bastide teve repercussdao no mundo ocidental no
campo da sociologia e da psicologia social. As manifestacdes culturais, por muito tempo
consideradas “andmalas” ou “persisténcias arcaicas de épocas barbaras”, eram denominadas
pelos pesquisadores nacionais de “ilégicas”,“desviantes” pois olhavam a sociedade sob o
conhecimento fragmentado da ciéncia da época. Com suas investigagdes, Bastide conseguiu
deslocar o olhar dos analistas da sociedade brasileira para novas perspectivas metodoldgicas e

tedricas (1983: 19).



69

O momento em que se aproximou dos ritos do candomblé na Bahia e passou a estuda-
los tornou-se um deles. “Nascer de novo” em uma outra sociedade, ndo com uma “observagao
participante”, mas integrar-se ao mundo do outro, deixar a condi¢do de estrangeiro, nascer
num mundo diferente, “o mundo brasileiro”, filho de Xangd, europeu, protestante,
participante agora de um mundo de contrastes (1983: 20-1).

Esses estudos foram distanciando-se das reflexdes académicas brasileiras iniciais
sobre a populacao brasileira. Construiu a partir de estudos de Nina Rodrigues, Arthur Ramos
e Edson Carneiro a reflexdo sobre o candomblé da Bahia.

Nagdes diversas e tradi¢es diferentes: angola, congo, jeje-nagd (fala iorubd), queto,
ijexd — segundo Bastide (2001), por certos tragos do ritual podemos distinguir a nagdo, bem
como pelos toques dos tambores, pelo idioma dos canticos, pelas vestes liturgicas, pelos
nomes das divindades. Conforme seus estudos, “a influéncia dos iorubdas domina sem
contestacdo o conjunto das seitas africanas, impondo seus deuses, a estrutura de suas
cerimOnias € a sua metafisica aos daomeanos, aos bantos”, Em O candomblé da Bahia,
Bastide (2001: 29) estuda os candomblés nagd, queto e ijexa

A festa € apenas uma parte do ritual, pois os acontecimentos privados sdo mais
importantes que as festas publicas. Na apresentacdo do candomblé, Bastide (2001: 34-9). faz
uma divisdo dos momentos em que se desenvolve o ritual. Na seqiiéncia ele menciona as
seguintes etapas: o sacrificio, parte que estd reservada a um grupo pequeno de participantes
(ainda que poucos, todos devem ser integrantes da religido); a oferenda; o padé de Exu; o
chamado dos deuses; as dancas preliminares; a danca dos deuses; ritos de saida e comunh3o.

Nossos contatos com as praticas de danca religiosa aconteceram em algumas festas
publicas e por meio das entrevistas com os filhos-de-santo. Em busca de informacdes a
respeito do trato com o corpo, as formas de apropriacdo e seus usos, entende-se que a todo
instante este corpo € acionado. Ou seja, desde o momento em que ao pessoa € iniciada ou esta
por se iniciar, conforme depoimentos que veremos adiante, hd uma reestruturacdo € uma
integracdo do corpo por intermédio da purificacdo, da alimentagdo, dos cuidados. O corpo é
protegido, metamorfoseado, banhado em ervas, adornado. Nessas praticas, que se
conformaram na didspora brasileira, todas as acdes acontecem no corpo, seguem as tradi¢des
vivas.

Durante os nossos estudos a respeito do ritual que se realiza publicamente, tentamos
ampliar o nosso olhar para essas apropriacdes. Apesar de nao desprezar os diversos aspectos
da performance, tentamos exercitar o que pode o corpo, visualizar o que tem de corporeidade

nessas praticas, o que nos parece direta ou indiretamente ligado ao corpo. Em uma das etapas



70

do rito, o iniciado, quando tem o santo em sua carne, incorpora o universo ancestral, conforme
menciona Bastide (2001: 37): “Quando o orixd baixa, o negro € recolocado na condicdo de
africano, de participante da vida tribal de seus pais; entdo pisard com seus pés nus a terra, que
¢ também uma deusa”. A incorporagdo que ocorre € de um deus, do divino, mas também de
um universo, de uma concep¢ao de mundo. Apds a incorporagdo, as metamorfoses propiciam
novos semblantes, a reinvencdo de um outro corpo, ou mesmo um devir de possibilidade de
multiplos corpos, os quais se conectam com a vida, com suas histérias pessoais, que neste
transito entre o humano e o divino podem elaborar novas experiéncias de vida.

Como buscam as tradi¢des fincadas na ancestralidade, este iniciado que participa do
ritual deixa do lado de fora da casa o corpo profanado, fragmentado. Desde o0 momento em
que se iniciam os preparativos da festa de invocagao, os iniciados ja se preparam no sentido
de sacralizar o corpo. Os ritos de passagem sao realizados sob uma intensa purificagdo do
corpo. Nas reflexdes que se seguem encontramos 0s processos da limpeza do corpo que se
encontra profanado.

De acordo com Almeida (2000: 37), as crengas dos iorubas estdo ligadas as praticas de

uma cura natural.

As questdes fisiolégicas raramente estdo dissociadas da cura espiritual e da
concepgdo de vida e morte. As plantas estdo sempre presentes através do uso
das folhas, raizes, fruto e das arvores de vdrias representacdes simbdlicas,
vém como outros elementos naturais, insetos, cinzas, 0SSOS, OVOS € Mmuitos
outros objetos utilizados para a cura e prevencgdo de doencas [...]

Almeida (2000) relata que a mitologia ioruba concebe que as plantas e os alimentos
sdo componentes de cura, sdo presentes e riquezas dadas ao homem pelos deuses. E por meio
dos oriculos (Ifd) que se determinam os diagndsticos das doencgas. Na mitologia dos iorubas
conta-se que Orumild tinha como missao na terra distribuir o conhecimento e conceder
poderes aos humanos. O conhecimento da cura no universo desta populacdo, o uso da
medicina vegetal € conhecido como um poder divino. A lenda de Ossanyn e Orumnmila,

filhos dos mesmos pais nos conta que

uma guerra os separou e foram criados sem se conhecerem. Muitos anos
depois, Ossayin foi enviado para abrir as matas e a arar a terra para o homem
aprender a cultivar. Ele ndo pode recusar porque nesse tempo era o Gnico
homem que poderia ter a capacidade de identificar a existéncia e a
importancia das plantas medicinais e outras ervas encantadas indicadas por
Orumnmila. Sendo assim, enquanto Ossanyn se especializou em plantas,
Orumnmila, através do jogo de Ifa, indicava os diagndsticos e a origem dos



71

sintomas. Orumnmila e Ossanyn, segundo as tradi¢cdes, foram os primeiros a
conhecerem e a curarem as pessoas com plantas medicinais nas terras
Yoruba. (Almeida, 2000: 39)

Como parte da magia, os cantos, tidos como oragdes para os musicos do candomblé,
cumprem o que diz a tradi¢do oral (Hampaté Ba), tiram o corpo da estagnacdo em que se
encontra. A fala (cantada) € uma “materializacdo da cadéncia” que vibra no corpo causando

movimentos, reinvencdes de um outro corpo.

2.2. A purificacdo do corpo

O depoimento do professor dr. Roberto do Nascimento Paiva, ogd de Logum da Il
Axé Tokolé, casa de candomblé situada em Lauro de Freitas (BA), esclarece o processo da

sacralizag¢do do corpo por meio da purificacao:

A idéia aqui é a de explicitar alguns procedimentos ritualisticos da purificacdo
do corpo no candomblé.

Primeiramente, devo esclarecer que o termo “cura” é comumente associado a
cura médica, na cultura ocidental. No momento em que se estd inserido num contexto
do candomblé brasileiro, além da cura fisica, hd a cura espiritual. No candomblé, a
cura precisa ser visivel, momento em que haverd indicios fisicos dessa cura a partir
do espirito. As vestes devem ser brancas ou o mais claras possivel. Hd, na maioria
das vezes, amarrados aos antebragos, cordinhas de palha, em direcdo as axilas, que
protegerdo aquele corpo limpo durante os dias de preceito (resguardo).

Nesse caso hd uma diferenca que deve ser explicada: a purificacdo do corpo
para os que jd sdo filhos da casa e para os outros, clientes ou futuros filhos-de-santo.
Enquanto o filho da casa ou aquele que se iniciard na religido e se tornard um filho
deverd ser marcado, em seu corpo, por sinais dessa purificacdo, aquele que apenas
busca um tratamento, sem se envolver tanto em rituais ditos secretos, deverd
substituir as marcas por procedimentos nas vestes e no comportamento pos-ritual:
ndo ingerir  determinados alimentos e bebidas, ndo manter relacoes sexuais, ndo
[fregiientar ambientes aglomerados ou que tenham bebidas alcodlicas. Mas o que é
uma pessoa, definitivamente, curada no candomblé?

O primeiro passo é o corpo, a purificacdo deste para o ponto culminante que é o

encontro com o orixd, o santo da pessoa, o anjo de guarda mais intimo, a nossa mais



72

profunda consciéncia. Nesse passo acontecerd o ebo (detalhado mais adiante). Esta
prdtica limpa o corpo sujo. O que é ter o corpo sujo? Eo corpo que veio da rua, que
manteve relacdes sexuais, que ingeriu bebidas alcodlicas, que estd absorto em
pensamentos eminentemente materiais.

Esse corpo precisa ser purificado para sé entdo comegar o ritual, o qual é
caracterizado pela “festa” que, na nomenclatura do candomblé, é todo aquele
momento em que se vai entrar em contato com o divino, com os orixds. E a tinica
forma de se conectar com as divindades do candomblé serd pelo corpo. Somente ele
nos dard a oportunidade de fazer essa conexdo. Vale dizer que o corpo estd atrelado
aos nossos cinco sentidos, que, dentro da particularidade de cada um, sobretudo do
iniciado, essa manifestacdo se dard em cada sentido. Por isso no candomblé se
separa os que “incorporam” (rodante) o santo, o orixd e aqueles que ndo incorporam
(ogds-homens; equedes-mulheres). Quanto aos ogds, que é o meu caso, temos
algumas atribuicées numa casa de santo: uns tocam, outros cuidam dos animais a
serem oferecidos aos orixds, outros rezam, outros fazem trabalhos mais bracais. De
qualquer forma, todas essas atribuicoes sdo proporcionais aos cinco sentidos. Jd os
rodantes rodam com o santo, razdo pela qual sdo figuras importantissimas e que
merecem todo o cuidado e carinho nossos, pois estdo vulnerdveis no corpo, mas
totalmente perceptivos no espirito. Léem tudo, até os mais inconscientes pensamentos
das pessoas presentes.

Nessa festa ndo se pode prescindir da miisica, da voz do alabé (cantor) e do
toque dos tambores. Tudo isso ritualiza e concretiza a purificacdo. Para isso, todos os
atores — os que vdo dancar na roda, os que vdo cantar e os que vdo tocar e mais
aqueles que vdo cambonear (secretariar) o pai-de-santo — precisam também se
purificar para participar do ritual, cada um dentro da sua idade de santo, tempo na
religido e discernimento. Hd também aqueles que ndo precisardo se purificar, basta
estar presentes. Sdo os clientes, simpatizantes, curiosos, amigos e filhos de outras
casas.

O vestudrio é um elemento importante num ritual de purificacdo, pois as cores
também purificam. A cor principal é o branco, que é a cor da reflexdo, da protecdo e
do luto. Todos deverdo estar de branco, principalmente o iniciado ou aquele que serd
o foco da purificacdo. E importante mencionar que todo esse ritual tem um lugar

especifico para acontecer, que ¢ numa roca de candomblé, num terreiro de



73

preferéncia o mais natural possivel, com mata nativa, barracos de palhoca ou de
alvenaria bem simples, numa tipica alusdo as antigas senzalas.

Como elemento purificador, o ebo é composto de alimentos: verduras, graos,
farinha, azeite de oliva, dendé, dgua, ovos, cachaca e alguns objetos, como a vela,
sempre a branca, pois na umbanda sdo utilizadas velas de outras cores. Hd os
tecidos de chita, ora brancos, vermelhos ou pretos; alguidares (vasilhas de barro,
uma tigela), algoddo e polvora.

A dindamica do ebo se caracteriza por esfregar esses alimentos no corpo do
iniciante, e essa tarefa so pode ser desenvolvida por uma pessoa preparada: o pai-de-
santo, um 0gd ou uma equede, desde que todos bem antigos na prdtica ritualistica.
Deve-se obedecer a uma ordem nesse ritual, que é a mesma do xiré que irei comentar
posteriormente. Cada alimento representard a presenca de um orixd. Tudo comeca
com o Exu (o primeiro, o inicio, o mensageiro), o orixd mais corporificado, ou seja, a
sexualidade pura, as sensagdes sinestésicas todas, os nossos sentimentos mais
primitivos e selvagens.

Na seqiiéncia temos Ogum, o dono dos caminhos, Oxdssi, o cacador, Ossain, o
dono das folhas, do saber e assim sucessivamente, culminando com Oxald, o tltimo e
por isso o mais importante, o mais velho, o branco, a pureza, deus. Findo esse
processo, o iniciante ficard pelo menos uma semana (podendo chegar a até trés
meses) em completa abstinéncia. Pode até ir trabalhar, mas o ideal é que o iniciante
fique na casa de santo. Se isto ndo for possivel, deve permanecer em sua casa, pois a
pessoa fica como que uma crianga, um bebé recém-nascido, totalmente sensivel as
coisas. Logo a sua residéncia deverd ser um campo de paz, jamais o contrdrio.

O ebo como elemento purificador tem miiltiplas funcées: purificar para o ritual
quando se é filho-de-santo ou curar doengas do corpo e as de cunho psicologico,
quando se é cliente ou simpatizante.

Tudo no candomblé é dual — o bom e o mal, o que é filho-de-santo e o que ndo é
(cliente, ndo iniciado). Uma vez que este cliente estd purificado, pode se conectar com
o seu orixd, o dono da sua cabeca, do seu destino. No iorubd (lingua das rezas que os
orixds entendem), a cabegca se chama ori, e tem-se também um pré-ritual, antes na
iniciacdo de feitura, que é quando o iniciante serd consagrado um filho-de-santo,
denominado bori. Tanto o cliente como o filho-de-santo carregam consigo a presenca
do seu orixd, e o ideal é que ele esteja sempre conectado ao seu orixd para que o sinta

conectado ao seu corpo. Logo, ou se estd conectado ou ndo se estd.



74

Outra dualidade é a imaginacdo e a percepcdo, o real e o virtual. A
verossimilhanca é sempre uma constante nessa dualidade. A imaginacdo estd ligada
aos seus desejos e a projecdo destes;, a percepcdo estd ligada a realidade, a uma
verdade. E comum confundir o real com aquilo que se deseja. Dai a importancia da
ponderacdo por parte dos pais-de-santos e seu grupo mais proximo.

Com isso, a purificacdo do corpo estd totalmente completa, o iniciante passa a
ser um iniciado e poderd ajudar seus irmdos de santo, os amigos da casa, as pessoas
em geral, sempre buscando sua purificacdo ao longo de toda a sua vida, sabendo que
ndo serd apenas um ritual que o purificard adeternum, mas sim os comportamentos
éticos, pacificos e sauddveis.

A purificacdo é total no sentido da integracdo do corpo ao universo religioso.
Destacamos que entre esses movimentos de purificagcdo temos os cantos miticos que
aceleram este processo de integracdo. Posteriormente, nas festas, é um dos aspectos
que favorecem os processos de incorporagdo. As melodias que acompanham os rituais
escapam das concepgoes ocidentais de estética; elas tém uma fungdo, sdo as misicas
funcionais.

Esta musica fica a cargo dos ogds ou alabés, que aprendem a miisica, a
utilizagdo dos instrumentos musicais por meio da cultura da oralidade, e exercitam-se
muito na escuta do outro. A “orquestra do candomblé” compoe-se de atabaques
(rum, pi e lé), agogos, cabacas, chocalhos, agbé (piano de cuia), adjd, xeré (usado em

festa de Xango).

O oga de Ylé Axe Yemonja, José Fernandes da Costa Neto (omo t-rin t-ogun), foi

evangélico dos dezessete aos dezoito anos e relata:

Meu pai e minha mde freqiientavam o candomblé e convidaram-me para ir a uma
festa. Nesse dia havia faltado um oga, e a mde- de-santo, que sabia que eu tinha
praticado capoeira e tocava atabaque, pediu-me para ajudar. Depois fui em mais
duas festas e so fiquei assistindo no terreiro. A seguir, decidi entrar no candomblé e a
mde-de-santo confirmou que eu era oga [...]. A minha atuacdo é dentro de uma casa,
dar rum para o santo — rum é o toque; ‘o pé de danca’, o alabé caminha sempre ao
lado da mae-de-santo. Dentro da hierarquia do candomblé, onde a mde-de-santo

estiver, o alabé tem que estar ao lado dela. Existem vdrias festas em que os babds e



75

ids, as mdes e pais-de-santo, sdo convidados, e se em uma dessas ocasioes o orixd do
babd ou da id vier para parabenizar o dono da festa, a importancia do alabé ao lado
do pai ou da mde nesse momento é fundamental. O alabé precisa ir ao tambor
imediatamente para dar o rum a mde ou ao pai-de-santo”.

As cantigas que se escutam durante um ritual de candomblé sdo as oracoes. Os
filhos desta religido so podem cantar quando estdo em paz. Se ndo estiver em paz no
coracdo ndo deve cantar, pois ndo é uma cang¢do é uma reza. O ritmo desenvolvido
pelo alabé marca o passo. Sdo vdrios os toques: ijexd, barra vento, samba de

caboclo.[...].Nunca hd planejamento antes.

Nos conhecemos vdrias formas de tocar, visitamos muitos terreiros, outras
festas, obrigacoes. Visitamos também terreiros de umbanda. Com estas visitas,
encontramos outras cangoes, e sentimos que é a can¢do certa.

A mde-de-santo aprende vdrias linhas religiosas, porque chegam filhos de
diversas casas. Como trabalhar com as diferencas? Temos que saber como age o
outro lado para colher o outro filho que estd chegando. Ndo conseguimos explicar
como é a incorporagdo porque ogd ndo pode incorporar. [...] O que a gente entende é
cabe aos ogds puxar uma ora¢do para agitar o filho que estd incorporado. O
instrumento ocupa o espaco para fazer com que este filho penetre na vibragcdo para
receber [...] poder do 0gd do alabé no xiré. E chamar o orixd de qualquer filho, este
0gd ou alabé consegue colocar um orixd de mde-de-santo em terra. Tem o poder de
ver tudo que estd acontecendo, inclusive no espiritual. O alabé tem esta sensibilidade,
€ vidente, vé antes de acontecer no xiré. Comunica¢do e poder, eu consigo levantar
uma mde-de-santo se ela cair ou passar mal. O tambor tem a forca de chamar um
orixd, o tambor tira a energia negativa. A miisica de lansd tem que ser mais gitada,
guerreira. O toque barra o vento como se estivesse brigando, guerreando, enquanto
lemanja é super trangiiila, relata Vagner Serafim Nicoleti, também alabé e atua junto

a José Fernandes.

2.3. A festa dos deuses

O chamamento dos deuses acontece nas festas, momento em que se encontram
presentes os filhos-de-santo, iniciantes (purificados), simpatizantes, observadores e
convidados especiais. Todos convivem sob os principios das tradicdes, as quais, antes de

qualquer ritual, reverenciam os intermedidrios entre os homens e os deuses. Entre eles os



76

tambores, que, assim como os filhos-de-santo, sdo purificados e passam também por rituais de
sacralizacdo até atingir o status de divindade. Estes ritos sdo presenciados apenas pelos
iniciados mais graduados e o grupo de instrumentistas. Lody (2003: 68-9) descreve todo o
processo de preparagdo dos tambores até o momento em que entra em cena nas festas

publicas.

z

Na época das festas, cada atabaque é “vestido” com uma tira de pano,
colocada no corpo do instrumento e arrematada com um laco. [...] 0ja [...].
Esse ato de “vestir o atabaque” € prerrogativa de pessoas iniciadas, podendo
ter participacdo feminina, alids, uma das raras participagdes da mulher na
musica do terreiro. [..] O misico-instrumentista, na hierarquia do
candomblé, é da maior importincia. Ele estabelece, pela miisica, contatos
com os deuses africanos e participard da quase totalidade dos rituais secretos
e publicos. Faz parte das atribuicdes saber tocar os ritmos, os empregos
corretos desses ritmos para os momentos das liturgias, cuidar dos atabaques,
alimentando-os periodicamente e vestindo-os nos dias de festa. [...] A
miusica executada pelo trio de atabaques estd assentada num rigido
conhecimento de polirritmos, chamados “toques”. Cada toque € executado
pelo conjunto de trés atabaques.

A festa de Oxo6ssi do babalorixd Kacild-Orumild foi um ritual realizado em um
domingo do més de marco de 2006, em Sao Paulo, em uma regidao préxima a rodovia Castelo
Branco. Quando chegamos, avistamos muita gente aguardando o inicio das festividades.
Grande parte dos que estavam do lado de fora vestia roupa branca, € a0 nos aproximarmos
havia algumas pessoas recepcionando. Fomos entrando e nos acomodando nos espacos
disponiveis.

No centro da sala na qual foi realizado o rito havia um arranjo de flores vermelhas e
brancas que simbolizam o axé da casa. Nas paredes, muitas fotos de pais-de-santo do
candomblé da Bahia, todas as janelas com cortinas azul-clara, cor de referéncia de Oxdssi. Na
porta de entrada, no lado interno da sala, acima do batente havia dois potes, o ibd, pote onde
sdo colocadas as oferendas de buzios para a defesa da casa. “ibd do santo”, o que equivale na
linguagem do Candomblé como assentamento do santo”. (Lody, 2003: 108)

Uma mulher vestida de branco comega a andar no centro da sala fazendo os ritmos de
chamada com um instrumento conhecido por adja. Esse momento € conhecido como xiré.
Estes ritmos intermitentes comeg¢am a vibrar por todo o ambiente. As pessoas que estavam
dispersas, conversando, ou espalhadas fora da casa e nos arredores, vao lentamente se
organizando. Umas se dirigiam mais ao centro e outras se afastavam, buscando espaco de

visibilidade. Como que atraidas por um ima, vao se aglutinando, formando um circulo que se



77

fecha em torno dos participantes, e sob repeticdes intermindveis do adjd comegam a entoar os
cantos e bater os tambores.

Na musica ocidental as células ritmicas que se repetem sdo denominadas de ostinatos.
Estes criam lentamente um ciclo repetitivo que captura a linha de tempo dos participantes do
ritual. Os ritmos vao preenchendo os espagos vazios e tomando conta dos corpos. O
observador atento a essas estruturas ritmicas sente a divisdo e a for¢ca que se estabelece, uma
fronteira entre o tempo corporal interior e o tempo corporal exigido no exterior e que o ritmo
dos ostinatos capturam.

Os membros da casa se mobilizam ao som do adjd, sdo convocados para a festa, e os
ritmos continuam insistentemente. A populacdo que se aproxima do centro tem seus papéis
definidos. Preparam-se aquecendo o corpo para o momento da descida dos deuses.. Todos a
postos aguardam os primeiros toques. As indumentdrias, sofisticadamente bem apresentadas,
demonstram a importancia do rito e do investimento para o participante.

Os atabaques se fazem presentes. Tocados com varetas, preparam as chamadas para as
cangdes (rezas, conforme relatou o oga José Fernandes) dos orixds. O primeiro a entrar €
Ogun, em seguida Oxdssi, Abaluaié, Ossanha, Nana, Oxumaré, Oxum, Ewa, Iansa (orixa da
tempestade) Xangd, Oxald, Oxoguia, Lugundé (filho de Oxum com Oxéssi, Iroko (vem na
festa com Ox0ssi). Na seqiiéncia, eles percorrem o espaco na danga de cada orixd que entra.

Os ogas, entidades ritualizadas para essas festas, conforme j4 descrevemos, tocam os
atabaques, os quais sdo devidamente paramentados com o0j4, fitas da cor do orixa
homenageado ou branco. S@o em nimero de trés e, de acordo com a nacdo seguida pelo
candomblé, adquirem nomes diferentes, do maior para o menor tamanho, cada um com som
diferenciado de acordo com o tipo de toque ou o tipo de som que queiram dar, percutidos com
as maos e com varetas de madeira.

Depois do xiré, que € momento de agradecimento e louva¢do em comunhao com todos
os presentes, forma-se a roda de Xangd, que louva o chido, a terra, o dono da casa de
candomblé. Alguns se debrucam sobre o chdo para agradecer

Ap6s a louvagdo, os ritmos comegcam com uma dinamica mais rdpida, assim como as
cantigas. Nesse momento os filhos da casa pedem que ‘“‘estas divindades déem a honra da
presenca”’. A festa comeca com Ogun, no xir€. Na preparacdo para a danca dos deuses ndo
existe a possessdo. O momento cria um ambiente de possibilidades para a entrada dos orixas.
Durante quase uma hora canta-se e danca-se para criar uma ‘“cristalizacdo energética”
(definicdo dada por V. Santana entrevistada apds o ritual): “Ox6ssi € um cavaleiro. As

pessoas quando cantam a musica de Oxdssi movimentam-se como o cavaleiro em cima do



78

cavalo”.. A entrevistada relata algumas sensacdes do corpo no momento de preparacdo para
receber o orixa: “O corpo vai junto. A pessoa, quando tem a possessdo, perde a consciéncia do
corpo, alguns perdem parcialmente o dominio. A possessdo provoca uma dorméncia, ela se
sente num outro espago. O corpo estd sendo ocupado por uma forca maior, que € o orixa”,
conclui.

A festa da qual participamos teve um primeiro momento de preparacdo, a chamada
dos deuses (termo utilizado por Bastide, 2001), conhecido como xiré, no qual deve-se antes
reverenciar o santo que tradicionalmente todos os rituais dessa natureza reverenciam. As
dancas preliminares come¢am com o Exu, o intermedidrio entre divindades e humanos; a
seguir sdo realizados cantos e dancgas para todos os santos, e termina com Oxald, “senhor do
céu e o mais elevado dos orixds”. As culturas afro-brasileiras realizam festas para os seus
orixds, um acontecimento extremamente importante para a religido. Segundo Amaral (2002:
30), a festa de candomblé é “uma das mais expressivas instituicdes dessa religido”. Nessas
praticas encontramos uma ‘“‘diversidade de papéis”, uma rede de relacdes que ndo passam
somente pelas nagdes, pelas identidades e fiéis que louvam seus deuses. No momento da festa
religiosa, estabelece-se uma rede de sociabilidade — a economia, o prazer, o lazer, a estética,
entre outros aspectos citados pela autora. Podemos nos conectar com o conceito de “fato
social total” inserido nas andlises de Marcel Mauss.

A festa € ritual de renovacdo e purificacdo, momento em que se “vive o mito”, “o
sonho”, momento das trocas, circulagio de riquezas. E o instante escolhido para mostrar seus
deuses, a celebracio coletiva e a apresentacio de novos membros da religido. E momento de
consciéncia de seus mortos, da comunhdo das etnias. Na festa, o grupo se solidariza. E
“identidade do culto”, é uma “vitrine”, “o momento em que os humanos recebem os deuses
em suas casas, as vezes em seu proprio corpo”, afirma Amaral (2002: 32). As festas ocorrem

durante o ano:

[...] em janeiro costumam acontecer muitas festas de Caboclos, na época em
que se comemora Sdo Sebastido, quando também acontecem muitas festas
para Ox6ssi. Em fevereiro, antes do inicio da Quaresma, acontecem muitas
festas para Ogum (por ser o inicio do ano), o que também pode acontecer em
abril (dia de Sao Jorge) ou junho, quando ele é sincretizado em Santo
Antonio. Por ocasido do inicio da Quaresma, faz-se/ a festa de Oxaguid
(Lorogum) [...] Em junho sdo freqiientes as festas de Xang6 (muitas vezes
sincretizadas com Sdo Jodo ou Sdo Pedro) [...] Em agosto [...] festas de
Obuluaié, sincretizado em Sdo Lazaro ou S@o Roque [...] Em setembro
acontecem centenas de festas de erés (ou ibeji, as entidades infantis do
candomblé), em razdo do sincretismo em Sdo Cosme e Sdo Damido,
comemorados a 27 de setembro. Também em setembro ocorrem as festas
das Aguas de Oxald (um ciclo de trés festas que se realizam durante trés



79

semanas), [...] seguindo-se o preceito do candomblé de que tudo (inclusive o
ano) comeca com Exu e termina com Oxald , que € sincretizado em Cristo.
As festas das iabas (orixas femininos) [...] costumam acontecer em
dezembro devido ao sincretismo,mas podem acontecer em qualquer época
do ano. Amaral (2002: 33-4)

Nesse calendério existe a festa de Iemanjd, que geralmente acontece nos meses de
dezembro ou de fevereiro. E uma festa em que se homenageia a deusa das dguas do mar, que,
segundo pescadores da regido de Rio Vermelho em Salvador, lemanj4, € a unica festa nao
ligada a Igreja Crista.

Duvignaud (1983: 75) relata as passagens de uma festa, “dancas do mar” no nordeste

brasileiro que mistura as crencas cristds com ritos dos descendentes de africanos.

Cada grupo traz consigo os seus deuses, 0s seus ‘“orixds”, pois
depende da seita e, s6 dela, que tais entes aparecam nos longos serdes
de danc¢a ao som do tambor, nos barrancos construidos de tdbuas com
um esteio no meio que reconstitui, a0 mesmo tempo, o centro do
mundo e o entrelacamento da palhoca africana, perdida com o pais de
origem. O que se via na ocasiao é o mergulho na 4gua azul e a
renovacdo com o mar (que banha também a Africa e que ja foi
navegado in illo tempore em dois séculos). O pacto € anualmente
renovado [...]. Acampado pelas imediacdes, sobre a imensa praia, 0s
grupos sentam e cantam ou salmodiam uma mistura de portugués e
africano em invocagdes a Maria, uma vez que Maria representa
oficialmente o casamento dos terreiros com o mar, uma Maria
esculpida em madeira e pintada de um azul lavado que se vai, logo a
seguir, mergulhar nas ondas — e que talvez se confunda com a
divindade das 4dguas, lemanj4, a sereia do pais dos Yoruba.



80

»
J.r. J '
§ h
7, j .
." 4

Imagem 1 - lemanja

Também aconteceram outras comemoragdes, como aniversarios de iniciacdo (feitura),
“sagrado”, “agradecimento”. O preparo da festa mobiliza todos os seguidores da casa. Antes
de iniciar os preparativos, jogam-se os btizios para verificar os caminhos que serdo seguidos, .
Decididos os caminhos, acionam-se os seguidores para se conseguir ajuda para o evento.
Forma-se uma rede de colaboradores, que buscam ajuda nas casas (candomblé), escolas de
samba, lojas de artigos religiosas, boates gays, parentesco de santo e nacdo, afirma a
pesquisadora. “A rede de informacdo do povo de santo € tdo eficiente que no candomblé é

costume dizer, no candomblé, que “se voc€ ndo quer que saibam de uma coisa, ndo deixe que



81

acontega”. Pois, se acontecer, todos saberdo mais cedo ou mais tarde, tenha o fato acontecido
na dimensdo publica ou privada da vida do individuo que vive nessa religido.” Amaral 2002:
36).

Todos contribuem com as tarefas do terreiro. A descri¢do feita pela pesquisadora
(Amaral, 2002: 36-42) ¢é rica em informacdes sobre todos os procedimentos que ocorrem na
preparacdo da festa, como os alimentos que serdo utilizados, os cuidados com as roupas a
serem confeccionadas, os aderecos dos atabaques, as flores, a limpeza do local, a cozinha,
lugar onde sao transmitidos muitos conhecimentos do candomblé.

A parte publica da festa de candomblé, por suas caracteristicas intrinsecas de ludismo
— 0 canto, a cang¢do, o ultrapassamento do “eu” no transe, um figurino e papéis previamente
conhecidos por todos os que dela participam —, assume ares de drama ritual, semelhante a
representacao teatral, em que sdo vividas as historias dos deuses e a do povo-de-santo.

Conferimos em Festas e civilizagoes de Duvignaud (1983: 222) uma discussdo a
respeito das festas. Nas linhas discutidas pelo autor encontramos uma distincao entre festa de
participacao e festa de representacido, muito comumente encontrada nas sociedades complexas

COomo as nossas.

Diremos que a festa, assim como o transe, permitem as pessoas e
coletividades sobrepujarem a “normalidade” e chegarem ao estado onde tudo
se torna possivel porque o individuo, entdo, ndo se inscreve apenas em sua
esséncia humana, porém, em uma natureza, que ele completa pela sua
experiéncia, formulada ou ndo. O sistema de festa [...] implica, como o
transe no qual ela tem expressdo mais freqiiente, a intensidade de uma
natureza descoberta por intermédio das manifestacdes extremas. [...]. O
transe ou os fendmenos de possessdo constituem, assim, um meio de
abordagem da festa. A descoberta de um modifica o sujeito que se engaja
nesta confrontagdo, na medida exata em que o primeiro € transformado.
Coletivo ou individual, o conhecimento que a festa promove orienta a
descoberta da forca de uma destruicio de que a consciéncia pessoal ndo
participa. Tornar-se outro, identificar-se com um personagem imagindrio
ndo é, como se costuma dizer, um ato psicoldégico; é a revelagdo ou o
encontro de uma evidéncia que pde em julgamento todo um sistema de
cultura e restabelece, por certo periodo, um didlogo do homem com a
natureza que recusamos como todo empenho.

Seguindo o pensamento de Bastide (2001), retomamos a idéia do inicio deste capitulo,
quando o pesquisador francés percorre regides de Salvador que naquele momento nao
estavam urbanizadas. Ele menciona o martelar surdo dos tambores sagrados enquanto

“foguetes riscam os céus, desenhando sobre eles novas estrelas. Cada foguete que sobe”,



82

confere Bastide, “é o sinal que uma divindade veio da Africa possuir um dos seus filhos na
terra do exilio”.

Os deuses entram em cena, anuncia Amaral (2002: 47). Segundo sua descricao, os
orixds “vém a terra”, incorporam em seus filhos para dangar. A autora usa o termo “brincar no
xiré “termo que em ioruba significa exatamente brincar, dancar, divertir-se”. No conjunto de
gestos representados nas performances de cada orixd que descrevem corporalmente as suas
caracteristicas, os mitos sdo revividos e apresentados. Todos os personagens do “drama
religioso” entram em cena, cada um com a chamada da musica, e todos que participam do xiré
dancam com os gestos do orixa que acabou de chegar. A cada orixd, uma dang¢a, um canto, um
ritmo. “Os deuses incorporam seus eleitos e dancam majestosamente: usam roupas brilhantes,
ricas, coroas e cetros, espadas e espelhos, sdo os personagens principais do drama religioso”
(Amaral, 2002: 48).

Acrescentamos uma reflexdo de Amaral (2002) aos papéis atribuidos a cada

participante da casa:

[...] a constru¢dao de papéis rituais ndo se faz somente na festa, mas
principalmente nela que eles se expressam em sua plenitude, pois é quando
se encontram reunidos todos o0s membros do terreiro que podem — no
“palco” que € o barracdo —  contracenar entre si na presenca do publico
assistente, que, em muitos casos, pode também atuar, acompanhando
com canto, palmas, louvagdes os “atos” representados ali. [...] Nesse
“teatro”, cada papel é construido com base numa série de mitos, movimentos
ritualizados, roupas, emblemas proprios, sons, cores, além € claro, de tempo,
conhecimento, direitos e deveres especificos. [...] todos os papéis religiosos
sdo vividos intensamente, numa atuacdo sincrOnica, cujos elementos
ordenadores sao dados pelo xiré.

O xiré apresenta a visdo de mundo e complexidade do grupo. Ele costura “a atuacao
dos personagens religiosos em funcdo dos papéis e dos momentos adequados a sua

representacdo”. Amaral exemplifica ( 2002: 52)

Primeiro toca-se para exu, no padé (porque ele é o intermedidrio entre os
homens e os orixds, entre 0 mundo do além e o da terra, é ele que chama e
traz os orixds a terra), depois para ogum (porque é dono dos caminhos e dos
metais e sem ele e suas invencdes da faca e da enxada o sacrificio aos orixas
e o trabalho na terra estariam impedidos, nada haveria neste mundo — ogum
é, ainda, irmdo de exu), oxdssi (porque € irmao de ogum e porque estd ligado
a sobrevivéncia através da caca e da pesca), obaluaié (porque € o orixa das
cura e das doencas ou aquele que as traz), ossaim (dono das folhas que
curam, daf sua ligacdo com obaluai¢) oxumaré (deus do arco-iris, por sua
ligacdo com xangd, como seu escravo e aquele que faz a ligacdo entre o céu
—nuvens — e a terra), xango (deus do trovao e do fogo, trazido por oxumaré),



83

oxum (esposa favorita de xangd e deusa do amor e da fertilidade), logun-édé
(o filho de oxum com oxdssi), iansd (a deusa dos ventos, que no mito criou
logun-edé juntamente com ogum quando oxum o abandonou), oba (deusa
das 4guas revoltas, tida em muitas casas como irmd de iansd e a terceira
mulher de xangd), nand (a mais velhas das iabds, deusa da lama primordial,
tida com o mae de iansd e uma das mulheres de oxald), iemanja (deusa do
mar, dona das cabecas e mulher de oxald) e, entretanto, seguem outra ordem,
que pode privilegiar o parentesco em lugar das relacdes miticas entre os
orixds.

A ordenagdo acima € que dd o rumo da reunido, “norteia os acontecimentos da festa”,
marca os “momentos apropriados”, momentos de reveréncia, acompanhados pelo “histérico
musical” do grupo, o uso do “pad”, que sdo as palmas ritmadas. Nesta seqiiéncia de descri¢ao,
a autora da destaque as caracteristicas da festa, que tem sua forma de ser de acordo com a
nacdo de origem. Os ritmos seguem a nacdo de origem. As entidades (orixds) sdo acionadas
por meio dos ritmos e da musica, e é nesse momento que os transes acontecem. A intensidade
deste momento € “dinamizada pelo ritmo dos atabaques, [...] 0os orixds expressam suas
caracteristicas através dos ritmos particulares, criando um momento musical em que elas se
tornam inteligiveis e plenas de sentido religioso” (Amaral, 2002: 54).

Encontramos nas descri¢des do xiré dadas pela autora que o candomblé para muitas
pessoas € o lazer, € o momento lidico, “candomblé é boate de pobre” (apud Sandra de xangd
Amaral, 2002: 54). Apés o xiré é que acontecem as “rodas de samba”, enquanto, namoram e

flertam.

No candomblé, de fato, hd muita diversdo nas festas. Além das dancas dos
orixds, verdadeiros “espetdculos” de musica, de danca e de figurino, ha
depois o ajeum, quando sdo servidas aos presentes as comidas “de santo”.
Enquanto isso, contam-se piadas, dancam-se sambas, conseguem favores dos
assistentes para os iniciados. A festa é também uma espécie de “jogo”, que
consiste em reconhecer pecas, cddigos, decifrar signos (que orixd é aquele
que virou, qual a sua qualidade, o que as contas penduradas no pescogo
“dizem”), uma espécie de texto j4 muito conhecido que se acompanha
praticamente “dizendo” as falas dos personagens junto com os atores. Uma
festa de candomblé s6 tem “fim” quando outra comega a ser gestada. Até 14
servird de assunto cotidianamente nos terreiros e entre as pessoas que dela
participam. Serd avaliada quanto ao rigor ritual, quanto a fartura da comida,
quando a assisténcia, a beleza, a etiqueta etc.

As conexdes que se estabelecem nesses encontros, o modo de fazer e de ser dos
individuos que se vinculam a comunidade de candomblé favorecem uma expansao do mundo
dos comuns para o mundo divino, e por sua vez as atitudes dos deuses se assemelham a dos

humanos. As fronteiras sdo frageis e as narrativas miticas nos mostram o quanto de humano



84

existe nas biografias dos mitos. Estes reproduzem os conflitos, os dilemas, e os sentimentos
dos humanos sdo ancorados em um corpo humano. Os deuses se mostram ndo inseridos nos
conceitos de perfei¢do, mas da complexa fragilidade do demens (Morin)

Contrariando as filosofias ocidentais, que se esquecem do corpo no cotidiano, como
ocorre historicamente nos rituais religiosos cristdos, que retiram o corpo de cena, no
candomblé ndo existe a possibilidade de exclusdao do corpo. Este é evidenciado e valorizado
desde a passagem pelo primeiro portal do “territério sagrado” até um dos momentos mais
altos de sacralizacdo, que € a incorporacdo. Existe no “povo-de-santo” a visdo de “totalidade”
na qual se entrelaca a “mente”, o “corpo” e a ‘“coletividade”, todos aspectos destacados na

apresentacdo do universo da tradi¢do oral (Hampaté Ba).

2.4. Os mitos

Conforme Keleman (2001:18), a ligacdo do homem com o mégico e o mitico auxilia
na “incorporacao” na organizacdo de seu espaco, de sua continuidade e identidade, nas suas
maneiras de agir e de se comportar. E o sentido da busca de uma ordenacio em uma
linguagem inteligivel, para quem a cria. O mito da voz a realidade interna, promove uma
corporificacdo de nossas histdrias, traz para a consciéncia nossos dramas. “Uma histéria que
brota da histéria do processo corporal para orientar a vida e indicar valores” (Keleman, 2001:
27).

Comecamos pelo mito que nos conta a respeito de um mensageiro que andava pelas
terras africanas dos povos iorubas conhecido como Exu. Ele tentava encontrar solucdes para
os problemas que afligiam tanto os orixds quanto os homens. Aconselhado a escutar as
narrativas de vida de todos que dividiam a Terra com os homens, ou seja, os animais, as
divindades, o conhecimento acumulado foi dado a um adivinho (Orumild, Ifd), que por sua
vez o transmitiu aos “pais dos segredos”’(Babalads) (Prandi, 2001: 17).

O padé (reunido) de Exu é uma prética inicial em qualquer ritual de candomblé. Os
Filhos de Gandhi (candomblé de rua) realizam primeiro a cerimdnia, como pudemos
testemunhar em frente ao Museu de Jorge Amado (Pelourinho — Salvador), ligam-se ao
sagrado antes de qualquer saida em procissdo, pedem permissdao a Exu antes de continuar a

caminhada em dia de festa. Assim, envolvidos nos ritmos de ijexd, temos um espelho das

sonoridades e ritos do candomblé de rua.



85

7z

Seguindo a descricdo de Augras (2008: 91), Exu, a rigor, ndo € orixd, “mas sim
personificacio do principio de transformagdo”. O primeiro a ser invocado. Um trickster”,
define Augras (2008: 91-9). Na sua descri¢do a respeito da figura, pontua as especificidades

de ser da divindade mais jovem dos orixds.

Concede o seu apoio a quem lhe oferece sacrificios, mas a alianga tem que
ser constantemente renovada. Como a prépria vida, transforma-se sem parar,
e assim faz o universo funcionar. Esse funcionamento, porém, ndo ¢
uniforme. Exu muda o jogo a seu bel-prazer. Enreda e desenreda os
caminhos do mundo. [...] Sdo inlimeras as pecas que prega. Nao expressam
malignidade, antes resultam dessa pluralidade, essa polivaléncia, essa
capacidade de ser um e multiplo, imutdvel e cambiante que faz a esséncia de
Exu [...]. Tudo o que se une, se multiplica, se separa, se transforma, tudo
isso € Exu. Exu € vida com todas as sua contradi¢des e sinteses.

Imagem 2 - Exu

B Trick : habilidade, proeza, artimanha, ardil, estratagema, truque, trapaca, prestidigitacdo,
brincadeira, peca, tique, habito peculiar, cacoete [...] (Houaiss, 1998: 819).



86

Feitos os cerimoniais para Exu e cumprindo as préticas e tradi¢des de reverencid-lo
antes de qualquer ritual, um dos primeiros mitos que trabalhamos foi Ogum, pai protetor
festejado e mito reavivado nas terras do Candeal. Carlinhos Brown € filho de Ogum, cujo
simbolo mitico é da atividade criadora, orixd do progresso, da tecnologia, que abre os
caminhos. E mais visto como guerreiro.

Relembrando que a comunidade do Candeal Pequeno de Brotas retoma suas raizes
historicas (Lima, 2001), a visibilidade do artista (Carlinhos Brown) na década de 1990
promove uma revisdo das préticas culturais. Carlinhos Brown e os timbaleiros “resgatam as
tradicoes do culto a Ogum”. O candomblé vira a fonte inesgotdvel para as criacdes do artista,
a comecar pelos objetos e a estética encontrados no seu camarim, que mais se assemelham a
um centro de candomblé. Desde a entrada nos deparamos com adornos com as folhas de
palmeiras desfiadas, segundo Pierre Verger (2000), mariow (ioruba): “Era o traje que Ogum

usava outrora’.

Imagem 3 - Ogum



87

Muitas atitudes tomadas pelo artista sdo remetidas as suas ligagdes com Ogum —
“Filho de todos os orixds e protegido por Ogum” (Isto E Gente, 19/2/2001). Oficializada a sua
ligacdo com os orixds, a produ¢do sonora de Candombléss “atualiza os pontos de candomblé”
e reforca as matrizes complexas das sonoridades do candomblé na musica popular brasileira.
Viana faz uma referéncia importante que utilizamos em nossa pesquisa para fundamentar a
nossa percep¢ao com relacdo a arte de Carlinhos Brown e as fontes do candomblé: “A musica
do candomblé ndo ficou parada no tempo, como era na pré-histéria da Nigéria. Ela se
transforma constantemente. Nao havia candomblé na Africa como o que hd hoje no Brasil, e
sua musica - misturando ritmos de povos diferentes que passaram a conviver em terreiros
brasileiros - € uma criacdo do século XIX, que ndo ficou estitica no século XIX e que

provavelmente vai continuar apresentando novidades constantes. Entdo: o que se toca no
2 2 e~ N 99 . .
candomblé é tdo contemporianeo quanto qualquer pop ".. Associadas a estas producdes do

cantor relembramos que as dancas apresentadas em seus shows nos remetem a coreografias
religiosas de indmeras divindades.

Conforme avancamos nas investigacdes das possibilidades do corpo nos processos de
sacralizacdo, necessitamos mais das narrativas dos praticantes. Apesar de termos um fio
metodoldgico condutor, este método cartogrifico se movimenta quando conseguimos novos
relatos. A cada depoimento abrimos novas possibilidades de compreensao do que Hampaté Ba
(1982) nos conta a respeito da simbiose do corpo. Alguns destes relatos demonstram as
transformagdes do corpo e todas as praticas que envolvem o momento de metamorfose

(Augras, 2008).

Imagem 4 — Religiosidade afro-brasileira



88

2.5. A danca dos deuses contada pelos seus filhos

Imagem 5 — Oxalufan



&9

Imagem 6 - Oxaguian

A danca, as performances, a vocalidade, os processos sociais e religiosos entre

humanos e deuses. Oxald! Oxalufa! Orixald! Oxaguia!



90

O dia do santo é sexta-feira. O corpo do santo veste-se de branco, tudo em

14 . I
branco, as contas ", roupas, a pureza do branco se estende para o universo da ética,
da moral, os filhos do santo seguem os preceitos da religido ancestral. E dia de
purificacdo! O corpo se nutre com bebida sagrada. O vinho, somente o vinho pode ser

ingerido, os alimentos sdo escolhidos [...] pouco sal [...] e nada de sexo.

Nosso entrevistado > relata certa ansiedade com a proximidade de um dia muito
especial. Como serd?, questiona ele.
Fala de sua iniciacdo, seu rito de passagem, um ‘“rito de agregacdo”. Descreve como

chegou e se integrou as tradi¢Oes da religido afro-brasileira:

Vou fazer o santo em janeiro de 2008, uma trajetoria consciente |[...] cheguei
pela dor, quando eu cheguei na peneira, jogo de biizios da mde-de- santo, ela me
perguntou: qual o seu nome e data de nascimento? depois de trés anos, onde fui

parar? [...] e isto jd faz sete anos , virei filho-de-santo.

Enquanto narrava seus primeiros contatos com o universo religioso do candomblé,
observava o “corpo de presenga” do entrevistado. E esta presenca ficou mais evidente, o olhar
forte, incisivo, enquanto refletia e descrevia as sensagdes do corpo no momento da virada, no

momento da incorporagao.

[...] € muito louco [...] sd@o coisas que vocé ndo controla, ndo pensa no que faz,
quando fala [...], situacoes em que se tem lapso de memdria do que acontece,
vocé estd de um lado da sala, de repente acorda do outro lado de modo diferente,
vestido diferente, ao lado de pessoas desconhecidas. No comeco  assusta  muito.
Depois também, ao longo do tempo, aprende a conviver com este susto. Ai vocé quer
tentar racionalizar e ¢é impossivel, é uma manifestacdo num corpo fisico, a

manifestacdo metafisica. Inicialmente vocé busca a razdo. As gestualidades ndo sdo

' “Conta é uma designacdo geral para tudo que é processado por enfiamento com a finalidade de ser
um fio-de-contas [...] cada individuo iniciado, se iniciado, terd muitos e diferentes tipos de contas. Ha
uma hierarquia nos fios-de-contas conforme a histéria de seu portador. Fios que remetem a Nacao,
outros a familia-de-santo da qual ele é componente, a particularidades da sua iniciagdo € aos novos
rituais de passagem — obrigacdes ciclicas — que serdo distinguidos por diferentes emblemas do corpo,
entre eles os fios-de contas” (Lody, 2001: 63-4).

" Filho-de-santo, G.G, 1 de novembro de 2007. (entrevista)



91

controladas, vocé ndo se vé virado, confunde, vocé tem lapsos de memoria do que

estd acontecendo, vocé tem hiatos, ndo tem o todo.

Em contrapartida, situacdes super down, temso nas coisas mundanas, no
cotidiano. quando vocé conta com o sagrado, o sagrado proporciona o relaxamento,
o conforto, o afago. Quando se fala de umorixd feminino ou masculino é o seu orixd,

ele quer o seu bem, ele é o pai, ele é a mde.

A danga de Oxaguid é um pouco a calma de Oxald e um pouco de Ogum. Pela
mitologia dos orixd,. Ogum ensinou-o a guerrear, por isso ele carrega a cor azul, em
respeito a memoria de Ogum. A ferramenta de sala é uma mdo de pildo, entdo ele vai
dangando o movimento de pilar o pildo, pilar o inhame e, claro, estamos falando so
da cabega, do ori, estamos falando da coreografia [...]. Existe um conhecimento

anterior dos gestos e dos movimentos da danga.

No que antecede o ritual, ressalta que [...] no xiré tenho muito mais visibilidade
a respeito dos orixds, boiadeiros, as cantigas ritmadas pelos coros [aqui o
entrevistado refere-se aos atabaques| que marcam as batidas ritualisticas. Vocé vai
vendo as reacdes que sdo fisicas, mas que vocé sabe que ndo sdo fisicas [...] o
corac¢do dispara, sente tonturas, uma coisa no estomago, ndo é desconforto. De
repente, vocé perde o controle, quando viu, jd foi e jd estd voltando, e ndo existe
ninguém que segura, vocé é capturado [...]. Posso falar com vocé e ndo sou eu quem

estd falando, por mais que eu esteja consciente, hd a questdo da intuicdo.

No xiré, relata nosso entrevistado:

as pessoas como eu, que ndo tém coordenacdo para dancar, desenvolvem um
balé sincronizado, perfeito, que vocé se pergunta, como pode?”. O entrevistado deu
um exemplo de Oxumaré, o orixd do movimento que assegura a unidade do universo.
Enquanto o entrevistado falava, fazia gestos de Oxumaré, da cobra. “Seu corpo pode
fazer um s[...] pessoas que estdo incorporadas, que ddo um pulo e fincam o pé no
chdo e ndo se machucam |[...].choque [...] em querer explicar, entender e racionalizar,
é quase impossivel, ou impossivel, [...] hoje eu vou com um espirito de satisfacdo,
vocé sai moido fisicamente, jd fui em festa que ficamos quatros horas de festa, e nesta

festa acontece muito [...], depende do motivo da festa [...].



92

Imagem 7 - Iansa

Ians3, filha do fogo, nasce da unido do elemento fogo e dgua, da tempestade,
do raio que corta o céu no meio de uma chuva [...] a tempestade € o poder
manifesto de lansa. rainha dos raios, das ventanias, do tempo que fecha sem
chover. (Reis, 2000)

Iansa, orixd guerreiro, sabe defender o que € seu, vai a luta em busca da sua felicidade.
Reis (2000) descreve as caracteristicas da divindade que exterioriza sua raiva e seu 6dio na
mesma medida em que demonstra seus sentimentos de amor e alegria. Rejeita o papel
feminino tradicional. E um orix4 reconhecido pela sensualidade e foi a primeira esposa de
Xang6. Segue o relato de uma filha de Iansa (Rodrigues). que nos fala sobre o dia em que se

festeja o seu santo.



93

O dia do santo é na quarta-feira, é um dia de emocdo e agitacdo porque o
proprio santo carrega consigo, uma energia abrasadora, pois ela é a dona do fogo. E
um dia muito elétrico, a festa requer muitas atividades. lansa é a dona do acarajé,
entdo tem a saida na sala que é servida ao povo como um ebé, uma limpeza espiritual.
Junto com Xango, que é o deus do trovdo, da justica, ela carrega sobre sua cabeca o
alguidar de barro, vertendo fogo, sai fogo de dentro. Isto para os presentes da festa,
que ficam felizes e entusiasmados, e a energia se espalha por todo o saldo.

Os preparativos da festa comecam com a preocupagdo com roupas, com o0s
aderecos. A danga de lansd é muito sensual, rdpida. Com o seu eroxim (aderego feito
de rabo de cavalo), ela afasta os eguns (espiritos dos mortos). E um orixd guerreiro
cujo grito de guerra é Eparrei! E admirada e querida por todos os orixds, porque com
todos ela teve relacionamentos de amor e odio: para os orixds masculinos, de amor, e
para os orixds femininos, de odio.

No momento das cantigas, depois xiré, quando lansa é invocada pelo babalorixd,
pelos ogas (percursionistas), é entoada uma cantiga sem letra, um ritmo parecido com
uma quebra de pratos. Nesse momento um calor comega a subir pela planta dos pés,
acelera o coragdo, vocé perde o dominio da visdo e o controle mental. lansa chegou
nesse momento, vocé quer pensar em andar, correr e ndo consegue mais, perde todo o
dominio. Eu, como pessoa sou timida, mas ela é muito expansiva e faz coisa que
Jjamais eu faria.

Depois da possessdo, as equedes acordam o santo (lansd) e voltamos ao nosso

estado normal, ainda bastante aceleradas até que o corpo volte a um estado normal.

Neste relato, a performance toma caminhos indescritiveis. Uma metamorfose do
corpo, o transito de um corpo que assume o corpo divino, torna-se nesse momento o divino, o

divinizado, o corpo vivo de lansa que une opostos: a 4gua e o fogo.

O vermelho vivo é sua cor. A espada, as pulseiras, o diadema, todos os
objetos de metal sdo de cobre. Sua roupa é toda vermelha, como as contas de
seu colar. E a impetuosa filha do fogo. [...] Pode movimentar-se suavemente
e, de repente, girar em turbilhdio como o vento da tempestade. E-lhe comum
empunhar a espada, desafiando Ogum em duelo, uma danca conjunta que é
uma das coisas mais belas a que se pode assistir no terreiro [...]. Sua figura
herdica € extremamente popular. Assimilada como Santa Bérbara, por causa
do raio € festejada em Salvador no Mercado [...] no dia 4 de dezembro.
(Augras, 2008:149-50)



94

A entrevistada descreve que no momento da incorporacdo ela “perde a visdo e o
controle mental”. O individuo, ao incorporar o divino, perde o dominio do corpo até o
momento em que ¢ despertado e volta ao normal. O corpo que se transforma, passa de um
estado a outro, do humano para divino. O humano d4 espago as caracteristicas do orixa.

Em anotagdes de aula do curso “Corpo e Cultura”, Sant’ Anna ressalta que “quando os
deuses ndo estdo encarnados eles estdo mais potentes”. A cultura dos iniciados € imbuida de
um conhecimento natural das possibilidades de seu corpo, nao o ignoram, mas o evidenciam
nas suas possibilidades de movimentos. Nessas praticas de incorporacdo, o incorporado
liberta-se do “corpo civilizado”, seus limites de movimentos sdo rompidos, ha possibilidade
de expressdo, de representacdo. Vimos no relato da filha de Iansa que quando tudo termina e o
orixd deixa seu corpo, ela “acorda”, “volta ao normal”. O transito desse corpo entre o divino e
o terreno lhe d4 o estado de um corpo santo, purificado, integrado.

Augras (2008:75) traz para a sua discussdo um aspecto importante diante da que se
desenvolveu historicamente a respeito do corpo, desde as reflexdes que se voltavam para uma
andlise que circundava o campo das patologias a um condicionamento, chegando a uma
impossibilidade de explicacdo da acdo, tendo como premissa que o campo do sagrado é um
espaco de subjetividade e, conseqiientemente, ndo hd como dimensionar os acontecimentos. O
que fica explicito é que existe uma condi¢do para esta “simbiose”, a inconsciéncia. O corpo
humano é um microcosmo que se conecta ao macrocosmo. Esta relacdo feita de aspectos
heterogéneos e complexos acontece no tempo € no espago.

O longo processo da elaboragdo do corpo sagrado consiste nessa conexao do homem
com os aspectos mais complexos. Nos relatos, filhas e filhos-de-santo mencionam a
integracdo nas praticas de iniciagdo e sacralizacdo do corpo. Segundo J. N. (ndo quis se

identificar).

[...] a mudang¢a acontece quando saio do urbano para o rural — levo meu corpo
comigo, com minhas memdrias, ndo sinto falta de televisdo — existe uma integracdo
do corpo e da mente a todo o momento, a todo o momento somos invocados para a
corporeidade. As vestimentas sdo diferentes, andamos de saias, tomamos banhos na
cachoeira, banhos de folhas que é para tirar o que é da rua, o profano, é entendido
homo. Eu ndo posso separar o corpo e a mente [...] quando a gente vai para a
religido africana, tem dificuldade de unir o corpo e a mente. Entdo tem as cang¢oes —
os cantos de orixd, que tomam o corpo como um todo... Na cultura ocidental faz-se a

separagdo grosseira, separando corpo, tronco, bragos, esquartejando o homem.



95

Meu pai... e minha mde-pequena ndo estdo aqui [...], mas quando vou fazer
alguma coisa, meu comportamento é modificado. Deixei de ser so filha para ser parte
do orixd... Eu me sinto muito proxima do orixd... Corpo e matéria, corpo e espirito —
estas divisoes ndo existem no candomblé. O corpo é visto como um todo. Quando
tomo o meu banho de ervas, pode entrar alguém e ver meu corpo nu, por exemplo; o

0gd ndo vai olhar partes do corpo, o meu peito, mas sim o todo.

Entre as entrevistas realizadas, M. Maciel, que reverencia ndo s6 o candomblé, mas é
eclética na sua devogdo, relata suas sensacOes diante das experiéncias com relacdo ao
candomblé. A filha de Iansa narra as suas dificuldades ao assimilar uma cultura que privilegia

o corporal:

[...] quem cultua hd trinta ou quarenta anos é que tem muito conhecimento. A
tradicdo é passada e tem que guardar na memoria. Fiz a iniciagdo, sou feita no
candomblé, tem nove anos de aprendizado — vou nas festas, mas ndo freqiiento o
candomblé. Jd freqiientei, gosto de ir na igreja catdlica, kardecismo. Conheco o
evangelho e ndo faco distincdo entre todos os que freqiientam a minha casa. Hoje
fregiiento a umbanda. Na umbanda a danca ndo é tanto... Candomblé tem toda uma
cultura: quando vai fazer santo, vocé fica 21 dias para aprender alguns passos. O
ensinamento do candomblé é como o periodo de quatro anos de uma faculdade,
depois o pés-graduagdo e o doutorado. E 0 mesmo ritmo. Tem que estar ali dentro,
participando de tudo que tem na festa, desde a limpeza — enfeitar a casa, o barracado,
onde se vai acumulando o conhecimento. Cultuo meu santo, mas deveria tomar
continuidade. Muitas vezes ndo tem como largar os filhos]...]

As vezes vocé sente uma agressdo. Em diversos momentos, quando vocé descobre
cada movimento  que existe dentro — o candomblé, a agressdo dentro dos oros (a
matanga) —, primitivos em vdrios sentidos, Depois que participa e vé o caminho da
divindade, fica mais... muito distante da nossa cultura, porque tem muitos atos. Por
que ndo se faz em piublico? Porque as pessoas vdo achar que é do tempo das
cavernas. O candomblé quer deixar a tradigdo, os cultos ndo mudam, e por isso ndo é
aberto para o publico — os segredos do candomblé estdo hoje na internet — isto se
deve a pessoas jovens no culto, é marmotagem, aparece uma pessoa raspada, corre

muito dinheiro — é um meio de ganhar dinheiro, saldrio.



96

A danga também é muito agressiva — mexe muito com o seu corpo. Tem Ogum — e
representa a ida a uma guerra, dangca como se estivesse em uma guerra. Quando estd
dangando existe toda uma cultura para aplacar a ira; joga-se um pano branco para
aplacar a ira. Quando se junta Ogum e Exu, também acontece o transe e um vai para
cima do outro. No auge, joga-se o pano branco. Dancgar, a dificuldade é grande na
cultura, o modo é muito diferente. Os africanos mexem muito com o ombro e bragos e
vocé tenta em casa. Alguns exercicios sdo dificeis para dangar para o orixd. Vocé ndo

consegue.

Outro depoimento dado por Valter Marcos Ribeiro de Xang6: diz o filho-de-santo da

comunidade de Oxumaré Salvador (BA):

“A miisica no corpo é consentimento, ndo dd para explicar o que acontece”.

Imagem 8 - Xango



97

Rapaz, homem que dd santo é que nem mulher que toma cachaga. Ndo se
governa, Comecei a freqiientar candomblé muito cedo. Minha madrinha era de
candomblé e eu vinha as sessoes que se dd todas as quartas-feiras. Aprendi a tocar.
Aos sete anos fui morar com o meu pai, pois minha mde ndo tinha condi¢oes de me
criar . Fiquei distante dez anos do candomblé. Meu pai ndo gostava, mantinha rédea
curta. Em 1990, mais ou menos, vim ajudar no barracdo, na arrumacdo. Em seis
meses, de agosto a janeiro, fui suspenso como o0gd (toca os tambores). Para se
aprender a tocar, primeiro exercita-se no agogo, instrumento no qual aprende-se o

ritmo de cada orixd.

Quando percorremos as narrativas da mitologia dos orixds (Prandi, 2001), percebemos
a infinidade de caracteristicas que cada um deles assumem nas suas inimeras possibilidades
de ser. As metamorfoses que se realizam no corpo o expandem e o atualizam, sao
multifacetadas. Trazemos neste trabalho Hampaté Ba com a sua visdo de simbiose do corpo.
Nos depoimentos que se seguem temos uma exposicao deste corpo que em dado momento

deixa a condi¢dao humana e adota uma outra forma de ser.

2.6. A danca dos espiritos

2.6.1. A danca dos deuses na etnia Nyungiie (Nyungiie Lingua e Etnia)

Nos relatos da africana'®, pertencente a etnia e lingua Nyungiie, apresentamos o trajeto
e a formagdo de conceitos da comunidade com praticas tribais. O que enfatizamos nesses
relatos s@o os ritos de passagem deste povo, a ‘“vocalidade”, o corpo no devir animal e
humano, o corpo simbidtico, bem como os da comunidade que vive as transformacdes
politicas e econdmicas nos ultimos vinte anos, em Téte, Mocambique.

Em uma bibliografia oferecida pela prépria entrevistada denominada Histdria de

Mogcambique, de Malyn Newitt, considerada a primeira histéria de Mog¢ambique desde o

16 Segundo Leonilda Adelino Antonio Sanveca Muatiacale, jornalista, mestranda na PUCSP
nascida na provincia de Teté (Mocambique), lingua e etnia Nyungiie.



98

século XV, encontramos escritos que tratam desde a chegada dos portugueses; 1891, ano do
tratado luso-britanico que definiu as fronteiras atuais de Mocambique, e 1975, data de
independéncia (fala das influéncias mugulmana, indiana e a presenca dominante dos
portugueses). Recortamos o contetido de leitura que contextualiza os dltimos vinte anos.

As tradi¢cdes do conhecimento permanecem até os dias atuais e sdo transmitidas de

uma geracgdo para outra. Conforme a entrevistada,

todo o conhecimento passado em casa € oral, e o conceito de familia ndo estd
restrito somente a pai e mae, irmaos e tios. O conceito de familia diz respeito
a todos da aldeia. O sentido de familia para eles é mais amplo. [...] Os mais
velhos tém autoridade na educacdo de uma crianga, o vinculo de familia diz
respeito a comunidade. Transmitidos em conversas informais, o
conhecimento também € passado nos ritos. Um dos ritos que desde crianca
acontecia em minha aldeia era o rito conhecido como danga dos espiritos.

Quando crianga, relata a jornalista, freqiientava as casas dos espiritos:

Na minha etnia, Malombo é religido tradicional. Estes espiritos estdo ligados as
entidades espirituais. As dangas de alegria, de acontecimento, cada uma tem um
nome. Malombo é danga de entidades divinas. Perto de minha casa e ao lado da
escola encontra-se o recinto do Malombo. Na casa de uma senhora tem o espirito de
poder, tem uma drvore grande. Nas dancas recreativas, uma que se chama njole,
estas dangas sdo as mulheres que dancam, mas geralmente adolescentes. Elas giram
bem rdpido; a danga é alegre, acompanhada pelos ritmos de batuque. As letras falam
assim: no meio do canto, fala-se o nome das pessoas, se é de um casamento, as letras
referem-se ao casamento. Nessas reunides os espiritos que dangavam eram de
animais. Pessoas com espirito de ledo, de macaco, de cobras de vdrios tipos. Essas
pessoas tém o poder da cura, da adivinhagdo, o poder de influenciar o agir de outras

pessoas, o poder psicologico e o poder material.

As lembrangas da entrevistada sobre os ritos vém a tona, ficam visiveis em seu
semblante. Os seus olhos ficam mais brilhantes e maiores, enquanto fala dos acontecimentos e
relatos de sua infancia. Empolga-se expressando-se também em gestos. Relembra que seu pai
era missiondrio e ndo seguia essas praticas, enquanto suas duas tias freqiientavam essa casa e

tinham na época espirito de animal quando entravam em transe.



99

Uma era o espirito de macaco e outra de cobra “que é a mais pacifica”. E vista
com bons olhos. Quando falecia alguém na tribo, os espiritos delas vinham na familia
para visitar. Elas chegavam normais, cumprimentam, davam os pésames e em
determinado momento entravam em transe. O espirito delas vinha dar os pésames
junto com os antepassados. Quando entravam em transe ou quando se juntavam em
outras cerimonias, esses espiritos falavam outro dialeto. Toda a pessoa que entra em
transe fala outro dialeto. Sempre tem tradutores e estes tradutores sdo pessoas que
tém contato com os espiritos.

Na danga dos rituais, cada espirito tem a sua cor. As pessoas que tém o espirito
de animal sdo convocadas para as cerimoénias. Quando é para pedido de chuva em
favor de um bem para a aldeia, o ritmo e danca é para o espirito de cobra. Todos
em roda dangam e cantam, ao som dos batuqueiros de vdrios tamanhos.

Deixam alimentos em volta do espago do sacrificio, Todos os que tém o espirito
de animal vdo a essas ceriménias. As pessoas em formagcdo, com espirito de ledo,
convocam a comunidade. A aldeia participa quando os chefes sdo empossados.

Os chefes sdo eleitos pela comunidade e tém a autoridade de ordenar e convocar
os encontros, os rituais de cerimonias da chuva, para as procissoes e todos os
acontecimentos da tribo. A autoridade maior é considerada mambo (senhor).

No ritual, o ptiblico chega com roupas de vdrias divindades de animais: roupa de
cobra, de macaco, os colares, micangas; levam nas mdos a cauda do boi, a cauda de
cachorro, e vao dancando em circulo. Qualquer danca é em circulo. Os batuques ddo
o sinal. Estes sdo aquecidos durante o dia. Os batuques feitos de pele de animal ddo
os toques, depois que comegcam os cantos.

Os que tém espiritos de animais sdo confinados em uma casa. Alguns chegam,
conversam, outros jd estdo dancando quando entram em transe. Alguns, os que sdo
espiritos de macaco, pulam; outros, com espirito da cobra, rastejam.

As dangas acontecem com pouca freqiiéncia. Acontecem com a necessidade de
evocar para parar a chuva, por exemplo, para que mande a chuva. Se alguém estd
muito doente , alguém da familia danca, como se fosse uma celebracdo de pedir,
quando colhem, fazem as bebidas tradicionais, os espiritos vdo agradecendo o fato.
Se um bem aconteceu, hd uma protecdo dos deuses ndo sé para uma pessoa, mas
para a coletividade. Acreditam que a doenca foi enviada por uma outra entidade de
antepassados, pedido de alguma coisa, ou ficaram muito tempo sem dar aten¢do a

esta divindade. Celebram como reparacdo, procuram o chefe espiritual para serem



100

encaminhadas no processo de iniciacdo, marcam o dia. Quando sdo convidados,
todos que tém esse espirito ficam na expectativa. Vai entrar em transe, todos estdo em
volta dela, os espiritos mais velhos ja comecam a dangar, dancam em volta dela.
Terminam o canto e ndo aconteceu nada, a pessoa vai ficando aérea e todos
comemoram. Hd evidéncia nos gestos, na linguagem, a assistente vai traduzindo e

falando, o espirito vai falando.

Na seqiiéncia dessas narrativas, descreve os tipos de alimentos que esses espiritos
consomem durante o transe, quando os participantes incorporam os espiritos dos animais. Por

exemplo:

para o espirito da cobra, a prova é a pimenta pilada. Pilaram um prato cheio de
pimenta e ela vai com a lingua igual de cobra, e de rastro, come tudo. Ao espirito de
leopardo dd-se o sangue, carneiro, cabra, e ele vai bebendo o sangue. Parece
historia, mas é verdade. Engracado que quando terminam o transe, vdo se esticando e
escuta-se o barulho dos ossos, das articulagdes, e vocé vé que a pessoa voltou a si. E
uma coisa misteriosa.

O forte é que o espirito que recebi de um antepassado é uma heranga, um dom,
mas também se acredita que ndo é qualquer pessoa que recebe. Este tem idéia do
escolhido, o eleito. Cheguei a ver pessoa que antes de saber que tem este espirito, ela
vai ficando doente, comega a ir ao curandeiro, e estes falam que estdo preparando
porque vai receber a ordem de alguém, o espirito. A cura da pessoa (menina citada
pela entrevistada) ndo depende de nenhum remédio cientifico, e quando marcam a
consulta, o dia em que vai fazer cair, trazer o espirito, vocé vai experimentar, entrar

em transe, o espirito... Criam o condicionamento, a pessoa tem certeza, faz o pedido

aos mambos (grandes), o curandeiro descobre em vocé a tendéncia, qual é o espirito.

Os relatos da entrevistada nos forneceram os dados para a compreensdo de mais uma
das possibilidades do corpo, uma das nossas questdes iniciais: O que pode o corpo (Espinosa,
apud Deleuze 2002). Impossivel ndo nos remetermos a Serres (2004) quando em Variagéoes
sobre o corpo descreve (metamorfoses) suas impressoes a respeito do humano e dos animais:
“homem simbidtico comentado por Hampaté Ba (1982) e que por algumas vezes a ele nos
referimos. A revelacdo da plasticidade do corpo que é sagrado, integrado aos diversos reinos e

que ¢ fonte de criacdo popular brasileira nas préticas da cultura da oralidade, nos levou para a



101

reflexdo de Antonacci (2002) ou aos ritos que favorecem o fato de o corpo acolher as forcas
invisiveis e sagradas, o corpo, lugar de passagem de “for¢as ndo-humanas” (Sant’ Anna, 2001:
104).

As narrativas da entrevistada se estenderam além dos nossos questionamentos, o que
nos trouxe mais elementos para compor a nossa investigacdo. Ndo somente dos rituais das
dancas dos espiritos, mas também as formas de inser¢cdo de uma corporeidade musicada na

vida dos habitantes dessa comunidade desde a infincia.

Desde crianca a miisica é uma coisa espontdnea, ndo tem escola de miisica.
Comeca cantando, a familia canta (todos da comunidade), ndo hd familia organizada
(a organizagdo ocidental composta de pai, mde e filhos). Por exemplo, as
brincadeiras sdo as dangas conhecidas como joly. Ndo tem nada organizado, brincam
de jogo, uma busca interna. Crianca que ndo vai a escola, aprende o hino nacional,
hinos da revolugdo, ensinavam os cantos da revolugdo, vocé ja sabe cantar na sua
lingua [...]. O que acontece nas familias quando tem luar, contam historias de
fabulas, as historias sdo cantadas, e isto é muito forte, o coelho canta por este jeito, o
ledo tem a voz dele, e assim desenvolve a expressdo, narrativas cantadas. Um dos
aspectos é o teatro, a representacdo, o canto dos animais; existe a gramdtica,
gravagoes de contos. Brincadeiras com danga, dangas tipicas de meninas e meninos.
Enquanto ndo conseguem modular os batuques, tocam as latas, em idade de seis anos.
O batuque é conservado para as cerimoniais. Ndo sabem construir seu proprio
batuque, talvez percebendo o som, brincando, explorando o som. Na minha casa era
um rodizio. O pdroco, como tinha casa na cidade e ndo na aldeia, vinha em nossa
casa quando tinha luar. Faziamos a roda de historias, e as pessoas se juntavam para
montar as historias, e nelas tinham ensinamentos, a esperteza do coelho, pode
transportar para a vida real, a coragem a historia do coelho, o coelho muito esperto.

Adivinhas sdo narradas cantando, por exemplo. Um objeto retratado de maneira
sutil. Advinha através de cantos, pilar cantando e fazer o ritmo. No interior, nas
aldeias ndo tem moinho, os piloes sdo grandes, as pessoas ndo questionam, vdo
trabalhando. Quando ajuntam, cantam com o pilador, este sobe num tom e desce com
o0 outro, as cangoes retratam o dia-a-dia da machamba (roga). A letra de uma das
miusicas diz assim: “Tua mde foi para machamba...”. Em ritmo de brincadeira, estdo
trabalhando. As mulheres e os homens, quando vdo para a mata, vdo assobiando,

cantando; quando estdo pastorando, cantam altissimo, enquanto estdo levando os



102

animais para a montanha. Muitas historias sdo relacionadas ao animal da selva, as
historias da costa, animais maritimos, animais que sdo valentes, historias de outros
animais fracos que se aproveitam dos outros, outros animais que tém que fazer
sacrificio para superar as dificudades |[...]

A miisica continua, os batuques continuam, os homens tocam. Na verdade, o
batuque é tocado pelos homens. E impressionante que na igreja [dos missiondrios na
qual o pai da entrevistada faz parte] as mulheres tocam os batuques. A inculturacdo
do evangelho os europeus levaram, os ritos romanos ndo tinham batuques, piano,
harmonio. A lingua so em latim. Quando a conferéncia dos bispos do Vaticano 11
terminou em 69, que deu abertura, o processo de inculturacdo, ndo foi tdo forte, esta
abertura como o processo de independéncia, e hd pouco tempo nas missas e
celebracoes entrou o batuque, e a Biblia comecou a ser traduzida nos dialetos nossos,
propostas de cada lugar de cada pais. Nas igrejas as mulheres tocam batuques, é
aleatério, ndo tem a restricdo como nas culturas, também nunca se questionou; o0s
proprios batuques (tambores) sdo grandes, pelos tons, os homens sentam neles.
Tocam a noite toda, mulheres solistas e cantoras, seguram as vozes femininas,
homens seguram as vozes masculinas, a mulher que aprendeu a tocar, toca qualquer
instrumento. Momentos tipicos, gestos tipicos da cultura, dotados, é um desafio e aos

poucos estd assumindo.

2.7. Rumo a comunidade

Durante nossa pesquisa visitamos algumas comunidades, o povo de Oxumare Salvador
(BA), inicialmente para um primeiro contato e depois para uma investigagdo mais detalhada.
O contato realizado com a comunidade foi intermediado por V. Santana, que mora em Sao
Paulo mas ¢ membro da casa de Oxumare.

Foram marcadas algumas vezes as idas para essa comunidade, mas em diversas
ocasides elas foram adiadas por motivos de trabalho e outros contratempos. Conseguimos
acertar a data para um periodo nao muito propicio por ser mais instavel.

O dia prometia muita chuva, contrastando o més de janeiro, que ¢ feito de muito calor;
o tempo estava nublado em Salvador. Munida de mapas, sai de Campo Grande em direcdo a
avenida Vasco da Gama. Logo encontrei alguém que conhecia bem o local e obtive uma
direcdo mais precisa. Passamos por alguns locais conhecidos, como o Farol da Barra, espago

de shows e eventos. O contraste social em torno do Shopping da Barra —, prédios de



103

apartamentos de classe média alta frente as constru¢des sem reboco — € uma paisagem urbana
que se repete nesse local. Chegamos ali em vinte minutos. Muito préximo da avenida, espacos
que se tocam, um novo portal. Comeca af o territério magico religioso, um outro mundo, lugar
de passagem do territério profano, da rua para um local sagrado. Novamente o portal de
passagem e eu tinha a minha frente uma longa caminhada em sentido ascendente.

Deparei-me com a entrada do local, uma escadaria de 101 degraus, coberta de arcos
que provavelmente € enfeitado em dia de festa. O caminho € ladeado de plantas medicinais,
plantas de protecdo, espada-de-sdo-jorge, comigo-ninguém-pode, entre outras. Durante a
subida até a roca, trazia a mente o poema africano sobre a ancestralidade de Birago-Diop
dedicado ao sacerdote Antdonio de Oxumare (fundador da casa de Oxumare que tem suas

raizes no século XIX).

Ouca o vento

O solugo do arbusto

E o sopro dos antepassados
Nossos mortos ndo partiram
Estdo na densa sombra

Os mortos ndo estdo sobre a terra
Estdo na arvore que se agita
Na madeira que geme

Estdo na dgua que dorme
Estao na cabana, na multidao
Os mortos ndo morreram
Nossos mortos ndo partiram
Estdo no ventre da mulher
No vagido do bebé

E no tronco que queima

Os mortos ndo estdo sobe a terra
Estdo no fogo que se apaga
Nas plantas que choram

Na rocha que geme

Estdo na casa

Nossos mortos ndo morreram

Fomos avancando e ao mesmo tempo observando a vegetacdo e encontramos pelo
caminho uma senhora bastante idosa que mexia na terra, arrancando as ervas daninhas que
cresciam ao redor das plantas de cura. Visualizei a escada e ainda tinha um pouco menos da
metade até chegar ao topo. Aparentemente uma casa em um terreno amplo, mas chegando
mais perto em volta da residéncia havia divisdes com portdes e para além desses, outras casas,

moradores que convivem na comunidade; criancas e animais soltos pelo terreno.



104

A casa maior estava fechada e na frente dela trés mulheres conversavam. Aproximei-
me e me apresentei. Pediram para alguém que estava do outro lado do terreiro chamar a “tia
Ana Laura”. Em seguida vem a senhora. Ela mostrou-me o local externo e pediu que me
sentasse em um barracdo. Entdo chamou um dos filhos-de-santo para me falar do trabalho que
desenvolvem na rog¢a. Enquanto conversavamos, algumas pessoas trabalhavam; todos ao redor
tinham muito o que fazer.

Durante o percurso na roca, ia descrevendo os locais. A comunidade centendria guarda
em sua sala de rituais a imagem da visita de Pierre Verger. A sala na qual se jogam os btizios,
a sala dos rituais com o axé plantado cravado no meio da sala. As casas dos santos sdao
distribuidas no terreno (quartos em que se guarda os santos), uma ao lado da outra. Elas ficam
separadas da casa maior. Apds percorrer esses espacos com descri¢des mais detalhadas dos
simbolos de cada local, fomos para o barracdo de entrada, e “tia Ana Laura” foi pausadamente
descrevendo a sua chegada aquele local.

Muito centrada em seus pensamentos, comegou a narrar que hd mais de cingiienta
anos veio para o candomblé. Tinha apenas catorze anos quando saiu de casa para se instalar
na roca. Ainda menina, tinha algumas determina¢des para sua vida. Durante a sua descri¢ao
pessoal, fazia algumas comparagdes com relacdo aos tempos passados e as praticas da
religido, comentava a respeito das transformacgdes que estavam presentes nas comunidades,
saudosa com relacdo as praticas do passado.

Estranhava o confronto entre jovens e as tradicdes, que sdo passadas pelos mais velhos
— “os jovens ndo escutam os mais velhos na comunidade” —, o convivio delicado entre as
geracdes € a distribuicdo do poder no interior dessas comunidades afloram em forma de
descontentamento. A sua fala nos passava a idéia de uma comunidade que ndo existe mais,
mas que existiu um tempo em que isto foi possivel, pois havia o compartilhamento, havia uma
comunhdo. Faz referéncia a um tempo em que os lagos eram mais estreitos, mais
harmoniosos.

O que vimos nas comunidades visitadas foram discursos que transitam fortemente para
recuperacdo de unidade, e as formas de recuperacdo desta unidade passam por resgatar as
referéncias de suas tradi¢des, mas também uma luta incessante diante de outras religides que
tentam, no mundo globalizado, ganhar um novo adepto para sua igreja.

No Candeal Pequeno de Brotas destacamos uma acdo que explicita novas formas de
articulacdo. Movimenta-se no bairro a tradi¢ao da religiosidade dos ancestrais e esta absorve a
contemporaneidade, que € explicita em suas musicas e dangas, resultando em uma

atualizacdo, e ndo em um congelamento de tradicoes.



105

Os trajetos que percorremos entre os terreiros eletronicos e religiosos trouxeram para
esta pesquisa novas paisagens a respeito da corporeidade. O corpo, morada de todos nos,
dilata-se e estende-se inteiro quando ritualizado, torna-se ‘“hipercomplexo” (Serres, 2001:
335), larga o antigo saber e se aproxima das sutilezas de conhecer o mundo pela pele, pelo
faro desenvolvido, pela intuicdo.

Estas novas janelas que se abriram, resultado das pesquisas e investidas nas culturas
de tradi¢do, trouxeram paisagens que ja estavam presentes no cotidiano, mas ndo sao vistas
pelos olhos comuns. As metamorfoses observadas no corpo dos iniciados eram textos que
necessitavam de fundamentacdes tedricas e praticas, que em alguns momentos buscamos nas
origens, mas também na contemporaneidade.

Entender os deslocamentos das tradi¢des nas préticas do artista mestico Carlinhos
Brown exigiu um olhar despojado, pois entendemos desde o inicio da pesquisa que é
investigando as origens que poderemos problematizar as questdes na atualidade. E impossivel
esquivar-se das tradi¢des, pois elas proporcionam nossos trajetos; cabe a nds atualiza-los.
Quando nos voltamos para as primeiras indagacdes que realizivamos a respeito do corpo,
colhiamos todas as imagens, sons, dancas, representacdoes que nos chegavam. A cada gesto
que detectdvamos tentdvamos ndo encaixar em padrdes, mas perscrutar os trajetos e verificar
os encontros e devires que estes trajetos (Deleuze, 1997) nos traziam como conteudo da
pesquisa. Sustentamos grande parte desta tese seguindo os mapas abertos, o método
cartografico conforme encontramos nas reflexdes de Martin-Barbero (2004), avangamos os
territorios tateando as mediagdes que encontrdvamos pelo caminho, entre eles o Candeal
Guetho Square e as tradi¢des e formas de purificacdo e integraciao do corpo.

O corpo nas tradi¢cdes, conforme estudamos em Hampaté Ba em nossas pesquisas de
campo, tem o poder de transformar-se, e isto se deve ao exercicio de deixar os fluxos sonoros
passarem pelo corpo. No caso das performances, estas reverberam as cadéncias e pulsos
internos em gestos. Os gestos transformam-se em coreografias, em expressoes
contemporaneas ou miticas, sinalizam o que pode o corpo, o seu poder mutante. Nado
queremos fazer o movimento dual de tradi¢do e contemporaneidade, o que existe “‘entre” os
processos de deslocamentos de temporalidades.

A corporeidade representada nos ensaios/shows, composta dos nativos (artistas e
descendentes das tradi¢des), as metamorfoses dos miusicos e do cantor que encenava rituais
indigenas, mitos africanos e gregos sdo mais bem compreendidos apds nossa pesquisa.
Também a corporeidade da “massa” (turistas, estrangeiro ao bairro) que acompanhava em

conexdo com os fluxos de ressondncias de gestos, ritmos e sons. Alguns transpareciam as



106

conexdes que estabeleciam corporalmente com o acontecimento, admirdveis metamorfoses;
outros apenas simulavam. Viamos ao vivo corpos sacralizados, integrados, e simulacdes de
dangas, corpos profanados, fragmentados.

Nosso interesse em estudar esta cultura aconteceu em grande parte por uma sensagao
de pertencimento. Assim como em pesquisas anteriores, quando nos limitdvamos a investigar
as sonoridades improvisadas dos grupos de jazz, esta dimensao da corporeidade j4 nos tomava
a atencdo. Engelman, musicoterapeuta e pesquisadora da “escuta como espago de relagao”,

deixa sua reflexdo no que se refere a sensagcao de pertencimento:

Penso que a sensacdo de pertencimento se d4 pela relacdo direta funcional
dos acontecimentos da vida, ou seja, na tradi¢do oral o que se preserva é
“um sentido para as a¢des daquele grupo humano no fluxo da vida”, que se
repete para gerar uma continuidade por fun¢do. Funcdo aqui € pensada como
“o que funciona enquanto producdo de inven¢do de vida” e isso, no século
XXI, ja é bastante, uma vez que as acdes tendem a se efetivar pela repeticao
do aumento capital (o corpo que vende). Talvez possamos pensar que o
pertencimento se dd exatamente porque esse corpo expressa a vida, enquanto
o outro exibe o capital.

2.8. A des-ritualizaciao do corpo

A constru¢do do corpo moderno tratado por Le Breton (2006) rompe

gradativamente com a conexao que se tinha do corpo com a natureza € 0 cosmo.

“Meu corpo ndo € mais meu corpo” — assim diz Primo Levi na simplicidade
de um enunciado que lembra o que foi ontem o inumano. Na hora em que se
multiplicam os corpos virtuais, em que se aprofunda a exploragdo visual do
ser vivo, em que se comerciam o sangue e os 6rgaos, em que se programa a
reproducdo da vida, em que se vai apagando a fronteira entre 0 mecanico e o
organico mediante a multiplicacdo dos implantes, em que a genética se
aproxima da replicacdo da individualidade, é mais que nunca necessdrio
interrogar, experimentar o limite do humano: “Meu corpo serd sempre meu
corpo? A histdria do corpo estd apenas comecando”. (Courtine (2008: 11-2)

O corpo anterior a filosofia platdnica era concebido nao na dualidade. Havia uma
distin¢do do corpo e da alma ndo como diferentes, mas colocados com a mesma importancia.
Um se relaciona com o outro, existe uma porosidade entre corpo e alma, natureza e cultura,

nao hé hierarquia. Nas tradi¢des orientais e nas tradicdes populares brasileiras segundo



107

N 17 ) . ..
Sant"Anna ’, essas priticas continuam: como as curas, o curandeiriSmo que tem no seu
imagindrio as relagdes do corpo e a alma que se conectam intimamente. Assim vimos durante
todo o nosso trajeto pela cultura pesquisada. No capitulo que segue temos as reflexdes em

grande parte a respeito deste corpo desritualizado.

"7 Anotagdes de aula a partir das reflexdes desenvolvidas pela prof* dra. Denize Bernuzzi. Sant”’Anna
na disciplina Histéria do Corpo do Programa de Estudos Pés-Graduados em Psicologia Clinica=,
PUCSP. 2° semestre de 2008.



108

CAPITULO 3 - OLHARES SOBRE O CORPO: DES-RITUALIZACAO

3.1. Cartografias: metodologias para uma reflexao sobre o corpo

Diante de terras desconhecidas, a primeira agdo € rastrear, capturar as informacgdes de
vdrias procedéncias, os fragmentos de sons, flashes de cores, os afetos, sem desprezar os detalhes.
Ao fazer um trajeto, temos vdrias fontes que nos alimentam. Ndo somente as escrituras podem
nos contar sobre a realidade: o ato de observar nos proporciona subir e descer montanhas,
atravessar longas distancias. As imagens, os sons sentidos, os movimentos, todos eles também
sd0 materiais a ser investigados. Feita a andlise da topografia, o caminhar torna-se necessario.
Encontrar as performances que buscamos nos trard a resposta das indagacdes a que nos
propomos.

Todo mapa carrega informacdes visiveis e invisiveis. Quando seguimos os roteiros
turisticos, os fluxos por onde devemos transitar ja estdo estabelecidos. Atentos ao que estd
inscrito e normatizado, percebemos que mapas prontos estdo contagiados pelo olhar de quem os
traca, as vezes um olhar hegemodnico, um olhar que ndo capta as singularidades.

O itinerdrio que tracamos para o nosso estudo pautou-se inicialmente nas reflexdes de
Jesus Martin-Barbero (1997). Nas pistas tedricas por ele apresentadas, encontramos as propostas
metodoldgicas que nos possibilitaram “redesenhar” novos conceitos. Em seus estudos, o autor
propde uma andlise que possibilita a formulacdo de novas questdes, seus tracados tedricos

ampliam o horizonte de investigacdo. Trata-se de mapas abertos, sem fronteiras:

[...] avancar tateando, sem mapa ou tendo apenas um mapa noturno.Um
mapa que sirva para questionar as mesmas coisas — dominacdo, producdo e
trabalho — mas a partir do outro lado: as brechas, o consumo e o prazer. Um
mapa que ndo sirva para a fuga, e sim para o reconhecimento da situagdo a
partir das mediacdes e dos sujeitos. (Martin-Barbero, 1997: 288)

Reforca o uso do mapa “noturno”. Acrescentamos que, no mapa noturno, o pesquisador
tem a possibilidade de ressituar os estudos dos meios desde a investigacao das matrizes culturais,
a partir do corpo, dos espacos sociais e das operagdes comunicacionais dos diferentes atores do
processo, até os desafios que a globalizacdo traz para as ciéncias sociais quando se aciona a
reflexdo de Nestor Garcia Canclini, que propde uma compreensdo da “multivocidade de

processos e logicas” vividos na atualidade (Martin-Barbero, 2004).



109

Na montagem de suas cartografias, Martin-Barbero (2004) relata-nos que encontrou
visdes adversas sobre o termo cartografia e também cartografia cognitiva. Para alguns tedricos,
comenta o estudioso, a cartografia ¢ um método que simplifica, deforma as figuras de
representacao. Outros, por sua vez, a olham na fronteira da ciéncia com a arte, situando-a em uma
“ambigiiidade ilimitada”. No embate entre limitacdo ou incerteza do método, Martin-Barbero
(2004) ilumina a possibilidade de olhar ndo a partir das fronteiras que separam os territorios, mas
da constru¢do de imagens de inter-relacdes, pontes de entrelacamentos dos caminhos que nos
levam a outras paragens.

Para atravessar essas pontes e chegar a outras paragens, ndo podemos restringir os
espacos. Precisamos de cartografias “moventes”, cartas abertas para capturar a producdo dos
sentidos, e estas ndo t€m lugar fixo e muito menos estavel. O cartégrafo, no exercicio de seu
oficio, move-se em multiplas direcdes, o que favorece criar sempre outros itinerarios, criar novas
perspectivas tedricas, bem como o desvelar de outras realidades, tais quais as rotas de tribos
urbanas, dos migrantes que redesenham novos caminhos, elaborando, assim, novas cartografias.

O arquipélago € um mapa aberto, “nossos mapas cognitivos”, segundo Martin-Barbero
(2004: 13). E um exemplo desprovido de fronteiras, diz o autor, e suas ilhas falam entre si,
dialogam e interconectam o diverso. Nas pistas de reflexdo de Nestor Garcia Canclini, Martin-
Barbero, pensando no ambito das cartografias cognitivas, que, segundo ele, se direcionam para
“dois planos” que expdem os caminhos adotados pelo pesquisador perante a globalizagao,

salienta:

[...] Nestor Garcia Canclini ndo se limita expor teorias sobre os fatos da
globaliza¢do, mas assume de frente os desafios que o fato de pensar a
globalizacdo traz para as ciéncias sociais, comeg¢ando pela impossibilidade
de pensd-la como processo num sé sentido. A ruptura com o monoteismo
ideoldgico, o da Unica clave para compreender o todo unificado pelo motor,
0 ator e o antagonismo, ndo serve para mapear uma multiplicidade de
processos fortemente articulados entre eles proprios, porém regidos por
diversas légicas em muito diferentes temporalidades: a homogeneidade e a
velocidade com as quais se movimenta a rede financeira sdo certas, mas a
heterogeneidade e a lentiddo dos modos como operam as transformacoes
culturais também o sdo. Para fazer inteligivel essa multivocidade de
processos e ldgicas, Nestor Garcia Canclini opta por construir uma
pluralidade de pistas de penetracdo com duas figuras: a das perguntas e a das
narrativas; a nova forma de fazer o mapa exige a mudanca de discurso e
escrita [...]. (Martin-Barbero, 2004:15)



110

Neste sentido, conforme observou Martin-Barbero (idem: 15), com base nas observacdes
de Nestor Garcia Canclini sobre a construcdo dos mapas, exigem-se hoje novas formas de se
construir os mapas, a “multivocidade de processos e ldgicas” requer a constru¢do de uma
pluralidade de pistas a partir das “perguntas” e “narrativas”, o que provoca uma mudanca de
“discurso e escrita”. Referindo-se ainda ao pensamento de Nestor Garcia Canclini, acrescenta
que, frente a multiplicidade de ‘“questdes e experiéncias” da realidade globalizada, como, por
exemplo, “o executivo de uma grande empresa e o operdrio sem trabalho, obrigados a emigrar
para outro pais, a dona-de-casa e o governante, o desenhista de modas na capital e o artista numa
cidade de fronteira com os Estados Unidos. A multiplicidade de “questdes e experiéncias” de
“dados duros e de metaforas” em que se constroem as articulagdes entre campos diversos que vao
do econdmico ao trabalhista e politico, passando pelas implicagdes que se estabelecem entre
economia e cultura e pelas reorganizacoes das “instituicoes e socialidades”, exige outras politicas
que “ressituem” o Estado e “reexpressem o sentido da politica e do publico”.

O segundo plano do qual nos fala Martin-Barbero (2004) refere-se as reflexdes
desenvolvidas no Primeiro Coléquio Internacional sobre Espacos, Imagindrios, organizado pela
Faculdade de Filosofia e Letras da Unam no México, em 1999; no Pensar en los Intersticios,
Instituto Pensar em Bogotd, 1999; na Constelaciones de la Comunicacion, revista da Fundacion
Walter Benjamin, 2000. Todas essas referéncias sintetizam novos espagos para se pensar as novas
formas de se tragcar os mapas de investigacdo que precisamos para nos aproximar desta realidade
tdo complexa que nos apresenta a atualidade

Martin-Barbero (2004) traga itinerdrios de investigacdo da comunicacdo na América
Latina. Sugere pensar a sociedade dos anos 1990 a partir da comunicagdo, que sob o seu ponto de
vista € uma “tarefa de envergadura antropoldgica”. O final de século XX ndo traz somente os
deslocamentos do capital e inovagdes tecnoldgicas. “Pensar na América Latina € cada dia mais
uma tarefa de envergadura antropoldgica”. O que também estd em “jogo”, acentua o

pesquisador, sdo as:

[...] profundas transformag¢des na cultura cotidiana das maiorias: mudancgas
que trazem a superficie estratos profundos da memoria coletiva a0 mesmo
tempo em que movimentam imagindrios que fragmentam e des-historicizam.
Mudancas que nos confrontam com uma acelerada desterritorializacdo das
demarcagdes culturais e com desconcertantes hibridizacdes nas identidades.
(2004: 209)

O que acontece na América Latina, nos informa Martin-Barbero (2004), € que a

integracdo das massas populacionais a modernidade realiza-se nao pelos livros, mas pelas novas



111

tecnologias da industria do audiovisual. O pesquisador conclui sua andlise constatando uma
mudanca de sensibilidade em virtude das novas formas de apropriagdo do conhecimento, o que
traz como conseqiiéncia a necessidade de repensar os conceitos de cultura. Conforme anuncia
Martin-Barbero (2004:210), esta realidade esta transformando “os modos de ver, de imaginar e de
narrar, de sentir e de pensar”’. O cendrio das relagdes entre cultura e comunicagdo expostas acima

resultam em:

[...] desestruturacdo das comunidades e da fragmentacdo da experiéncia, o da
perda da autonomia do cultural e da mescla arbitraria das tradi¢cdes, o da
emergéncia de novas culturas que desafiam tanto a sistemas educativos
incapazes de se encarregar do que os meios macicos significam e sio
culturalmente, como politicas culturais dedicadas ainda majoritariamente a
difundir e conservar. (2004: 210)

As mudancas tecnoldgicas que ocorrem na sociedade ocidental dos séculos XX e XXI
refletem em mudancas também culturais. As novas formas de apropriacdo e realizacdo da cultura
apresentada pelo autor nos remete a uma revisdo dos processos culturais tradicionais.

Nos primeiros momentos dos estudos da cultura, esta era investigada a partir dos relatos
que favoreciam esclarecer o lugar da cultura e também se aproximar da vida que transita pela
arte, ou a arte que, em movimento continuo, se comunica com a vida. Traziam-se, a partir dessas
praticas, modos de viver e de ser no dia-a-dia. Esses relatos do cotidiano tomaram formas
diversas quando foram escritos, apareceram por meio dos folhetos de cordel, das cang¢des, dos
folhetins e fasciculos de novelas, faziam parte da cultura dos “ndo-letrados”.

Com a entrada do povo em cena, pelos relatos de géneros, entre os quais o melodrama,
segundo Martin-Barbero (2004), temos ai a gestacdo do “macico”. Buscar a narrativa no popular

nos remete as matrizes do oral:

[...] Vista a partir de seus modos de narrar, a cultura popular continua sendo
a dos que mal sabem ler, que l€em muito pouco e que ndo sabem escrever.
Pergunte a um homem do campo de que modo ele faz a sua vida, e poderao
constatar ndo sé a riqueza de seu saber e a precisdo de seu vocabuldrio, mas
a expressividade de seu saber contar. Pecam a ele, porém, que escreva o que
disse, e verdo que se cala. Isso nos aponta, em positivo, a outra face, a da
persisténcia dos dispositivos da cultura oral enquanto dispositivos de
enunciacdo tanto nos modos de narrar como nos de ler. (Martin-Barbero,
2004: 159)

Foi em busca dos sujeitos que transitam nas “brechas” do cotidiano urbano, que relatam
seus imagindrios por intermédio dos seus cantos e dangas, repertorios gestuais e vocais, sagrados

e profanos, que demos inicio ao estudo das producdes de artistas que se deslocam das margens da



112

sociedade, como Carlinhos Brown e o grupo Timbalada, e agenciam as transformacdes sociais.
Neste didlogo dos artistas que tém suas marcas e origens nas matrizes do candomblé e nas
produgdes latino-americanas, que reciclam e recriam este repertorio de tradicdes, encontramos
um corpo diferente, corpos imbuidos pelos pulsos e movimentos, elementos vivos da tradigdo,
corpos que gingam, que expandem seus costumes para as ruas da cidade, popularizando-se entre
nativos € ndo-nativos.

O movimento primeiro deste trabalho foi caminhar em meio as festas sagradas e profanas,
na busca de pistas das performances. Simultaneamente, delineamos os mapas e demarcamos 0s
percursos metodoldgicos. Entre os fluxos de conhecimentos coletados, a partir de etnografias e
estudos tedricos, dilatamos o territério de investigacdo. Enxergamos que o didlogo entre as
culturas tradicionais e aquelas do mundo contemporaneo, no que se refere as performances, cria
novas possibilidades de investigacdo, pois a “contaminacio’(Greiner, 2005)'® rompe com a
divisdo entre sagrado e profano.

Com as leituras de Paul Zumthor (2005), entendemos que existem nas praticas
performaticas producdes de sentidos, o corpo € territério de simbolizacdo, recria-se a cada
performance (convencional, natural, histérica ou livre). A voz implica o corpo e, segundo o autor,
a voz “expande o corpo, deslocando o corpo para muito além de sua epiderme; mas, em
contrapartida, o corpo a ancora no real vivido” (p. 89). No que se refere aos ritos, Zumthor (p. 99)

os define como

Uma agdo que abarca o grupo social, definindo-lhe papéis funcionais e, ao
mesmo tempo, assegurando ao grupo relagdes tranqiiilizadoras com o outro
mundo, a divindade, as forcas diante das quais o homem se sente
dependente. [...] O rito é constituido de um gesto, e este explicita a voz
escandida ou cantada. Poderiamos nos exprimir nestes mesmos termos a
respeito da maioria das manifestacdes da poesia oral de que falamos até aqui.
A voz ritual é pronunciada, segundo as formas de linguagem particulares,
num tom que pode ser o de um canto determinado, num espago-tempo que é
o dos deuses, a palavra secreta e imperativa que permite ao grupo viver,
ocupar o espaco de sua assembléia.

'® Contaminagdo é um termo utilizado por Greiner, com a seguinte acep¢do: “[...] contaminagio
simultdnea entre dois sistemas signicos onde ambos trocam informacdes de modo a evoluir em
processo, juntos [...]. Pensar nas relagdes entre corpo e cultura e até mesmo em multiculturalismo a
partir dessas reflexdes € reconhecer que a preservagao de limites é uma ficgdo. No entanto, isto ndo
significa que ndo existam especificidades e muito menos que estas ndo devam ser valorizadas” (2005:
104).



113

Vimos em nosso trabalho os corpos em processo de “contaminacdo”, em processo de
“mistura”'®. Essas “misturas” resultam em uma mesticagem de préticas, uma mesticagem
entre o sagrado e o profano que originam outras praticas de sacraliza¢do. Aqui entendemos a
religiosidade do candomblé que escapa para as ruas, mas, também, do catolicismo que adota
as performances do candomblé no interior de suas igrejas, como veremos posteriormente nas
pesquisas de campo. O corpo € espaco de conexdo entre as religiosidades jeje-nago e crista.
Por meio desta conexdo, fluxos de informagdo sdo trocados, assimilados, incorporados e
sedimentados. Voltamos para a sociologia e antropologia do corpo.

Referéncia primeira para a nossa investigacao a respeito do corpo nas performances é
Marcel Mauss, ponto de partida de estudiosos que se voltaram para os usos do corpo, em
diversas culturas e temporalidades. Uma “pléiade” de pesquisadores franceses buscaram em
Mauss, ressonancias diretas com o modernismo de seu pensamento. Citado e referenciado em
obras contemporaneas produzidas nos séculos XX e XXI, quanto por estudiosos que
investigaram o corpo em diversos campos do conhecimento, Mauss descreve “as maneiras
pelas quais os homens, de sociedade a sociedade, de uma forma tradicional, sabem servir-se
de seu corpo.” (Mauss, 2003:401). O autor menciona o corpo sendo um instrumento natural
modelado pela cultura em que estd inserido. A constatacio do fato envolve a andlise das
diferencas culturais que sdo construidas historicamente, e de uma geragdo a outra os hédbitos
se solidificam. O pesquisador das “técnicas do corpo” aciona o conceito de “homem total”,
amplia o olhar, considera ndo s6 os aspectos fisicos e bioldgicos, inclui em sua andlise as
intermediagdes psicoldgicas.

No territério da sociologia do corpo, tragamos ainda uma reflexdo tedrica a partir de

Le Breton™ (2006), que apresenta a corporeidade humana inserida em um contexto social e

' Michel Serres, o autor que circula pelos sentidos, desenvolve “uma filosofia dos corpos misturados,
uma proposta da cultura da mesticagem entre o duro e o suave, o claro e o escuro, o antigo e o
contemporaneo, o monoteismo e o politeismo, o branco e o preto, e todas as cores da palheta, sem
exclusdo nem 6dios reciprocos” (2001).

*Em suas reflexdes volta o olhar sobre outras sociedades nas quais “o corpo nio é isolado do homem
e estd inserido em uma rede complexa de correspondéncias entre a condigdo humana e a natureza ou o
cosmo que o cerca. Um estudo exemplar de M. Leenhardt aponta que, por exemplo, para os Canaques,
no interior da sociedade comunitirio, nenhum termo especifico € utilizado para referir-se aos 6rgaos
ou ao préprio corpo. O conjunto dos componentes do que chamamos “corpo” é emprestado a
vegetacdo. Os 6rgdos ou os 0ssos, tal qual nos parece, levam nomes de frutas de arvores, etc. Nao
existe ruptura entre a carne do mundo e a carne do homem. O vegetal e o orginico se encontram em
tamanha correspondéncia que alimenta que alimenta intimeros tragos da sociedade canaque. O préprio
nome de “corpo” (Karo) s6 designa uma estrutura, uma base que se aplica indiferentemente a outros
objetos. E Leenhardt conta com o “causo” ostentoso pelos questionamentos que proporciona:
desejando medir o impacto dos valores ocidentais na sociedade melanésia através da visdo de um



114

cultural. A corporeidade € territério de mediagdo e passagem dos acontecimentos sensiveis do
cotidiano. O corpo € o ponto de interseccdo do homem com o mundo, € “emissor ou receptor”
de uma realidade cultural continua do grupo de pertencimento. A ciéncia socioldgica, nascida
“la onde sao eliminadas as antigas legitimidades” (Le Breton, 2006: 11), tem nos anos 1960,
segundo o autor, inimeras incursdes das ciéncias sociais na investigacao do corpo, como das
légicas sociais e culturais. O autor da Sociologia do corpo referencia as produgdes a respeito

do corpo elaboradas por Marcel Mauss '

Evidenciar o corpo provocou olhares de
investigacao a respeito da for¢a do “processo civilizador”.

Elias (1994) apresenta o conceito “civilizacdo” na perspectiva de um modelo da
sociedade ocidental, abre uma reflexdo a respeito do termo ‘“civilizacdo” e kultur,
estabelecendo as devidas particularidades que os conceitos agregam para cada sociedade em
discussdo na obra. Recupera as matrizes das transformagdes de condutas localizadas nos
primeiros tratados sobre o comportamento e encontra civilité, conceito utilizado no meio
religioso, uma justificava para os movimentos de expansdo religiosa e econdmica no século
XVI.

O tempo que este corpo se civilizava também ficou esquecido sob os limites
colocados pela instituicdo cristd, a qual abriu suas portas ndo para os rituais do povo que
celebravam as colheitas e suas crengas com as dangas e gestualidades préprias do cotidiano,
mas para o espaco sacralizado que mantém o corpo sob a mira da disciplina e das restricdes
gestuais proprias dos dogmas cristdos; o “pecado original” versus o “anticorpo” da institui¢ao
cristd, que se interessava pelos homens em um primeiro plano, e em segundo plano pelas
mulheres, mas quase sempre “desencarnados”, comentam Le Goff e Truong22 (2006).

Mauss, ao descrever as gestualidades, dd “voz” ao corpo, que, até entdo, se supunha
mudo. Saimos da simples compreensdo de um corpo natural para juntar os olhares de diversos
campos do conhecimento, pois o corpo ndo € apenas um; sao varios, em diferentes momentos

histdricos e concepgdes tedricas. A corporeidade € resultado das experi€ncias construidas pelo

autdctone, Leenhardt questiona um ancifo a este respeito. Este responde imediatamente: “O que voces
me trouxeram € o corpo”. Le Breton ( 2006: 27-28)

' “Em 1934, diante da Sociedade de Psicologia, M. Mauss adianta uma nogo destinada a prosperar:
as técnicas do corpo. Gestos codificados em vista de uma eficdcia prética ou simbdlica. Trata-se de
modalidades de acdo, de seqiiéncias de gestos, de sincronias musculares que se sucedem na busca de
uma finalidade precisa. Evocando lembrangas pessoais, Mauss lembra a variacio de tipos de nado de
uma geracdo a outra em nossas sociedades, e mais geralmente de uma cultura para a outra” Le Breton
(2006: 39).

> Uma histéria do corpo na Idade Média, obra do medievalista Jacques Le Goff e do jornalista
Nicolas Truong, nos aproximou dos cddigos, dos gestos e dos signos herdados pelo Ocidente
Medieval.



115

ser humano. Entdo nos colocamos a questdao: como o corpo se tornou o que é? As verdades
~ o, . 23 L. .
sobre o corpo vao se deslocando na histéria. Foucault (1983)"", que serd discutido neste

capitulo, trata dos “corpos ddceis”. O corpo docil, segundo Sant’ Anna, é

[...] décil porque dada a ordem, ele obedece recriando, dando a este corpo
uma mais-valia. [...], porque incorpora o olhar da ordem, da lei, algo externo
ao individuo. A norma por sua vez € a interiorizacdo da lei. A lei é externa
ao individuo, ndo mexe com a vontade [...], a norma € interiorizada. [...].
Nesta passagem da lei para a norma aparece o medo, o prazer e depois o
esquecimento, a automatizacdo da norma™".

Como o corpo se tornou ddcil, flexivel aos olhares do pandptico? Como este corpo
interiorizou a disciplina que esquadrinhou o tempo e o espaco do corpo? A pergunta que
Foucault lanca para esta sociedade dos “corpos ddceis” €, segundo Sant’Anna, como estas
pessoas burlam esta disciplina imposta?

Ao tratamos neste trabalho da populacdo que segue os cultos do candomblé e é
oprimida historicamente pela fé crista e pela policia durante décadas, procuramos trazer o
corpo de uma cultura que resiste as adversidades, nao s6 da justica, mas também do poder da
medicina, do olhar médico do século XIX. No Capitulo III, voltar-nos-emos para as andlises
da antropologia de Nina Rodrigues (1988) sobre a populagdo que resiste aos mandos politicos,
as leis religiosas e cientificas, falaremos do povo que “ginga” de corpo fechado e purificado,
incorporando nao as normas, mas os deuses.

Quem faz mapa percebe, ao longo dos trajetos, as matizes sociais. Ao caminhar nos
territérios de rituais dos candomblés e das performances no Candeal Pequeno de Brotas
(Candeal Guetho Square) em Salvador (BA), localizamos o corpo do qual nos fala Serres em

Os cinco sentidos. O corpo que

[...] se exercita, treina, quase por si mesmo, ama O movimento,
espontaneamente, regozija-se de entrar em agdo, salta, corre ou danga, s6
conhece a si mesmo, imediatamente e sem linguagem, na e pela sua
impetuosidade, descobre sua existéncia no ardor muscular, quase nos limites
da fadiga. (2001: 324)

* Michel Foucault parte do pressuposto que todos os nossos valores sdo criados historicamente.
** Anotacdes de aula a partir das reflexdes desenvolvidas pela prof* Denize Bernuzzi. Sant’Anna no
curso de Corpo e Cultura do Departamento de Psicologia Clinica. PUCSP. 1°. Semestre de 2008.



116

z

Esta “fadiga” € comentada com freqiiéncia na fala dos entrevistados, quando
descrevem que passam horas dancando nos rituais do candomblé ou nas performances
observadas no Candyall Guetho Square (2003-04), quando a multidao de jovens salta e danca
por horas, desafiando a sua resisténcia fisica. Nesse momento, as fronteiras entre o sagrado e
o profano, que inicialmente marcaram o nosso trabalho de pesquisa, foram se diluindo, e os
contornos tornaram-se quase imperceptiveis. Constatamos que os territérios da performance
religiosa e popular se interconectam em freqiiéncia muitas vezes inaudivel. O transito que se
estabelece entre o que € produzido no campo do religioso e do popular € constante, uma via
de mao dupla. Os territérios aparentemente separados sdao espacos continuos que se
realimentam e estdo em conexdo constante, € as pistas entre 0s universos culturais sdo
multiplas.

O corpo, centro de nosso interesse, segue uma pratica nomade. Os devires humanos e
divinos misturam-se, e, num constante movimento que lhes € proprio, reativam as formas de
ser. Serres (2001: 337) acrescenta: “Nao hd nada no intelecto que ndo tenha estado primeiro
nos sentidos: fica o sensivel”.

Caminhamos também pelas bordas dos acontecimentos para capturar 0s sons, ouvir os
relatos, registrar as imagens dos campos de investigacdo ou em meio as manifestacoes
musicais das ruas. Os corpos pintados, adornados, que, ao som de atabaques reciclados,
improvisavam seus movimentos, S0 0S mesmos que aqui nomeamos de corpos misturados
que andam em territérios multiplos, com os “pés enraizados” nos terreiros sagrados, nos quais
elaboram o repertério das festas populares, unem os fragmentos vivos de tradicdo, fazem
destas suas matrizes, fonte de criagdo sonora, nas misturas dos ritmos afro-latinos com os sons
afro-brasileiros; corpos em constante metamorfose, corpos que dangcam e buscam
incessantemente, no “ardor muscular”, as formas de reaciao do corpo.

Os corpos em metamorfoses, os corpos nomadizados também nos revelam como
enfrentam os deslocamentos e mudancgas sociais e culturais da comunidade Bauman (2003),
comunidade Candeal Pequeno de Brotas e a organizagdo em trabalhos sociais. Neste processo
de desarticulacdo e rearticulacdo das comunidades, no transito entre o coletivo e o individual,
temos no corpo o territdrio em que se processam as interculturalidades, segundo Canclini

(2005).



117

3.1.1. Indagacoes a respeito do corpo

Se vocé ndo conhece a resposta, discuta a pergunta.

(Geertz, apud Canclini, 2005)

As inquietacdes provocadas pela misica improvisada pesquisada no Mestrado
remeteram-nos a outras possibilidades e trajetos. Ao nos debrucarmos sobre os estudos da
mesticagem cultural, observamos nos grupos de jazz (Moraes, 2000) novas dimensdes que
foram incluidas em nossa investigacdo. Um dos aspectos que se destacava como interesse era
a prética de improvisacao coletiva, baseada no didlogo de chamadas e respostas, que criava
um territdrio ritualistico e performético, no qual a expressdo ultrapassava a possibilidade de
uma explicagdo tedrica.

Naquele momento, a dimensdo complexa da performance, realizada pelos jazzistas e
também apresentada pelos rituais tradicionais dos afro-americanos nos campos de trabalho,
ndo era o ponto central dos nossos estudos, mas a agitacdo e o interesse no assunto nao
cessaram, € passamos a uma pesquisa que ndo se limitava as sonoridades, mas estendia-se
para toda a performance.

A antropologia e a musica impulsionaram-nos para esta caminhada. No interesse de
realizar um trabalho comunicante no sentido de percorrer diversas dreas do conhecimento,
como num ato antropofédgico, optamos pela cartografia como metodologia, ji que ela nos
propicia, conforme discutimos, a elaboracdo de ‘“uma pluralidade de pistas” a partir das
“perguntas” e “narrativas”’. Com a proposta de transitar entre os tedricos do corpo e as
pesquisas da cultura de ascendéncia africana para os estudos das matrizes culturais brasileiras,
elaboramos algumas investigacdes a respeito de grupos musicais que trouxessem uma
performance possivel para andlise e a concretizacao deste trabalho. Porém nao nos detivemos
somente na cultura de afro-brasileiros, pois no decorrer do trabalho percebemos a necessidade
de ampliagdo desta reflexdo para outros grupos que participam das casas de candomblé de Sao
Paulo e s@o nelas iniciados.

Ao dar prosseguimento a elaboragdo de cartografias, passamos a nos deslocar para
Salvador (BA), a fim de desenvolver as primeiras pesquisas de campo. Montar uma
cartografia foi o caminho escolhido, uma forma de coletar as informa¢des no momento em

que sdo apresentados os acontecimentos. Estas pesquisas possibilitaram as primeiras



118

indagacgdes. Nesse percurso de contatos e estudos pudemos observar a pratica do cotidiano e o
contexto de festividades sagradas e profanas que compdem a rotina dessa cidade.

No vai-e-vem de gente que circula pelos labirintos do Pelourinho, lugar central de
Salvador, encontramos inimeras performances. Dessas observagdes destacamos um grupo de
criangas que passava dangando, tocando, cantando. Algo muito préprio delas era a expressao
de dominio sobre o corpo e a alegria contagiante; seus corpos saltavam e giravam com
bastante leveza, os olhos brilhavam, os movimentos eram visivelmente conscientes. Era uma
forca de expressividade extremamente singular; os cantos e os toques dos tambores saiam
muito naturalmente. Percebia-se um corpo “diferente” nessas préticas culturais.

Algumas questdes passaram a nos acompanhar: o que possibilitava este corpo ser
diferente, ser mais expressivo? Visualizivamos sempre um rito do corpo, “corpos de
passagem” (Sant’Anna, 2001)%, passagem de uma cultura, passagem do sagrado e nao-
sagrado. As questdes multiplicavam-se. Como estas prdticas incidem no corpo? Como
desenvolver uma antropologia do corpo? E a escuta? E as imagens deste corpo? Percebemos
que 0s corpos em movimento eram Varios.

Diante de perguntas sem muitas respostas, adotamos o pensamento de Gueertz citado
por Canclini (2005)*: “Se vocé ndo conhece a resposta, discuta a pergunta”. Assumindo a

orientacdo dada, seguimos com as investigacoes da pesquisa que nos possibilitaram

 Corpos de passagem: “Um corpo tornado passagem é, ele mesmo, tempo e espago dilatados. O
presente € substituido pela presenca. A duracdo e o instante coexistem. Cada gesto expresso por este
corpo tem pouca importincia em si. O que conta é o que se passa entre os gestos, o que liga um gesto a
outro e, ainda, um corpo a outro. [...] Quando o corpo € aberto e se transforma em passagem, a
dissolucdo da distincia entre consciéncia e inconsciéncia deixa de ser utopia ou sindénimo de redugdo
de percep¢do. Porque ndo € a alma que se abre para acolher o sagrado e, em seguida, se recolhe para os
confins da intimidade de cada um. A alma se abre para ser espraiada no corpo, tal como a espuma das
ondas se dilata e se dispersa no mar. A alma deixa de ser uma espécie de submarino blindado
navegando nas profundezas do corpo fluido do mar, sempre tentando partir ou chegar. Porque ela se
desrealiza enquanto embarcacdo que ndo cessa de viajar pelas vias do corpos, este se transforma em
passagem. Aqui a alma nio € mais um elemento destacado do corpo feito reliquia. Deixou de ser
submarino fechado para ser 4gua e areia, mar de sensagdes, universo precioso de elos liberado do risco
de naufragar. Pois o mar ndo naufraga. E também nfo precisa ser salvo. Necessita apenas marear”
(Sant’ Anna, 2001: 105-106).

260 autor introduz esta obra com uma questio que nos remeteu a realidade que encontramos no inicio
e durante a nossa investigacdo de campo: “[...] como encaixar em algo que pareca real, tdo real como
um mapa, este feixe de comunicacdes distantes e incertezas cotidianas, atracdes e desenraizamentos,
que se nomeia como globaliza¢do. Setenta canais de televisdo acessados a cabo, acordos de livre
comércio que nossos presidentes assinam aqui e acold, migrantes e turistas cada vez mais interculturais
que chegam a esta cidade, milhdes de argentinos, colombianos, equatorianos € mexicanos que agora
vivem nos Estados Unidos ou na Europa, programas de informacao, virus multilingiies e publicidade
ndo pedida que aparecem no computador: onde encontrar a teoria que organize as novas
diversidades?” (2005:15).



119

acompanhar a diversidade dos acontecimentos e tragar mapas contemplando ndo sé as
misturas, mas também os deslocamentos e os desenraizamentos culturais.

E, entre as ladeiras, em uma das andancas, nos deparamos com um ritual religioso na
Igreja de Santo Antonio de Catijer6, uma igreja catdlica com um publico de fiéis.
Coincidentemente, estavam festejando o dia do santo padroeiro, e o ritual era enriquecido com
muita musica. Ao entrarmos no templo, visualizamos, proximo do altar, um grupo de musicos
e cantores que entoavam os hinos tradicionais catélicos. Havia um diferencial, pois eles eram
acompanhados com instrumentos de percussdo — pandeiro, atabaque e agogd em ritmo de
samba. O lider do grupo cantava uma frase do hindrio e todos a respondiam entoando a
melodia e com movimentos corporais. Esta passagem nos remete as praticas de improvisagao
de perguntas e respostas, muito comum nas cangdes de trabalho dos negros americanos
(Moraes, 2000).

A cerimonia da “Lavagem da Igreja do Bonfim”, que também € um rito que congrega
as inimeras crencas do povo de Salvador, promove brechas para um estudo do corpo que se
movimenta entre o sagrado e o profano. Parte das gestualidades tem como matriz a
religiosidade dos candomblés, entre outras crencas que se agregam nesta festa religiosa.

O percurso de mais de oito quildmetros levou quase duas horas para chegar ao local
previsto, em um dia muito quente, de quarenta graus ou mais. Conforme avan¢dvamos a
caminhada e nos distancidvamos da orla maritima, o calor tornava-se mais intenso € mais
dificil a travessia. Esta procissdo se diferenciava das tradicionais, pois era religiosa e também
um meio de propaganda eleitoral: os cartazes dos candidatos acompanhavam o cortejo.

Essas imagens de inumeras gestualidades retidas, quase paralisadas na mente,
revertiam-se em outras questdes sobre as praticas corporais. Quais as forcas que atravessam o
corpo no momento dessas praticas? Ao manifestar o seu fazer musical, o seu gestual, a sua
cultura, como vimos, o garoto, que bem cedo ja tem o referencial de seu meio social, imita as
gingas do corpo dos capoeiristas que circulam por todos os cantos da cidade, nas festas de
terreiro, nas praias. Nas pragas, as gingas transformam-se em brincadeiras de criangas, que
testam suas habilidades, superam-se nas piruetas, giram no ar e flutuam para retomar
estrategicamente a postura ao tocar os pés no chiao. Elas se utilizam do gingado para driblar os
parceiros de jogo.

Diante desses enfoques, o que tinhamos de concreto continuava sendo as questdes,
vestigios das imagens. Como um observador que afeta e € afetado pelas investigacoes,
tentdvamos transformar as informagdes em algo mais visivel. Entre o que esta visivel e o que

€ invisivel, buscamos frestas para refletir sobre o corpo. Qual a importancia das performances



120

na libertacdo e reatualiagdo do corpo? O que buscam os dangarinos de rua? Assim como hd o
corpo que evoca os orixds, hd o corpo afastado da pratica religiosa, corpo que realiza uma
performance cujas matrizes estdo no religioso, mas que atua no interior da cultura popular.
Percebemos esse processo nos primeiros contatos com as dancas apresentadas no terreiro do
Candeal Guetho Square, por exemplo. O que diferenciam esses dois corpos? Quais as
possibilidades de um corpo nas performances dos rituais religiosos e performances da cultura
popular das ruas de Salvador, especificamente no Candeal Guetho Square? Estas sdo as
investigacdes com as quais nos envolveremos nesta tese. A indeterminacao das topografias do
corpo mostra-nos que escutd-lo exige um exercicio constante dos sentidos, bem como o
confronto do vivido com o teorizado pelos estudiosos e pesquisadores da corporeidade.

Uma outra questdo também relevante para o nosso estudo refere-se a investigacao
sobre a religiosidade das tradi¢des afro-descendentes, as quais nos vimos atrelados quando
iniciamos a pesquisa a respeito das performances de Carlinhos Brown e o grupo musical
Timbalada, que apresentam esteticamente a cultura residual dessas tradi¢oes.

Qual a importancia de nos enveredarmos por uma investigagdo das tradigcdes
religiosas? O que estas investigacdes poderdo nos trazer a respeito da corporeidade? Nao nos
parecia tdo simples fazer esta conexdo, e, em alguns momentos, apresentava-se extremamente
complexa a discussdo pela via da religiosidade. A certeza de que este era o caminho nos foi
dada quando nos deparamos com as reflexdes sobre o estudo das tradicdes religiosas
elaboradas por Carvalho (2003)27.

As reflexdes a respeito das tradi¢des do afro-descendente, realizadas pelo antrop6logo
José Jorge Carvalho, que atua na drea da antropologia das populacdes afro-brasileiras com os
temas de religido, etnomusicologia e cultura popular brasileira, foram importantes para o
nosso trabalho, pois agregaram novas perspectivas na discussao a respeito das tradicdes de
populacdes que vivem em comunidade.

Nas primeiras investidas de campo, voltamos-nos para as performances e tudo o que
nela estd contido, tendo como foco principal o corpo, pois este € o local privilegiado e eixo de
contato do homem com o mundo. O corpo (pele) faz a mediagdo do mundo externo para seu
universo interno.

Deslocamos-nos assim rumo as reflexdes da antropologia e sociologia do corpo,

primeiramente Marcel Mauss, nosso mapa inicial, matriz dos estudos voltados a corporeidade,

*7 “Uma razdo importante que vejo para incorporar as tradi¢des de longue dureé em nossas andlises do
panorama da cultura afro-americana contemporinea € que elas também comentam, a partir de seus
horizontes simbdlicos, politico e estéticos proprios, as transformacdes e as novas experiéncias vividas
pelos membros das sociedades que as mantém vivas” (Carvalho, 2003: 104).



121

encontramos no percurso de leituras a discussdo de David Le Breton, professor na
Universidade de Estrasburgo II, um dos mais conhecidos autores da corporeidade. A leitura de
sua obra A sociologia do corpo nos insere na condi¢do corporal humana e com ela nos pde em
contato com o que se constitui como um fendmeno sociocultural, um territério do simbdlico
permeado por representacdes e imagindrios.

A nossa existéncia € corporal, e € desse territério que emanam as significacdes que
fundamentam o existir humano individual e coletivo Essas significacdes sdo apropriadas pelos
membros de uma comunidade. A existéncia corporal humana implica a possibilidade de o
homem se articular no tempo e no espago, possibilita imitar, interiorizar, comunicar-se por
meio dos gestos, das palavras, dos ritos que geram as transformacdes do ser e do seu meio.

Retomando Le Breton (2006), historicamente os estudos e reflexdes da sociologia
sobre o corpo nascem junto aos estudos das ciéncias sociais, quando esta ciéncia legitima-se
na sociedade moderna. Le Breton localiza os estudos do corpo em etapas determinadas: a
sociologia que ele denomina de “implicita” em uma primeira etapa, encontrada nas andlises
classicas de Marx sobre a condic@o corporal do homem no trabalho. Neste caso, a situacdo
corporal € relatada, mas nao € conceituada. O autor ressalta também as investigacdes do corpo
a partir das suas feicdes, da sua morfologia, na qual a ordem do mundo submete-se “a
primazia do bioldgico”, o “homem ndo tem poder de ac@o contra essa natureza que o revela; a

sua subjetividade s6 pode acrescentar pormenores sobre o conjunto” (Le Breton, 2006: 17).

Um segundo momento ou uma segunda etapa de investigacdo é a sociologia,
denominada a sociologia em “pontilhado”, que trata de uma corporeidade socialmente
construir. Nessa fase da sociologia, define Le Breton (2006), encontra Marcel Mauss como
um dos principais marcos tedricos dos estudos do corpo; Robert Hertz, Norbert Elias e
contribuicdes etnoldgicas que “descrevem os ritualismos e os imagindrios sociais que
contribuem para colocar a corporeidade em condi¢des mais favoraveis dentro do pensamento
sociologico”. No que se refere a Marcel Mauss, suas contribui¢des quanto a investigacdo a
respeito do corpo podem ser localizadas nos textos: “A expressdao obrigatéria dos
sentimentos” (1921), “O efeito fisico da morte” (1926) e “As técnicas do corpo” (1936). Entre
estes escritos, selecionamos “As técnicas do corpo” para contextualizar nossas primeiras

reflexdes sobre o presente trabalho.

“Antropologia e sociologia do corpo”, que veremos a seguir, aborda a importancia de
Mauss e o valor de uma etnografia que busca desbravar as “terras desconhecidas” e os

“territérios ndo investigados”. O corpo investigado a partir de Mauss trouxe-nos uma primeira



122

referéncia para entender que as prdticas, os costumes e as tradicbes de um povo estdo

diretamente ligados ao corpo.
3.2 Antropologia e sociologia do corpo

Uma das primeiras leituras para entender as questdes da corporeidade partiu das
reflexdes de Marcel Mauss™, o pensador francés que investigou o corpo e comprovou que o
corpo nao € apenas uma construcao bioldgica, mas também uma constru¢do social e cultural.
Pesquisadores como Levi-Strauss®, Le Goff e Truong (2006), entre outros, apontam para a
sensibilidade de Mauss ao perceber a forma como as sociedades impdem o uso do corpo.
Também conforme Mauss, damos importancia aos escritos, aos documentos, as narrativas
orais de um povo e, a0 mesmo tempo, esquecemos-nos de inventariar o corpo. Montamos
colecdes de objetos variados, criados pela inddstria humana, mas ignoramos as possibilidades
de nossos corpos, tdo variadas e universais, estando com eles tdo proximos e acessiveis a nos.
Conforme Le Goff e Truong (2006), continuamos a ignora-lo, a esquecé-lo.

Como nossa proposta € fazer um movimento de ‘“desconstru¢do” de um padrdo do
olhar relativo ao corpo, destacamos uma observacao relevante no que se refere ao pesquisador
e sua relagdo com a concepcao filoséfica fundante do pensamento da racionalidade. A citagdao

abaixo € uma das suas falas em aula inaugural:

Na pétria de Descartes, estamos muito preocupados em comegar pelos
‘objetos mais simples e mais faceis de conhecer’, para ndo sentir todo o
peso das pesquisas que recaem sobre os fendmenos elementares. Mas é aqui
€ que eu sou levado para o para o meu segundo ponto. Como observar os
fatos? Quero lhes dizer que os fatos sdo interessantes porque “‘simples e
faceis de conhecer’. Mas € necessdrio provar a minha afirmacdo. Os
fendmenos religiosos, que representam sociedades das quais estou a lhes
falar, t€m justamente a reputacdo de nem serem simples”, e nem faceis de

* Marcel Mauss nasceu em 1872, em Epinal, cidade-sede do departamento de Vosges, as margens do
rio Mosela, a quase quatrocentos quildometros de Paris. Catorze anos antes, nessa mesma cidade, nascia
Emile Durkheim, seu tio e sua maior influéncia na gestacdo de toda a sua carreira. Segundo
Cazeneuve, foi Durkheim o guia e orientador de Mauss em sua formagdo de fil6sofo, iniciada na
universidade de Bordaux , onde o tio era professor de Pedagogia e Ciéncia Social entre 1887 e 1902.
Antes de seus estudos universitarios, Mauss fez o secundario no liceu de Epinal. Ao findar os estudos,
em 1893, com licenciatura em Filosofia (agrégation), dedicou-se inicialmente a Histdria das Religides
e ao pensamento hindu. Depois de realizar varios estigios em outras universidades estrangeiras, como
Oxford, Breda e Leiden, tornou-se, em 1900, assistente de Foucher, diretor de estudos da Histéria de
Religides da India, na Ecole Pratique des Hautes Etudes, para, dois anos depois, suceder Leon
Marillier na catedra de Histéria das Religides de Povos Nao-Civilizados. Referéncias encontradas em
Oliveira (1979: 9).

* Lévi-Strauss. Claude. Introducio a obra de Marcel Mauss. In Mauss, 2003.



123

conhecer. Vou lhes explicar primeiramente em que medida sdo simples. (...)
Os fendmenos religiosos que observamos atualmente na Austrdlia, por
exemplo, ndo sdo certamente nem simples e nem primitivos. As sociedades
australianas ou americanas tém todas atrds de si uma longa histéria. Elas sdo
tao velhas quanto as nossas, (...) (Oliveira, 1979: 10).

Alguns pontos apresentados por Oliveira (1979) revelam que Mauss interessava-se em
esclarecer a importancia dos dados etnograficos, que, até fins de século XIX, eram coletados
com critérios diversos. Entendemos que nessa discussdo era um padrdo de olhar que estava
em jogo. Os estudos desenvolvidos por Mauss sobre o corpo nos favoreceram pensar que as
praticas, os costumes e as tradicdes de um povo estdo diretamente ligados ao corpo, um corpo
que tem as suas variacdes quando caminha, quando salta, quando danca; um corpo que desde
a mais tenra idade imita o outro, imita a educacgdo e as sociedades.

Com essas constatacdoes, Mauss propde assim a universalizacdo do conhecimento das
possibilidades do corpo humano. Propde um inventdrio das praticas corporais. Tal
empreendimento depara-se com as concep¢des da época, pois, no inicio do século XX, as
teorias racistas formatavam o pensamento europeu. Os desafios éticos dessa empreitada
contrariam aqueles que querem ver o homem como produto do seu corpo. O olhar
predominante nesse periodo estava associado as caracteristicas bioldogicas. A ordem do
mundo, segundo Le Breton (2006), estava determinada pelas ordens bioldgicas e estas eram
provadas a partir das aparéncias corporais. Trazendo esta reflexdo para nosso territorio,
acrescentamos que, no Brasil dos republicanos, as marcas das teorias racistas estavam
presentes na conformagdo das nossas instituicdes, os estudos sobre as populagcdes que
constituiam o pafs passavam pelas discussdes de uma andlise morfologica, e ndo
sociocultural.

Mauss enfatiza, em certo momento, que investigar o que nos € desconhecido é como
desbravar terras, contém as suas marcas (tedricas). Encontra-se na fronteira das ciéncias, “la
onde os professores devoram-se entre si”’ (Mauss, 2003: 401). Acrescenta, em tom de critica,
a forma como tratam o que nio € conhecido, rotulam com o termo “diversos”, denominagdo
esta que pouco esclarece. Partir do concreto para o abstrato é uma forma utilizada por longo

tempo por pesquisadores.

H4 sempre um momento, ndo estando ainda a ciéncia de certos fatos
reduzida a conceitos, ndo estando esses fatos sequer agrupados
organicamente, em que se planta sobre esta massa de fatos o marco da
ignorancia: “Diversos”. E af que devemos penetrar. Temos certeza de que é
af que h4 verdades a descobrir [...]. (Mauss, 2003: 401)



124

Em suas andlises, Mauss fala do corpo como uma ferramenta, um objeto técnico,
refere-se a técnicas do corpo, a partir da maneira com que os homens servem-se de seus
corpos. A palavra técnica € entendida por ele como um “‘ato tradicional eficaz” e o corpo,
como um “instrumento natural do homem”. Portanto, essas técnicas que regem o cOrpo

variam de acordo com as sociedades:

Eu digo as técnicas do corpo, porque se pode fazer a teoria da técnica do
corpo a partir de um estudo, de uma exposi¢do, de uma descricdo pura e
simples das técnicas do corpo. Entendo por essa expressdo as maneiras pelas
quais os homens, de sociedade a sociedade, de uma forma tradicional sabem
servir-se de seu corpo. Em todo caso, convém proceder do concreto ao
abstrato, ndo inversamente. (Mauss, 2003: 401)

Encontramos nas reflexdes elaboradas por Le Breton (2006) um pardgrafo que nos
esclarece que mesmo o corpo sendo denominado uma ferramenta com técnicas préprias e
diversificadas em cada cultura, ndo € um objeto técnico. Por mais que estes gestos estejam
tecnicamente trabalhados, o objeto corpo tem um valor préprio em seu contexto, € oS gestos,
uma verdade propria em cada movimento.

O estudo das técnicas do corpo € uma via proveitosa com a condi¢do de esclarecer,
para ndo cair num dualismo elementar, que mesmo sendo o corpo uma ferramenta, continua
sendo o “fato homem” e depende entdao da dimensao simbdlica. O corpo nunca € um simples
objeto técnico (nem mesmo objeto técnico). Além disso, a utilizagdo de certos segmentos
corporais como ferramenta ndo torna 0 homem um instrumento. Os gestos que executa, até os
mais elaborados tecnicamente, incluem significacao e valor.

Na concepcao de Le Goff e Truong (2006: 18-19), “as técnicas que comandam o corpo
variam, sobretudo conforme as sociedades, as educacdes, as conveniéncias e as modas, os
prestigios”. Segundo os autores, a partir da reflexdo de Mauss conclui-se que o corpo € e
contém histéria. Em As nogdes de técnicas do corpo, a reflexdo de Mauss evidencia as
“exigéncias” adotadas no interior das préticas sociais em sociedades diversificadas, pois ele
historiciza a diversidade de gestualidades. A gestualidade € uma constru¢io social e, nesta
perspectiva, o corpo € o que sente e guarda as dimensdes de todos os acontecimentos: o jeito
de andar, a forma de escutar, as diferencas de marcha entre o soldado francés e o inglés, o
trato das maes com as criangcas ao nascer. Evidencia-se o despertar para a necessidade
individual de préticas diferenciadas. A diversidade das praticas culturais dd ao observador
elementos para distanciar-se de metodologias e correntes de pensamento que faz da condi¢do

social o produto direto do corpo.



125

Trata-se de submeter a primazia do biolégico (mais ainda, de um imaginério
bioldgico) as diferencas sociais e culturais, de naturalizar as diferencas de
condicdo justificando-as por observagdes “cientificas”: o peso do cérebro, o
angulo facial, a fisiognomia, a frenologia, o indice cefdlico [...]. (Le Breton,
2006: 17)

Na opinido de Le Goff e Truong (2006), Mauss faz das reflexdes das técnicas do corpo
a entrada para a andlise do “homem total” por intermédio da histéria e do estudo das
sociedades.

Na longa histéria da humanidade, o inventério e o desvendar dos usos do corpo eram
de real importancia. Mauss exemplifica estas passagens de significacdo e valores dados pelas
sociedades. O autor tece algumas comparacdes entre as sociedades e as varia¢des do corpo.
Afirma que cada sociedade tem seus costumes e destaca diferencas de préticas entre essas
culturas, sob diversas perspectivas: idade, rendimento ou destreza e habilidade, praticas de
caminhada, de salto, de nado, dos cuidados do corpo, o sexo. Da religido, como a ioga, as

técnicas de sopro no taoismo também merecem comentdrios de Le Breton (2006: 40):

Conforme o sexo: de fato, as defini¢cdes sociais de homens e mulher
implicam freqiientemente um conjunto de gestos codificados de diferentes
maneiras.

Conforme a idade: as técnicas préprias de obstreticia e aos gestos do
nascimento; as técnicas da infancia, da adolescéncia, da idade adulta (Mauss
evoca principalmente a técnicas do sono, do repouso, da atividade —
caminhada, corrida, danga salto, nado, subida, descida, movimentos de
forga); técnicas dos cuidados com o corpo (toalete, higiene); técnicas de
consumo (comer, beber); técnicas de reproducdo (Mauss introduz de fato a
sexualidade nas técnicas do corpo e lembra a variabilidade de posicdes
sexuais); os tratamentos do corpo (massagens). [...] Conforme o rendimento:
Mauss pensa aqui na relacio com a destreza, com a habilidade. [...]
Conforme as formas de transmissdo: através de quais modalidades e em que
ritmo as novas geracdes as adquirem?

Podemos exemplificar estas passagens de significacdo e valores dados pelas
sociedades. Mauss nos relata algumas descobertas durante o periodo em que ficou internado
em um hospital de Nova York. Fez observacdes sobre o andar das enfermeiras no qual
identificava algo ja conhecido. Para ele interessava o que daquele andar chamava a sua
atencdo. Percebeu que existia uma semelhanca desse andar com o das francesas. Estas
questdes o levaram a concluir que existia uma influéncia indireta do cinema americano, uma
vez que as francesas imitavam a cultura e o jeito de caminhar da mulher americana. Passa em
seguida a analisar a imitagcdo realizada por criancas em relacdo as atitudes dos adultos e o

dominio da educagdo, destacando que esta tem um papel fundamental, sobrepondo-se a



126

imitacdo. Vemos que o processo civilizador da educagdo enfatizado nas observacdes de
Mauss com relacao ao corpo, apontava para as diferengas culturais.

Segundo Le Breton (2006: 40),

Mauss ndo desejava lancar um projeto de pesquisa preciso € exaustivo.
Como um farol, lancava luz sobre a validade heuristica de um conceito;
evocando uma série de anotacdes pessoais, convidava os pesquisadores a
exercer a imaginacdo socioldgica sobre o sujeito.

A continuidade desses estudos aparece ainda na década de 1940 na figura de Norbert
Elias, em La civilisation des mouers; conforme Le Breton (2006: 21), um “ensaio classico de
sociologia histérica que atualiza a genealogia das atitudes externas do corpo, relembrando o
carater social de varios comportamentos desde os mais banais até os mais intimos da vida
quotidiana”. Este estudo fornece ao autor a matéria-prima que ele necessita para chegar ao
amago da moral e entender os ritos de interacdo. E para a sociedade da corte que o autor se
volta e investiga suas regras de civilidade.

O conceito de civilizacdo foi intensivamente trabalhado por Norbert Elias™. O corpo
como ator dos processos de restricdo, impostos pelos costumes civilizatérios, também ¢é
receptor do mesmo processo. A interiorizacdo de gestos e a omissao de sentimentos tornam os
corpos contidos e moldados pelos movimentos controlados.

Segundo Elias (1994), o conceito de “civilizagao” refere-se a uma grande variedade de
fatos: o nivel da tecnologia, os tipos de maneiras, o desenvolvimento dos conhecimentos
cientificos, as idéias religiosas e os costumes. Pode se referir ao tipo de habitacdes ou a
maneira como homens e mulheres vivem juntos, a forma de puni¢ao determinada pelo sistema
judicidrio ou a0 modo como sa@o preparados os alimentos.

O conceito de civilizagdo conforme discussdo tratada em O processo civilizador
expressa “a consciéncia que o Ocidente tem de si mesmo”. O autor ainda acrescenta que

civilizagdo ndo tem o mesmo significado para nagdes diferentes: franceses e ingleses a

% “Uma descri¢io muito esclarecedora da diferenca entre esta classe alemd e sua contrapartida
francesa € também encontrada nas conversas de Goethe com Erkermann [...]. Na Franca, os membros
da intelligentsia estdo reunidos em um s6 lugar, sdo mantidos juntos em uma ‘boa sociedade’ mais ou
menos unificada e central; na Alemanha, com suas numerosas e relativas pequenas capitais, ndo ha
essa ‘boa sociedade’ central e unificada. Neste caso, a intelligentsia estd dispersa por todo o paifs. Na
Franga, a conversa é um dos mais importantes meios de comunicagao e, além disso, hd séculos € uma
arte; na Alemanha, o meio de comunicagdo mais importante é o livro, e é uma lingua escrita e
unificada, e ndo falada, que essa classe intelectual desenvolve. Na Francga, até os jovens vivem em um
ambiente de rica e estimulante intelectualidade, mas o jovem membro da classe média alema tem que
subir a muito custo em relativa soliddo e isolamento. Os mecanismos de progresso social sdo

diferentes nos dois paises” (Elias, 1994: 44-45).



127

concebem de uma forma; os alemdes, de outra. Franceses e ingleses a resumem em orgulho
que tém de suas nacdes, do progresso do Ocidente e da humanidade. Para os alemaes,
Zivilistion ¢ um valor “de segunda classe”, e, a palavra que expressa o orgulho de suas
realizagoes é Kultur.

“Formado em medicina, em filosofia e, sobretudo na sociologia de Max Weber na
Republica de Weimar em plena revolu¢do psicanalitica, Norbert Elias eleva as funcdes
corporais ao nivel de objeto histérico e socioldgico. E ndo importam quais” (Le Goff e
Truong, 2006: 21).

Para muitos pesquisadores, a seriedade nesses assuntos apresentava-se COmMo
futilidades. No entanto, Elias mostra em O processo civilizador a forca das praticas corporais
como cultura, em contraposicdo a um olhar que acreditava ser natural tal préatica. Le Breton
(2006: 21) assinala com a sua reflexao afirmando que

7

A sociedade da corte é o laboratério onde nascem e a partir da qual se
difundem as regras de civilidade que hoje adotamos em matéria de
convencdes e de estilo, de educacao dos sentimentos, de colocac¢do do corpo,
de linguagem e, sobretudo, no que diz respeito ao externum corporis
decorum. A civilidade pueril (1530), de Erasmo, obra dedicada ao jovem
principe de Borgonha e destinada ao ensino de savoir-vivre as criangas,
cristaliza para diversas sociedades européias da época a no¢do fundadora de
“civilidade”. As regras de civilidade vao, de fato, impor-se para as camadas
sociais dominantes. Como se comportar em sociedade para ndo ser, ou
parecer, um bruto. Pouco a pouco o corpo se apaga e a civilidade, em
seguida, a civilizacdo de costumes, passa a regular os movimentos mais
intimos e os mais infimos da corporeidade. [...] As sensibilidades
modificam-se.

A moderna “cultura” da civilizacdo dos corpos torna-os ‘“iguais”, cria o “novo
homem”, previsivel nos movimentos e nos gestos; ‘“na contramao de padroniza¢do do corpo,
investimos em uma ‘“‘des-constru¢do”. Propomos evidenciar as sonoridades do corpo,
despertar as gestualidades que ndo sdo audiveis. E, assim, como territério visivel e audivel, a
investigacao que se segue registra que até entao o que dominou este corpo foi o discurso que o
Ocidente construiu de si mesmo nesses trés ultimos séculos.

Para falar dos sentidos, do audivel, tomamos a discussiao de Brumana e o

mapeamento da heterogeneidade humana retomando Marcel Mauss. A partir de Brumana, em

' “A independéncia do social é outra face de sua interdependéncia; implica que todos os fendmenos
sociais sdo manifestagcdes da vida do grupo como grupo. Mas essa interdependéncia forma um sistema
orientado, isto é, os distintos fendmenos estruturam-se hierarquicamente, as diferentes instituicdes
dependem entre si, e todas elas dependem da constitui¢do do grupo. Desta maneira, as instituicdes sdo

expressao da vida concreta dos homens entre si. [...] Falando em ‘expressdo’, mergulhamos em cheio



128

Antropologia dos sentidos, encontramos sublinhada a proposta da sociologia durkheiminiana
na busca de significados, enquanto aos olhos de Mauss o corpo apresentava-se culturalmente
diversificado.

Para Mauss, trata-se de fazer falar aquilo que se supunha essencialmente mudo. O
proprio corpo deixa de ser o ponto de determinagdo da natureza sobre a cultura: ndo resta
nada de naturalidade em um corpo cujos minimos movimentos sido socialmente significativos,
respondendo a cédigos estabelecidos de forma minuciosa e, em grande parte, arbitraria. Por
outro lado, Mauss busca estreitar até o limite minimo o mapa da heterogeneidade humana.
Adeus mentalidade pré-légica; adeus homens nao civilizados; adeus evolucionismo ufano.

No ensaio de Marcel Mauss foi possivel dar “voz” ao corpo que até entdo se supunha
mudo. A escuta, nos limites de sua época, favoreceu a ampliagdo e a compreensao de novos
olhares sobre o0 mesmo. Saimos da explicacdo de um simples corpo fisico, natural, para juntar
olhares de diversos campos do conhecimento.

Na seqiiéncia dessas reflexdes, mencionamos o audivel, a escuta do corpo.
Entendemos “escuta” como as manifestagcdes sonoras e ndo-sonoras do “outro”. Assim,
escutar € perceber as formas de ser do outro, como evidenciou Mauss. O conceito de escuta

pode ser entendido conforme definicdo de Carlos Kater, no preficio do livro de Santos

(2002:11):

Pressupde dar estado de existéncia as fontes sonoras, aos materiais, formas
de ser e seus agenciamentos. Escutar na individualidade e na pluralidade, na
melodia e no contexto, em si e no didlogo que cada um mantém
insuspeitadamente e a todo instante com cada uma das partes de um suposto
todo € atitude engajada e relacional.

no campo da significacido. Para Mauss, a questdo é entender a realidade social, do significativo, toda
uma série de fendmenos até o momento ndo considerados como tais. Assim, as categorias do
pensamento ou da religido agora nio s6 sdo referentes dentro de um plano ideacional, mas remetem,
na condicio de sua matriz constitutiva, as condi¢cdes sociais a que foram geradas. Os acontecimentos
sociais ndo se esgotam em si mesmos, mas se referem a determinados principios dos quais sdo a
atualizagdo. A tecnologia e a fisiologia ndo s@o fatos da natureza, mas complexos culturais que
permitem entrever o ordenamento social que os subordina. Por outro lado, o que aparecia sem ordem
ou dotado de ordenacdo alheia mostra-se agora como uma mensagem, uma cadeia sintagmadtica,
rastrear suas regras de composicao, sua sintaxe, determinar seu emissor e seu significado [...]. Nao ha
fatos sociais mudos, em seu seio sempre fala uma representacdo coletiva: é uma opcdo, uma
modalidade, como gosta de dizer Mauss [...]. A tecnologia ndo pode deixar de firmar um acordo com
a natureza. Aqui comega a se esbogar um dos principais cortes de Mauss, ndo sé em relagdo a
Durkheim, mas também com a respeito as suas primeiras posi¢des. Segundo a doutrina da primeira
época de L “Année..., a religido era considerada a matriz de toda a representagio coletiva e, portanto, da
racionalidade. Para Mauss da maturidade, ja ndo € mais assim. Tudo provém, € claro, da defini¢do que
Mauss déd de ‘razdo’ [...] a raz@o ndo tem data de nascimento diferente da do homem: nio ha nada aqui
que se assemelhe ao pensamento pré-logico de Lévy-Bruhl. Toda sociedade implica trabalho,
tecnologia, um certo grau de conhecimento objetivo” (Brumana, 1983: 19-21-22).



129

A escuta que desenvolvemos nas ruas de Salvador traz como informagdo a
complexidade dessas praticas. Falamos de situacdes que coexistem, como o cantar, 0 gesto
que da vida ao corpo. O corpo ndo sé estd presente, mas emana presenga por meio da voz que
vibra no actstico do corpo. A musica muitas vezes propicia este “estado de presenca”,
principalmente quando absorvemos a miusica com o corpo. Quando a miusica encontra
passagem no corpo, os eventos contemporaneos € de multimidia, ndo s6 da cultura da
oralidade, nos exigem esta pritica. E um exercicio da complexidade da escuta, da ordem do
que é tecido junto, escutar com o corpo. Clarice Lispector (1998: 10-11) exemplifica em Agua

viva esta escuta:

Escrevo-te toda inteira e sinto um sabor em ser e o sabor-a-ti € abstrato como
o instante. E também com o corpo todo que pinto os meus quadros e na tela
fixo o incorpdreo, eu corpo a corpo comigo mesma. Nio se compreende
musica: ouve-se. Ouve-me entdo com o teu corpo inteiro. [...] Vejo que
nunca te disse como escuto musica — apoio de leve a mao na eletrola e a mao
vibra espraiando ondas pelo corpo todo: assim ouco a eletricidade da
vibragdo substrato dltimo no dominio da realidade, € o mundo treme nas
minhas maos.

Marcel Mauss deu voz ao corpo que se supunha mudo, escutou o corpo na sua
singularidade ao descrever o repertério de gestos codificados que cada cultura expressa a
partir de sua existéncia corporal. Evidenciou a pluralidade deste corpo que até o século XIX
era explicado nos parametros das ciéncias da biologia, um olhar sobre o corpo que se apoiava
no imagindrio biolégico. A expansao desta forma de entender o corpo abriu as portas para as
regras de civilidade que foi se infiltrando na intimidade da sociedade e na intimidade de cada
individuo, apagando a sua expressividade gestual singular e impondo as regras “civilizadas”.
Essas regras que pouco a pouco se estabeleceram no seio da sociedade moderna vao limitando
e restringindo a expressdo corporal. Geradas no interior da Idade Média, tais regras
“civilizadas” de ser e viver sdo uma das herancas recebidas pela modernidade. Adotadas e
imitadas por muitas geracoes, disseminam-se no corpo social.

Discutiremos, a seguir, o corpo na Idade Média, submetido a uma duplicidade de
discursos e relegado ao esquecimento da histdria e dos historiadores. Estes tltimos contavam
as realizacOes e facanhas dos poderosos, mas em sua maioria sem corpo, desencarnados. Uma
histéria escrita sob o ponto de vista dos vencedores foi, por longo tempo, uma histéria
desprovida de suas visceras, de suas desgragas e alegrias. Adotada a férmula do esquecimento

do corpo, a histéria deixou de olhar para os trabalhos de Norbert Elias a respeito das



130

civilizagdes e dos costumes, bem como para as pesquisas de Marc Bloch e Lucien Fevre a
respeito das mentalidades do periodo medieval ou ainda para Michel Foucault e Jules
Michelet. Conforme Le Goff e Truong (2006: 17), “foi s6 a partir de seu mergulho nas
ciéncias sociais, contudo, que a histdria cedeu espaco as ‘aventuras do corpo’ nas quais Marc

Bloch recomendava envolver-se”.

3.3. Corpo esquecido/duplo discurso

Quando falamos inicialmente do interesse em investigar 0 corpo que se apresentava
“diferente”, tentdvamos de alguma forma fazer uma comparacdo. O que torna ‘“‘diferente”
esses corpos de performance que investigamos? O que € revelado nesse momento? Revela-se
nesse momento uma expressividade propria dos corpos que dangam e ritualizam seus dramas
no seu cotidiano. O que os torna diferentes € o “corpo de presenga”, conforme nos indica Le
Breton (2006). Serres (2004: 15) anuncia: “O corpo em movimento federa os sentidos e 0s
unifica no tempo e no espaco”. O corpo que observamos, seja nas performances do
candomblé ou dos artistas populares das ruas de Salvador ou do Candeal Guetho Square, tem
expressividade. O movimento vem primeiro, as gingas estdo presentes nas brincadeiras de
crianga; privilegiam-se os cantos, os gestos, hd a imitacdo e a acdo do “corpo comunitdrio”.
“O corpo comunitdrio implica uma vivéncia do corpo singular como ndo separado, nao
isolado das coisas e dos outros corpos” (Gil32,1997: 58).

Em contrapartida, a gestualidade imposta a sociedade moderna € a expressao de um
corpo que se esvaziou de presenga e expressividade, eliminou a espontaneidade e adotou
gestos padronizados, mecanizados, que deixaram os corpos rigidos, inexpressivos. Os
movimentos de respostas do corpo em relagdo aos acontecimentos da vida sao submetidos as
normas, nao as do corpo, mas as da civilidade. Em conseqiiéncia dessa normatizagao social,
os movimentos reais ficaram guardados, congelados nas entranhas dos tecidos que sdo

comuns em todo o corpo.

2.0 termo “corpo comunitdrio”, tratado na obra citada, interessa-nos, pois o autor explica que “Em
cada comunidade primitiva o lago que une todos os membros fundamenta-se neste corpo comunitério:
todos os outros fatores de coesdo, as diferencas e as classificacdes que se erguem sobre a superficie
social e que determinam, no interior da comunidade, oposicdo, aproximacdes, cruzamentos, trocas,
divisdes em grupos e subgrupos, assentam neste corpo primeiro. Ai se operam divisdes muito
profundas: as fungdes mais imediatas, mais vitais do homem — como a nutri¢do, a reproducdo, as
excrecdes, as percepgdes — canalizam e reproduzem o mesmo em que cada corpo individual,
fragmento e momento de um corpo comunitdrio, compde e analisa os seus ritmos, deixando-se
atravessar pelos ritmos de todos os outros” (Gil, 1997: 56).



131

Este grande legado de mentalidades e costumes civilizados que restringem e limitam o
corpo tem na Idade Média a sua matriz. Le Goff e Truong (2006) se estendem na reflexdao
desta idéia e justificam que muito dos nossos comportamentos foram concebidos nesse
periodo. Acrescentam que apesar das mudangas acentuadas provocadas pelas duas revolucodes
—a do século XIX e a do XX —, no esporte e no dominio da sexualidade, a Idade Média tem
como um dos aspectos predominantes que marcam esse periodo histérico o cristianismo.

O cristianismo como poder central da Idade Média e diferentemente de outras religides
monoteistas fundamenta-se na encarnacdo da divindade. O corpo do Menino Jesus, do Cristo,
€ inserido no sistema de crencas. O Natal é o marco desta encarnagdo. Corbin (2008: 59)

revela-nos:

Os pavores, as ternuras e os tormentos da maternidade, o suor do sangue na
presciéncia da agonia, os horrores do suplicio: s@o todas emocgdes e
sentimentos sentidos em maior ou menor grau pelos fiéis, de acordo com o
grau de fé de seu fervor, mas que, de qualquer forma, se referem a existéncia
carnal; sdo afetos distantes da concepg¢do, quando muito, metaférica e
conscientemente antropomorficas, do corpo de Deus do Antigo Testamento,
que permanece como Deus do Isla, uma figura abstrata, encolerizada,
justiceira ou misericordiosa. Além disso, aos olhos dos catdlicos, a Igreja
forma o corpo mistico de Cristo ressuscitado, que reline os vivos € o0S
mortos.

A histéria e a dindmica da sociedade e da civilizacdo medievais constituiram-se de
tensoes: “[...] entre Deus e 0 homem, entre homem e mulher, entre cidade e o campo, entre o
alto e o baixo, entre a riqueza e a pobreza, entre a razdo e a fé, entre a violéncia e a paz” (Le
Goff e Troung, 2006: 11), mas como evidenciam os pesquisadores, a tensdo maior foi,
principalmente, entre o corpo € a alma. Essa tensdo se da no interior desse mesmo territorio, o
corpo. A repressao ao corpo e o seu enaltecimento coloca-o em uma situacgio paradoxal. E, no
limiar da Idade Média, o cristianismo reprime-o, como revela o pensamento do papa
Gregério, o Grande (apud Le Goff e Troung, 2006: 35): “O corpo € a abomindvel roupa da
alma”. Na seqiiéncia, ¢ simbolizado na sacralidade do corpo de Cristo. A ideologia do
cristianismo institucionalizado tenta conter as préticas populares, mas estas camadas da
populacdo resistem, escapam pelas brechas da tensdao entre Quaresma e Carnaval. A imagem
abaixo € de autoria de Pieter Bruegel, quadro célebre de 1559 intitulado O combate do
Carnaval e da Quaresma. Citado por Le Goff e Troung (2006: 35), ilustra a dualidade
também existente neste acontecimento: “De um lado, o magro, do outro, o gordo. De um lado,

0 jejum e a abstinéncia, do outro, banquetes e gula”.



132

Imagem 9 - O combate entre o Carnaval e a Quaresma- Pieter Bruegel (1559)

Tentamos neste momento ressaltar que, por um lado, o poder institucional da Igreja
cristd estd de posse do controle dos corpos, conforme discutem longamente Le Goff e Truong
(2006), mas convive com a oposicao: a sociedade religiosa € atravessada por forcas advindas
da carnavalizacdo. “Banquetes em oposi¢do ao corpo flagelado, desregramento contra a
ascese, as festas de Carnaval burlesco, com essas dancas, as caroles, consideradas obscenas
pelo clero, opdem-se a quaresma dos jejuns. A civilizacdo do Ocidente medieval €, no nivel
do simbolo, o fruto da tensdo entre Quaresma e Carnaval” (Le Goff e Truong, 2006: 60).

A cultura da comicidade € uma releitura do que € formal (formalidades). Sob as lentes
do comico, do escdrnio da estrutura oficial, das estruturas hierdrquicas, fechadas, dogmaticas,
as instituicdes do periodo medieval sdo expostas nas suas burocracias. As personagens
sociais, discriminadas na sociedade — como os deficientes, o bobo e os bufdes (que viviam
também na vida real), monstros, andes, o palhaco —, viram figuras centrais. A carnavalizacdo,
que durava dias, segurava as pessoas pelas ruas, seguida de procissdes ndo-oficiais. Os
festejos marcavam, nesse momento, pela diferenca em relagdo aos cultos da Igreja e
cerimoOnias do Estado, “uma diferenca de principio”. Toda a cerimOnia era descolada da Igreja
e do Estado, “deliberadamente ndo-oficial”. Bakhtin® (1993) fala de um “segundo mundo”,
uma “segunda vida” que era vivida em tempos determinados, que possibilitava viver a

dualidade da Idade Média e Renascentista.

33 Mikhail Bakhtin (1895-1975) é um dos mais importantes tedricos da literatura contemporénea.



133

Nas festas oficiais, toda a hierarquia era demonstrada por meio dos simbolos de
nobreza, os brasdes de familia, as indumentarias. O status era exposto conforme os signos € a
posicao social de cada um dos participantes. O popular demonstrava o “realismo grotesco” na
sua relacdo com o uso do corpo, “corpo cldssico” versus “corpo grotesco”.

O corpo grotesco, esta imagem de acordo com Bakhtin (1993), tem como premissa
apresentar dois corpos em apenas um, uma figura fisica que sempre apresenta situacoes de
gravidez, de concepg¢ao, de parto, uma fusdo de corpos. O corpo materializa-se por intermédio
de atos do cotidiano, como beber, comer, ritualidades no plano corporal. Um corpo “aberto”,
incompleto, corpo “misturado a0 mundo”, mundo animal, mundo das coisas. Na cultura
medieval, as concep¢des de corpo passavam pelo realismo grotesco (séculos XII e XIII).

O corpo nos territérios do religioso e da cultura popular transita em dois mundos, o
oficial e ndo-oficial. A diferenca desses rituais no formato cdmico e os cultos religiosos e
cerimoniais do Estado estavam no fato de o Carnaval ser algo ndo-oficial, um segundo
mundo, extra-realidade formal da Igreja e do Estado. O acontecimento participa da realidade
cotidiana deste povo. Niao existe um dogmatismo religioso € muito menos mitico. Os
participantes vivem o Carnaval. Nao hd um palco de apresentacdes, as pessoas se envolvem,
interagem, pois as leis que dominam nessas praticas sdo as da liberdade.

Incluindo o texto de Bakhtin (1993), transferimos essas impressodes para a realidade
brasileira e para o territério que estamos analisando: a presenca de espeticulo e festejos nas
ruas. A mesticagem estabelece-se entre praticas religiosas e nio-religiosas. Assim € a mistura
que se conforma nas terras de Salvador, uma mesticagem entre o sagrado e o profano que
origina outras praticas de sacralizacdo (aqui entendemos a religiosidade do candomblé que
escapa para as ruas, mas também do catolicismo que adota as performances do candomblé no
interior de suas igrejas).

A disciplina que se estabeleceu no cristianismo medieval passa pelo cotidiano das
pessoas da época. Na impossibilidade de cercar as praticas do povo, como vimos com 0 corpo
grotesco, em que as pessoas transitam pelos dois mundos, o oficial e o ndo-oficial, a Igreja
trata de codificar este corpo, criar regulamentos, infiltrar-se nas préticas corporais, na arte da
culindria, das indumentarias, dos gestos, do amor, da beleza, da nudez. A Igreja cristd na
Europa se infiltra em todos os campos que se referem ao corpo e a vida social. Vimos com
Norbert Elias o processo civilizatério que tomou conta da sociedade moderna,
movimentando-se na dualidade herdada das praticas medievais, da mulher que oscila entre a

santa e a prostituta, Eva e Maria, a beleza profana e a sagrada.



134

Conforme observacdes dos autores citados, a dinamica de oscilacdo presente nesse
periodo histérico deve ao corpo o foco central que ocupa no contexto real e imaginario dessa
gente. A convivéncia dessa dualidade gera um movimento dialético e dindmico no seu

cotidiano. Nao é um movimento de oposi¢cdes ou antagdnico (Le Goff e Truong, 2006).

As trés ordens que compdem a sociedade tripartite medieval, oratores
(aqueles que rezam), bellatores (aqueles que combatem) e laboratores
(aqueles que trabalham), sdo em parte definidas por sua relagdo com o
corpo. Os corpos sadios dos padres que ndo devem ser nem mutilados nem
estropiados; os corpos dos guerreiros, enobrecidos por suas proezas de
guerra; os corpos dos trabalhadores, esgotados pela labuta. “As relagdes
entre a alma e o corpo sdo, por sua vez, dialéticas, dindmicas e ndo
antagonicas.” (Le Goff e Truong, 2006: 35-36)

Na seqiiéncia da leitura de Le Goff e Truong (2006), encontramos uma informacao
relevante para a nossa reflexdo. Esclarecem os pesquisadores que a matriz dessa pretensa
dualidade entre a alma e o corpo nao é produto da Idade Média, mas sim de um periodo

posterior:

[...] ndo é a Idade Média que separa a alma do corpo de maneira radical,
mas, sim, a razdo cldssica do século XVII. Ao mesmo tempo pelas
concepcdes de Platdao, segundo a alma preexiste ao corpo — filosofia que ird
alimentar o “desprezo pelo corpo”, dos ascetas cristdos, como Origenes (c.
185-c. 252) —, mas ao mesmo tempo penetrada pelas teses de Aristételes,
segundo o qual “a alma é a forma do corpo”, a Idade Média concebe que
“cada homem se compde, assim, de um corpo, material, criado e mortal, e de
uma alma, imaterial, criada e imortal”. Corpo e alma sdo indissocidveis. (p.
36)

“Ele € exterior (foris), ela € interior (intus), € se comunicam através de toda uma rede
de influéncias e signos”, resume Jean-Claude Schmit (apud Le Goff e Truong, 2006: 36).
Vetor dos vicios e do pecado original, o corpo também € o vetor da salvacdo: “o Verbo fez-se
carne”, diz a Biblia. Como o homem, Jesus sofreu. [...] Mas o que se convencionou chamar
Idade Média foi de inicio, a época da grande rentincia do corpo” (Idem: 36).

Na concepcdo dos autores acima citados, o corpo na Idade Média “constitui uma das
grandes lacunas da histéria, um grande esquecimento do historiador. A histdria tradicional
era, de fato, desencarnada. Interessava-se pelos homens e, secundariamente, pelas mulheres.
Mas quase sempre sem corpo” (Le Goff e Truong, 2006: 9).

O corpo na Idade Média ¢ relegado a um sratus diferente daquele que tivera até entio
nas culturas gregas, “lugar de paradoxos”. Nesse periodo ele sai do circuito social, e na trama

da grande renuncia a que é submetido estd o corpo feminino, a mulher associada as praticas



135

demoniacas; “o corpo é considerado a prisd@o e o veneno da alma” (Le Goff e Truong, 2006:
37). Esse movimento de depreciacdo, de desprezo, esta renincia ao corpo foram fomentados
pelo “monaquismo”, que se refere ao modelo ideal de vida crista, ao ascetismo, a vida de
monge, solitdria. O conteido que afeta o corpo nesta proposta crista € “a rentincia ao prazer e
a luta contra as tentagdes” (Le Goff e Truong, 2006: 37).

Esquecer o corpo era a proposta dessas prdticas. Nesse periodo, desaparecem as
termas, o esporte € também o teatro de influéncia grega e romana. O século XIII é o marco
das grandes restricdes que abrangem os calenddrios, o que inclui abstinéncias alimentares,
conforme a reflexdo de Le Goff e Truong (2006). Leigos, confrarias, penitentes organizam
uma procissdo expiatoria; flagelos de corpos s@o realizados publicamente. Os costumes se
alastram e os controles dessa ideologia atravessam o corpo e o tempo de cada um dos
seguidores do cristianismo na Itdlia. A Igreja passa a controlar os gestos, adota um
policiamento do espago ao corpo e estrategicamente manipula o calendario intervindo também
no tempo.

O pensamento dos idedlogos medievais, como Santo Agostinho, Jerdnimo e Santo
Tomas de Aquino, dao o impulso a depreciagdo corporal e sexual da Idade Média. O
cristianismo € o “operador de grandes reviravoltas”, em conexdo com as estruturas
econdmicas, mentais e sociais. Essa reviravolta elaborada pelo cristianismo é a grande
“novidade do Ocidente”, “a transformacdo do pecado original em pecado sexual”, uma prética
possivel a partir de um pensamento simbdlico. O controle dos corpos é assumido no século
XII. Tragada por Santo Agostinho, esta ideologia serd paga com altos tributos, principalmente
pela mulher, subordinada a um pecado espiritual e corporal. Oito séculos separam Santo
Agostinho de Santo Tomds de Aquino, que se afasta da ideologia agostiniana em parte, pois
no que se refere a condicio da mulher mantém as mesmas premissas, reforcada nesse
momento pelas idéias aristotélicas que muito o influenciaram.

As estratégias criadas pela Igreja na tentativa de controlar o corpo ndo foram
suficientes. Passam entdo a codificar, a criar regras que se infiltram no cotidiano das praticas
sociais e privadas. Lentamente essas praticas serdo assimiladas na Europa e passo a passo
transformam-se em praticas de “civilizar o corpo”. A jun¢ao do cristianismo com a sociedade
da corte institucionaliza as “boas maneiras”, pois a preocupacdo com a “distin¢do social” e a
busca dos prazeres alimentares dos nobres e burgueses exige o refinamento, transforma o

alimento em cultura e a cozinha em gastronomia. Essas préticas sao detalhadas por Le Goff e

Truong (2006).



136

As inscri¢ches sociais institucionalizadas sdo absorvidas ao longo dos séculos,
transformam-se em normas. Esses corpos inscritos pelas leis religiosas sdo também marcados
pelas leis juridicas. Na modernidade, o corpo social e individual submete-se as leis: em
diversos ritos de passagem, o individuo estd exposto as normas de sua comunidade. A lei que
se inscreve sobre os corpos faz parte de um aparelho que articula as relacdes sociais. Os
instrumentos utilizados por esses aparelhos de coer¢do sdo varios. Podemos localizé-los
historicamente e servem para gravar “a for¢ca da lei” sobre aqueles que a infringem e servem
também de modelo para o grupo social medieval. E uma amostragem do que acontece com
quem ultrapassa as regras estabelecidas oficialmente pelo poder do rei que nesse momento €
divino. Um exercicio que se torna legitimo socialmente e permissivel de aplicacdo € a
maquinaria juridica. “Essa maquinaria transforma os corpos individuais em corpo social. Ela
faz esses corpos produzirem o texto de uma lei” (Certeau, 1994: 233-234)*.

Uma outra maquinaria vem somar-se a essa: paralela a primeira, mas de tipo médico
ou cirdrgico, e ndao mais juridico, serve de “terapéutica” individual e ndo coletiva. O corpo
que ela trata se distingue do grupo. Depois de ter sido durante muito tempo apenas um
“membro” — brago, perna ou cabeca — da unidade social ou lugar de cruzamento de forcas ou
“espiritos” cosmicos, foi lentamente se destacando como uma totalidade com as suas
enfermidades, seus equilibrios, desvios e anormalidades préprios. Foi necessdria uma longa
histéria do século XV ao XVIII para que esse corpo individual fosse “isolado” da mesma
maneira como se “isola” um corpo em quimica ou microfisica, para que entdao se tornasse a
unidade bdsica de uma sociedade, apés um tempo de transicdo em que aparecia como uma
miniaturizacdo da ordem politica ou celeste — um “microcosmo”. Ocorre uma mudanga dos
postulados socioculturais quando a unidade de referéncia progressivamente deixa de ser o

corpo social para tornar-se o individual.

<0 corte individualista e médico circunscreve um espaco ‘corporal’ préprio onde se deve poder
analisar uma combinatoria de elementos e as leis de seus intercimbios. Dos séculos XVII ao X VIIII, a
idéia de uma fisica dos corpos em movimento neste corpo habita a medicina, antes que esse modelo
cientifico seja substituido, no século XIX, pela referéncia termodindmica e quimica. Sonho de uma
mecanica de elementos distintos, cuja forca € transmitida por pulsdes, pressdes, modificacdes de
equilibrios e manobras de todo tipo. O trabalho do corpo € uma complexa maquinaria de bombas, de
tubos, de filtros, de alavancas, onde circulam licores e h4 6rgios que se correspondem. A identificacio
das pecas e de seus jogos permite que sejam substituidos por elementos artificiais aqueles que se
deterioram, ou apresentam algum defeito, e até construir corpos autdmatos. O corpo se repara. Educa-
se. Até mesmo se fabrica. A pandplia dos instrumentos ortopédicos e dos instrumentos para
intervencdo prolifera portanto, 2 medida que, daqui em diante, o homem se torna cada vez mais capaz
de compor e reparar, cortar, substituir, tirar, acrescentar, corrigir ou endireitar. A rede desses
instrumentos se complexifica e se estende. Até hoje estd funcionando, apesar da passagem para uma
medicina quimica e para modelos cibernéticos. Milhares de laminas afiadas e sutis se ajustam as
infinitas possibilidades que lhes oferece a mecanizagdo do corpo.(Certeau, 1994: 234)



137

A transformacao do corpo social em corpo individual e a transposi¢cdo do poder antes
juridico para o poder médico ndo deslocam o interesse de marcar o corpo em nome de uma
lei. H4 muitas formas que se inscrevem em nossos corpos e deixam marcas: a tatuagem tao
comum na atualidade, a escarificacdo que se agrega aos ritos de sociedades com costumes
tradicionais e a que nos interessa debater, que sdo os instrumentos de justica, dos mais simples
aos mais complexos. Sdo tatuadas as for¢as impostas pela lei a determinadas sociedades; as
leis que se inscrevem nos corpos sao assimiladas, tornam-se normas do corpo e o modelam.

De volta ao nosso mapa de orientagdo do corpo nos estudos da etnologia e sociologia,
retomamos Le Breton (2006), que, diante de algumas ambigiiidades do corpo questiona: mas
de que “corpo” se trata? Alonga-se em uma reflexdo a respeito do nosso esquecimento com
relacdo a realidade de um corpo que é encarnado. Nao € possivel falar de um corpo sem antes
mencionar suas representagdes, imagindrios sociais que o nomeiam, suas genealogias, seus
limites e possibilidades que variam de uma sociedade para outra.

Distinguimos nesta andlise o “corpo comunitdrio” ao qual nos remete Gil (1997) e que
“implica uma vivéncia do corpo singular”’, ndo separado dos outros corpos. A trama que liga
os homens em sociedade tradicionais passa pelo corpo, territério que € o elemento de ligacdo
da energia coletiva. O corpo e o homem ndo estdo dissociados; pelo contrdrio, estdo
misturados, e sua carne se mistura a natureza e ao cosmo. O corpo nao € possivel sem o outro;

a existéncia de um depende da presenca do outro.

Em cada comunidade primitiva o lago que une todos os membros
fundamenta-se neste corpo comunitdrio: todos os outros factores de coesao,
as diferencas e as classificagdes que se erguem sobre a superficie social e
que determinam, no interior da comunidade, oposi¢do, aproximacdes,
cruzamentos, trocas, divisdes em grupos e subgrupos, assentam neste corpo
primeiro. Af se operam divisdes muito profundas: as fun¢des mais imediatas,
mais vitais do homem - como a nutricdo, a reprodugdo, as excregdes, as
percepgdes — canalizam e reproduzem o mesmo em que cada corpo
individual, fragmento e momento do corpo comunitario, compde e analisa os
seus ritmos, deixando-se atravessar pelos ritmos de todos os outros. Gil
(1997: 56)

Nas sociedades do tipo individualista, como a que vivemos, 0s atores estdo separados
uns dos outros, a autonomia impera nas a¢des do cotidiano. A fronteira com o universo € o
corpo, € a pele, fina pelicula viva que nos separa do mundo e dos outros. Este isolamento do
corpo nas sociedades ocidentais, “eco das primeiras dissecacdes e do desenvolvimento da
filosofia mecanicista”, acrescenta Le Breton (2006: 31), chega junto a modernidade e aos

primeiros métodos da sociologia.



138

A defini¢do do corpo, preocupacio constante em nosso trabalho, pautou-se mais nos
questionamentos que propriamente em verdades estabelecidas. Cuidamos de encontrar as
matrizes que nos conectam ao entendimento e intersec¢des que favorecem a condicdo
humana. Seguimos as orientacdes de Le Breton (2006), que nos indicou o percurso das
andlises possiveis sobre o corpo, das “légicas sociais e culturais, os imagindrios sociais do
corpo € o corpo no espelho social” (p. 77). Estes trés momentos, intitulados campos de
pesquisa, tratam de um mapeamento dos trabalhos socioldgicos elaborados a respeito da
corporeidade.

Nas “légicas socias e culturais” discutimos Marcel Mauss e Norbert Elias. Nessa
discussdo, retomamos a Ildade Média e voltamos no tempo para localizar as matrizes do
pensamento e suas influéncias no corpo moderno, no qual encontramos o imagindrio que
elaboramos para explicar as diferencas, tema que serd tratado no Capitulo 2.

No momento, interessa-nos abordar “o corpo no espelho social”, que se refere a
discussdo do controle politico da corporeidade. O tema remete-nos a discussdo da acgdo
politica e o controle sobre o corpo, que, na década de 1970, era foco de discussao nas ciéncias

sociais.

3.4. Corpo disciplinado e mercantilizado

O corpo aparece em debate na obra intitulada Vigiar e punir: historia da violéncia nas
prisoes, em que Michel Foucault coloca em exposi¢dao o jogo de forgas que atravessam o
corpo nas instituicdes € o proprio corpo das institui¢des. No capitulo denominado “Corpos
déceis”, o filésofo aponta para a postura do guerreiro e para a fabricacdo dos corpos flexiveis.
Ao descrever a postura dos soldados em diferentes periodos da histéria, o autor cria a
possibilidade de comparacdo entre o corpo do soldado, perpassado pelos valores de um
guerreiro, € de um soldado do século XVIII, formatado nos moldes dos micropoderes da
institui¢do. O corpo normatiza as leis em diferentes momentos da historia.

Essa comparagdo revela uma diferenca entre o vigor e a submissao automatica. Com
relacdo ao soldado do século XVII, a imagem da vida do guerreiro, “a sua for¢a e valentia”
faziam desse corpo guerreiro uma ‘“retdrica da honra”. Seus pés, conforme descreve o autor,
sdo “firmes, fortes e dgeis”, marcham na cadéncia dos tambores que sdo as referéncias da
expressdo e gravidade. Os ritmos dos tambores comandam o corpo do soldado; ele € movido

pela cadéncia dos toques.



139

Ao longo de muitos processos, a “anatomia politica” se estabelece e atua em multiplas
direcdes. Com este “dispositivo” — termo que desenvolveremos a seguir —, abrem-se
possibilidades na fabrica¢do do soldado que recebe um adestramento minucioso por meio de
regras. Esculpido pelos sistemas disciplinares, o soldado do século XVIII passa a ter em seu
corpo um territério de investimento na “arte dos detalhes”. De forma cuidadosa, o exercicio
serd utilizado ininterruptamente para se obter os resultados esperados para a dominacgao.

A genealogia do poder foi o caminho para a andlise critica que fez Foucault ao
detalhar a formacao do sujeito moderno. O territério que se observa nessa discussao € o corpo,
a fabricacdo de um corpo flexivel, automatizado e ttil. O corpo como ‘“objeto e alvo de
poder”, como se observa nas “micropoliticas” do cotidiano. E principalmente em Vigiar e
punir que vemos caracterizada a genealogia a que se propds: do suplicio a puni¢do, das
estratégias disciplinares dos corpos déceis ao olhar “pandptico”.

Propondo-se a realizar uma “ontologia histérica de nés mesmos”, Foucault destituiu o
sujeito do lugar privilegiado de fundamento constituinte que ocupava na cultura ocidental,
passando a problematizd-lo como objeto a ser constituido, acrescenta Rago (1995: 77).

Essas transformagdes acerca do sujeito em suas praticas do cotidiano promoveram
interesses sobre o que fazemos de nds mesmos>>. Neste trabalho conectamos-nos 2 discussdo
em busca de novos caminhos e respostas a respeito do corpo. O encontro tratou da seguinte
questdo: “O que estamos fazendo de nossos corpos?”’. O propdsito das discussdes
desenvolvidas no foi construir, a partir dos tedricos citados anteriormente, ferramentas que
permitissem pensar novas possibilidades e campos nos quais possamos problematizar sobre
nds, nossas dificuldades ao transitar pela contemporaneidade.

Das reflexdes resultantes desse Coldquio encontradas em Imagens de Foucault e
Deleuze: ressonancias nietzschianas, tomamos a fala de Sant’ Anna (2000) Transformacoes do
corpo, controle de si e uso dos prazeres como caminho para discussdo deste sujeito que
transita pelas metrépoles, que convive corpo a corpo com o0s paradoxos do mundo
contemporaneo. Voltamos a nossa ateng¢do para o corpo de cada um de nés, que é o foco de
andlise da autora. Na visdo da pesquisadora e com as bases tedricas fincadas em especial em
Foucault, atualmente comenta que se exige do corpo novas configuracdes. Em sua opiniao, a
passagem de uma ordem “politico-juridica” para uma ‘“tecnocientifica empresarial”

transformou nossa relacdo com o corpo. Nessa nova configuracdo que a autora problematiza

¥ Coléquio Foucault-Deleuze, realizado sob a coordenagio de Margareth Rago e Luiz B. Lacerda
Orlandi. Instituto de Filosofia e Ciéncias Humanas da Universidade de Campinas (IFCH/Unicamp),
2000.



140

estd o uso dos prazeres. Marcando esta passagem, a década de 1970 é o momento em que a
genética associa-se a informdtica e a massificacio global do consumo e dos bens
industrializados. Essa mistura € analisada em dois momentos pela autora: no primeiro,
denominado por ela de “expansao externa”, e no segundo, “expansdo interna”. O movimento
de “expansdo externa” € aquele em que acontece uma conexdo com o mercado global, e o
segundo, a “expansdo interna”, € quando o individuo volta-se para o seu corpo e toma para si
o controle dos seus niveis de prazer. Na ‘“expansdo externa”, O corpo, com suas
singularidades, tende a desaparecer; na “expansdo interna”, o corpo ganha uma importancia
exagerada porque sdo multiplicadas as exigéncias e as sensibilidades que cada individuo tem
em relacdo a si mesmo. Temos entdo, por um lado, o diluir das singularidades do corpo para
alimentar as necessidades de uma economia de mercado, enquanto, por outro lado, um
aprimoramento tal que causa um isolamento do mundo, por exemplo, o spa.

A “forma homem”, criada no século XIX sob os olhares de cientistas, industriais e
politicos, passa por uma transformacdo acelerada que pode desencadear duas atitudes opostas,
segundo a autora, dois lados de uma mesma moeda: “salvar o que resta de humano ou
descartar a humanidade em favor de uma nova via de evolugdo biol6gica” (Sant’ Anna, 2002:
101). Como a sociedade vive sob uma ordem tecno-cientifica-empresarial, a autora apresenta

oito agdes sobre 0s corpos.

Estas oito grandes tendéncias suscitam a necessidade de relangar questdes, na
verdade, seculares: como fazer com que o uso dos prazeres fortaleca as
poténcias de cada corpo e o afeto por si sem degradar as poténcias dos demais
corpos ? Ou, ainda, como constituir coletivos destituidos do espirito de
rebanho e, ao mesmo tempo, fortificar o afeto por si ? E como cuidar do
proprio corpo sem fazer dele um exilio confortdvel, macio e perfumado, um
templo no qual amigos e inimigos sdo dispensaveis ?. (Sant’ Anna, 2002: 108)

A nova ordem na concepg¢do da autora, “aprofunda a antiga necessidade de fazer do
corpo um veiculo capaz de passar pelo tempo e acessar muitos lugares, ao invés de fazer dele
mesmo uma passagem” (Sant’Anna, 2002: 108). Olha-se o corpo como mercadoria, que
“reivindica o estatuto das artes”. A juventude é dilatada por meio de intimeras intervengdes,
num tempo curto de exposicao, pois tem um prazo de validade; na seqii€ncia, vira apenas uma
quimera. Na ordem “juridico-politica”, a sociedade precisa de corpos doceis, flexiveis e
humanos; busca a mais-valia da mao-de-obra, porém a nova ordem, segundo a pesquisadora,
precisa do humano e nao-humano, precisa da carne, das células, do sangue, dos 6rgaos, dos

tecidos, na captura da carne e do espirito. O valor do requinte é substituido pelo da eficicia.



141

As palavras de ordem sdo os prazeres ilimitados. E sdo elaborados, segundo a autora, novas
técnicas de conquistas do interior do corpo, possivel de codifica¢do, uma “endocolonizacdo”.

A passagem de uma sociedade disciplinar para uma de controle tirou a disciplina que
se fixava no interior das institui¢des, das familias, dos colégios para o exterior, por meio do
controle do trinsito, das pessoas nas ruas. Hoje, o corpo € filmado, € fotografado. As nossas
digitais sdo registradas a cada tentativa de acesso a aeroportos, na compra de servicos aos
quais nosso acesso € possivel apenas com o toque dos dedos nas registradoras de digitais.

As redes tecidas na sociedade de controle utilizam como amarras os mecanismos do
marketing. O marketing € o instrumento de controle social da atualidade, as redes de conexao,
que liberam os corpos nos seus transitos de vida, ficando obscurecidos, invisiveis, enquanto as
redes constituidas pelos poderes cedem a tecnociéncia empresarial, com mais eficicia e
menos ética.

Na esteira desta discussdo, conectamos com Carvalho (2003), que nos apresenta
questdes referentes a realidade da populacao que investigamos. O pesquisador direciona uma
reflexdo a partir do artigo intitulado “As culturas afro-americanas na Ibero-América: o
negociavel e o inegocidvel”. Nesse estudo, analisa a realidade das culturas afro-americanas e
as possiveis articulagdes histéricas e atuais, as questdes tedricas e politicas, entre outros
aspectos. Os exemplos destacados nessa discussao esbarram na musica, na danga e nos rituais
sagrados, o que ndo impede, segundo o autor, de utilizar essa reflexdo no campo do teatro, do
cinema, da literatura e das artes pldsticas. Destaca, ainda, a ideologia que permeava a década
de 1990, que se reveste de uma afirmacao “sedutora e simplista”. O discurso volta-se para
uma idéia de grandes oportunidades para os paises periféricos em processo de globalizagdo.
Esta afirmativa estimava que o momento seria uma excelente chance de realizagdes em
diversos ambitos da sociedade, desde os intercAmbios culturais aos materiais simbolicos. Em
contrapartida, deveriam abrir suas economias, enxugar a maquina do Estado.

De acordo com Carvalho, a politica de transferéncia de decisdes culturais de alguns
Estados para as empresas privadas, com o objetivo de reducdo de custos, € uma decisdo que
ndo visa a sociedade, e sim o capital. Em outras palavras, e afinando-se com a discussao
anterior, o critério para validar o projeto de cultura é transforma-lo em uma mercadoria que
gere o lucro, e ndo, como afirma o autor, “seu potencial de emancipacdo, resisténcia,
reivindica¢do ou expressdo de identidades discriminadas e fragmentadas” (Carvalho, 2003:
103). Acrescenta que o modelo neoliberal inserido no contexto da cultura ou a cultura quando
capturada pelo sistema neoliberal tem como principio “um vazio politico, ideoldgico e

histérico”.



142

A arte perfomdtica africana foi inscrita, por meio de som e imagem, no centro da
forma estética popular ocidental que veio, por mediacdo da industria cultural, a caracterizar a
juventude branca: o rock-'n’-roll. Associacdes entre pop stars ocidentais e artistas africanos
foram estabelecidas e fixadas em simbolos de cooperacdo e amizade norte—sul, centro—
periferia, brancos—negros.

E o momento em que a arte se dobra as exigéncias do mercado. Torna-se uma
mercadoria venddvel. O movimento de despolitizacdo e descaracterizagdo das praticas de
tradicdo acelera na mesma velocidade em que se investe nas estratégias do mercado. Algumas
passagens sobre esses mecanismos de mercado sao exemplificadas por Carvalho (2003). Uma
das figuras de destaque internacional € Paul Simon, que se conectou ao grupo Olodum.
Segundo o autor, “provavelmente a canibalizacdo de Simon, estes contatos com a cultura teve

resultados mais drasticos para a cultura de afro-baianos que a influéncia de seu disco na luta

contra o aphartheid na Africa do Sul” (2003: 110).

3.5. Performances e o povo da voz

O que passa na poesia oral e, pela forca das circunstancias,

permanece absolutamente estranho a poesia escrita, € isto: a voz, por onde a
poesia transita, aceita, assume a serviddo que constitui a existéncia do corpo, com
tudo que esse corpo implica, suas fraquezas e suas forcas. Estamos assim de volta
a idéia de espago: a voz expande o corpo, deslocando seus limites para muito
além da sua epiderme; em contrapartida, o corpo a ancora no real vivido.
(Zumthor, 2005: 89)

Paul Zumthor, o autor ndbmade assim reconhecido pelos seus interlocutores, nasceu em
Genebra em 1915, foi educado em Paris e por muito tempo lecionou na Holanda, finalizando
sua carreira académica no Canad4, mas a Africa e Brasil marcaram sua vida e suas obras.

A presenca da voz € titulo de cinco entrevistas cedidas por Zumthor (2005) para uma
rddio do Canada. A respeito da audicdo de um canto africano extraido de Musique et tradition
du Congo, seguido de um rock de Bill Halley, em seus comentérios ele deixa explicito que a
voz € um objeto central de muitas sociedades, ¢ uma qualidade de poder, um conjunto de
valores que funda uma cultura, e que esses valores se estendem as indmeras outras artes.
Quando compara o povo da voz, que sdo os povos da Africa profunda, com as cancdes de
afro-americanos, incita-nos a pensar sobre a historia da voz. A complexidade da voz, muitas

vezes inalcangdvel pela ciéncia, diz por ela que € a prépria presencga.



143

Faz parte do nosso movimento de escuta, como poder central, a voz de inimeras
culturas, a voz também dos jeje-nagods, entre outros. A partir dos ritos dos I[jexd, Queto, a
can¢do que se desenvolve durante o ritual de candomblé é o mesmo que uma oracdo. A voz é
tanto social quanto individual. No grupo social, a comunica¢do vocal tem como fungdo
externar os discursos, ser escutado garantindo a sua perpetuacdo, ndo um discurso cientifico,
mas um discurso que perpassa o corpo.

Um dos aspectos importantes do trabalho de Zumthor (2000) € a interdisciplinaridade
que permeia suas obras sobre a voz, a voz humana como foco central de investigacao. Ao
desenvolver suas pesquisas a respeito do tema, transitou por areas de conhecimento como a
etnologia, segundo ele, dentro de seus limites, posteriormente a actstica, a lingiiistica,
ressaltando onde comecou a histéria das tradigdes orais, a sociologia das culturas populares,
as formas de comunicacdo interpessoal. Essa articulacdo interdisciplinar promoveu novas
perspectivas.

A partir de um olhar interdisciplinar, ampliou os horizontes. Com os estudos da poesia
medieval, deparou-se com a questdo da “vocalidade”, adotou o termo em oposi¢do a
“oralidade”. Desenvolveu uma tarefa de “desalienacdo critica” com relacdo as divisdes que
muitos medievalistas faziam no bojo da cultura.

Sua paixdo pela voz humana, ou pelas vozes humanas, justifica-se pelas
particularidades concretas que elas carregam. Essas vozes das quais se fala emanam de um

corpo:

O que entender aqui por esta palavra, corpo? Despojado como ele estd em
minha frase, parece escapar, por demasiado puro e abstrato, [...] No entanto,
¢ ele que eu sinto reagir, ao contato saboroso dos textos que amo; ele que
vibra em mim, uma presenga que chega a opressao. O corpo € o peso sentido
na experiéncia que faco dos textos. Meu corpo € a materializacdo daquilo
que me é proprio, realidade vivida e que determina minha relagdo com o
mundo, [...] conjunto de tecidos e de o6rgdos, suporte da vida psiquica,
sofrendo também as pressdes do social, do institucional, [...] contra¢do e
descontragdo dos misculos; tensdes e relaxamentos internos, sensagdes de
vazio, de pleno, de turgescéncia, mas também um ardor ou sua queda, o
sentimento de uma ameaca ou, ao contrario, de seguranga intima, abertura ou
dobra afetiva, opacidade ou transparéncia, alegria ou pena provindas de uma
difusa representacdo de si proprio. (Zumthor, 2000: 28-29)

Este corpo que emana a voz é o corpo das performances, que “implica competéncia”,
um “saber-fazer e saber-dizer no tempo e no espaco”. Tendo o corpo como territdrio, inicia-se

o processo de integracdo. A voz que emana do corpo aceita se submeter ao corpo; poesia —



144

processo. Performance € territério de simbolizacdo, de integracdo, de “multiplicidade de
trocas semanticas”.

O autor nomade evoca lembrancas da infancia relacionadas a performances que o
inspiraram em suas praticas e producdes académicas durante a sua vida (Zumthor, 2000). Nas
suas idas e vindas pelos suburbios onde habitavam seus pais e também regido onde fazia o
curso secunddrio, passava sempre pelas ruas de Faubourg, Montmartre e Saint-Denis
freqiientadas pelos estudantes pobres. Esta regido era animada por cantores que ele, segundo

seus relatos, adorava ouvir:

Eramos quinze ou vinte troca-pernas em trupe ao redor de um cantor.
Ouvia-se uma d&ria, melodia muito simples, para que na ultima copla
pudéssemos retoma-la em coro. Havia o homem, o camel6, sua parlapatice,
porque ele vendia as cancdes, apregoava e passava o chapéu; as folhas-
volantes em bagunca num guarda-chuva emborcado na beira da calgada.
Havia o grupo, o riso das meninas, sobretudo no fim da tarde, na hora em
que as vendedoras saiam de suas lojas, a rua em volta, os barulhos do mundo
e, por cima, o céu de Paris que, no comec¢o do inverno, sob as nuvens de
neve, se tornava violeta. Mais ou menos tudo isto fazia parte da cancdo. Era
a cang¢do. (Zumthor, 2000: 32-33)

O autor alonga-se na descri¢do sobre estas performances de rua colocando todos os
aspectos que fazem parte da cena, do tom violeta do céu sob as nuvens de neve as sonoridades
flutuantes, aos “cacos” de sons. Todos viram componentes de uma composi¢do elaborada a
partir de uma escuta. Era um jogo.

O estudo das performances para o nosso trabalho teve como uma das bases as
reflexdes de Zumthor. Foi a partir de sua definicdo de performance, juntamente com as
cartografias realizadas em Salvador, que elaboramos a nossa trajetéria. Partimos da idéia dada

pelo autor que toma o termo da concepgao anglo-saxonica:

[....] A performance se situa num contexto ao mesmo tempo cultural e
situacional: nesse contexto ela aparece como uma ‘“emergéncia’, um
fendmeno que sai desse contexto a0 mesmo tempo em que nele encontra
lugar. Algo se criou, atingiu a plenitude e, por ai mesmo, ultrapassa o curso
comum dos acontecimentos. [....] A performance e o conhecimento daquilo
que se transmite estao ligados, naquilo que a natureza da performance afeta o
que € conhecido. A performance de qualquer jeito, modifica o conhecimento.
Ela ndo é simplesmente um meio de comunicagdo: comunicando ela marca.
(Zumthor, 2000: 36-37)

Tentamos aqui abrir mais brechas para melhor compreender o conceito de
performance. Quando o autor relembra suas passagens em Paris, pelas ruas onde encontrava

0s cantores, comenta que a interacdo com eles e suas melodias constituia-se em um jogo. O



145

que o havia atraido era o espeticulo, que era o que o retinha. Todos os aspectos da
performance faziam parte dessa can¢do, desse jogo, uma “forma” que nao era fixa e muito
menos estavel, “a forma se percebe em performance, mas a cada performance ela se
transmuda” Zumthor (2000: 39).

Del Hylmes, citado por Zumthor (2000), apresenta uma definicdo mais explicita de

performance:

Para Hyme, pode-se classificar segundo trés tipos a atividade de um homem,
no bojo de seu grupo cultura: behavior, comportamento, tudo que é produzido
por uma agdo qualquer; -depois conduta, que é o comportamento relativo as
normas socioculturais, sejam elas aceitas ou rejeitadas; - enfim, performance,
que é uma conduta na qual o sujeito assume aberta e funcionalmente a
responsabilidade [....] (p.36-37)

A “reiterabilidade” da performance modifica o conhecimento, modifica e “marca”.
“Performance é o Unico modo vivo de comunica¢do poética” (Zumthor, 2000: 39-40) ou modo
“eficaz”, como acrescenta o autor. De volta as reflexdes sobre as relacdes que a performance mantém
com a voz e com a escrita, Zumthor aponta para aspectos da diversidade das culturas, das diferencas
internas de cada populacdo —*“oralidades no plural”. Se informalmente performance se refere ao oral e
ao gestual, isto reforca que ela esta atrelada a idéia de presenca de um corpo. O corpo é recriado a cada
relacdo de uma performance. O autor relembra que a cang¢do que recheou suas lembrancas, nas ruas de
Paris, cantada pelo ambulante, implicava uma interagdo de ritmos das melodias, dos gestos e da
linguagem; as pulsa¢des agiam em todos que estavam presentes, sem que eles suspeitassem que esta
interacdo promovia o que Zumthor chama de “mistério primitivo sacral” (2000: 46).

Seguindo os aspectos apresentados pelo autor, temos que a performance se liga também ao

espaco de teatralidade:

[...] a performance ndo é uma soma de propriedades de que se poderia fazer
o inventdrio e dar a férmula geral. Ela s6 pode ser apreendida por intermédio
de suas manifestacdes especificas. Ela partilha nisso com a poesia (e sem
ddvida poética) um traco definidor fundamental. (2000: 50)

O som produzido nas performances nao se fixa em lugar algum, mas ocupa um
espaco, e se muitas vezes nao detectamos a sua fonte, ou esta nos parece vaga, a sua recep¢ao
se espraia e se difunde entre a multidao e cinde nossa audi¢do. Retomando que a performance
retém a idéia da presenca de um corpo e da voz, questionamos: de onde vem a voz? A visdo
fornece uma presenca, ndo o som. A visdo distancia, a musica toca, o ruido assedia. O inimigo

pode interceptar o rddio, mas ndo pode entrar no seméforo.



146

3.6. Os sentidos do corpo — avancar tateando

A noite ndo anestesia a pele, ela exalta a sua finura. O corpo se eleva ao buscar o
rumo em meio as trevas, ama as pequenas percep¢oes, em graus baixos: apelos ténues,
imperceptiveis matizes, efliivios raros, prefere-os a tudo que estardalha. Aquele que vagueia
no siléncio e na sombra ajuda o corpo encontrar exercicios caidos hd milénios no
esquecimento e no desuso. As proteses técnicas datam de um momento tdo recente da historia
que nossos ossos humilhados se entusiasma quando voltam a desempenhar seu papel
imemorial. Nossos tendoes e miisculo, nossa roupa cutdnea cantam de alegria quando
Jjogamos fora nossas pernas de pau, lampadas ou automoveis, muletas sensoriais ou motoras.
Nossas técnicas geralmente custam uma ortopedia para um membro sdo, que ,tdo logo
substituido ou alongado, como diz a teoria, cai doente ou impotente. Conservemos o que nos
engrandece e desprezemos o que nos diminui.

(Serres, 2001: 64)

A performance no conceito trabalhado anteriormente nao nos remete a um inventario
no qual podemos levantar uma forma-padrdo do corpo. A performance nao tem uma regra
fixa, ndo pode ser repetida sem alteracdo; sua forma ndo mantém uma estabilidade. Esta
pratica so € entendida a partir de suas particularidades € no momento em que acontece.

Quando buscamos entender as performances dos rituais religiosos do candomblé e do
Candeal Guetho Square, local de que mais nos aproximamos para a andlise de nosso objeto —
o corpo nas dancas performdticas —, percebemos que sdo essas dancas, imbuidas de uma
complexidade de fluxos e produgdes de sentido, que lhe dao sustentacdo. Esta sustentagdo tem
como base os sentidos que dao as formas ndo estaveis as performances. O que sao estes
sentidos? Volto-me para Michel Serres, que desenvolve uma reflexdo nas obras Os cinco
sentidos e Variagoes do corpo. Na primeira, discute a respeito dos corpos misturados, de uma
cultura da mesticagem que mistura os sentidos; na segunda, analisa as “admirdveis
metamorfoses” que o corpo realiza, “corpo genial”. O autor relaciona a postura corporal com
a do pré-humano quando escala uma montanha. Evidencia as metamorfoses possiveis em
nossas agoes, rompe com os limites de pensar o humano separado do animal. Acrescenta que
“ndo existe nada no intelecto que primeiramente nao estivesse nos sentidos” (2001: 66).

O corpo tem um conhecimento préprio,

[...] ndo recebe ajuda de qualquer memdria externa, ele o faz por si s6, copia
e armazena os dados. Essa preciosidade encontra-se presente em todas as
histérias das culturas nas quais ndo existe um trabalho mais difundido e mais
preciso que o de copiar: os trabalhos dos pintores murais de Lascaux, dos
escribas assirios, dos monges da Idade Média, de Jean Jacques que
transcrevia a musica. (Serres, 2004: 76)



147

Investigar o corpo € fazer emergir o que hd de encoberto nesse territério cujo
involucro € o tato, a pele, “matriz de todos os sentidos” (Montagu, 1998: 21). E nesse extenso
tecido™ de receptores sensoriais que podemos observar os mapas tracados durante e pela
prépria vida. O rosto € uma tela viva que expde nao sé trajetos das alegrias e tristezas, mas
sutilezas e tons das sensacOes que trafegam no corpo, os espantos, o grito. A pele é nossa
fronteira com o0 mundo.

Avangar tateando, esta € mais uma das premissas para o oficio do cartégrafo, “tatear o
territorio” por onde passa para construir os mapas, neste caso, o mapa dos sentidos.
Rastreamos as sensacgoes, pois elas nos guiam e nos defendem. Sobre a sensagdo, diz Serres:
“sem ela morreriamos, corpos explodidos, decepados pelas forgas fisicas, pelo poder do social
e pelas dores intimas. Ela apresenta, como num ninho, uma vizinhanca parede mole de
espinhos duros e, em sua cavidade dura, gera o sentido doce. “Que sai da cavidade e voa”
Serres (2001: 126).

O autor de Os cinco sentidos alinhava nesta obra as impressdes € imagens que
permeiam os sentidos do corpo. Descreve e ao mesmo tempo exala por todos os poros as
sensagdes do seu corpo em um naufragio, revive o evento sob a multiplicidade de percepgdes
entre céu e o inferno.

A leitura da filosofia dos “corpos misturados” discutida na obra de Serres trouxe-nos
uma reflex@o sobre os sentidos, a chance de uma cultura “ideal”, “talvez a Unica esperanca de
um porvir quando a ciéncia nos tornou aptos a construir e destruir o mundo”, varios territérios
das sensagdes, estimulando a fala, ndo por meio do principio de inteligibilidade, mas dos

sentidos.

6 «A pele, como uma roupagem continua e flexivel, envolve-nos por completo. E o mais antigo e
sensivel de nossos 6rgdos, nosso primeiro meio de comunicac¢io, nosso mais eficiente protetor. O
corpo todo € recoberto pela pele. Até mesmo a cérnea transparente de nossos olhos é recoberta por
uma camada modificada de pele. A pele também se vira para dentro para revestir orificios como a
boca, as narinas e o canal anal. Na evolucdo dos sentidos, o tato foi, sem ddvida, o primeiro a surgir. O
tato € a origem de nossos olhos, ouvido, nariz e boca. Foi o tato que, como sentido, veio a diferenciar-
se dos demais, fato este que parece estar constatado no antigo addgio ‘matriz de todos os sentidos’.
Embora possa variar de estrutural e funcionalmente com a idade, o tato permanece uma constante, o
fundamento sobre o qual assentam-se todos os outros sentidos. Embora possa variar estrutural e
funcionalmente com a idade, o tato permanece uma constante, o fundamento sobre o qual acentuam-se
todos os outros sentidos. A pele € o mais extenso dos 6rgdos do sentido do nosso corpo e o sistema
titil é o primeiro sistema sensorial a tornar-se funcional em todas as espécies até o momento
pesquisadas — humana, animal e aves. Talvez depois do cérebro, a pele seja o mais importante de todos
0s nossos sistemas de 6rgdos. O sentido mais intimamente associado a pele, o tato, é o primeiro a
desenvolver no embrido humano.” (Montagu, 1998: 21-22).



148

z

A sensacdo, conforme Serres, “tem estatuto de musica”. A musica € “indeterminagdo’.
Este conceito é registrado por Terra (2000: 37): “Em Cage®’, sua fungdo é ampliar o préprio
campo — o siléncio (um indeterminado puro) —, de modo a abranger a totalidade dos sons e
ruidos”. E nesse momento que se rompe a fronteira da escuta. Rompe-se também com uma
tradicdo secular, abrem-se os ouvidos e experimenta-se a diversidade sonora do mundo.
Aproxima-se a arte da vida. Falamos de processo que ndo tem inicio nem fim. Assim € o
corpo em movimento, é o corpo na danga, € o corpo nas performances.

Na montagem de uma reflexao sobre o corpo, encontramos em Mauss um desbravador
de terras desconhecidas, estas terras que se situam nas fronteiras das ciéncias, conforme a
citacdo apresentada no inicio deste capitulo. Fez um inventdrio dos usos do corpo em
momentos histéricos distintos, o corpo como resultado de uma constru¢do social e de um
discurso elaborado pelo Ocidente. Ao iluminar o corpo, evidenciou a diversidade cultural, o
fato social total.

Um corpo audivel foi tragado, é possivel agora ouvi-lo, “tated-lo com os olhos”. A voz
torna-se presenca sob a regéncia acustica do corpo. A escuta do corpo di passagem as
intensidades, os fluxos sdo inimeros. Impossivel classificid-los como fazemos com 0s 0ssos
do corpo humano, as plantas e suas qualidades terapéuticas. A complexidade dos sentidos
toma-nos toda a aten¢do, pois o corpo desenvolve inimeras mediacdes. Enquanto emissor e
receptor existe, nesse momento, uma invencao constante de fluxos. Diz Serres (2001: 324)

que:

O corpo ndo se comporta, nem por sombra, como receptor passivo. Por mais
que a filosofia o ofereca ao dado mundo, estabelecido ou deformado, mole e
feio, recentemente tornado repugnante. Ele se exercita, treina, quase por si
mesmo, ama 0 movimento, espontaneamente, regozija-se de entrar em agao,
salta, corre imediatamente e sem linguagem, na e pela sua ou danga, sé
conhece a si mesmo, impetuosidade, descobre sua existéncia no ardor
muscular, quase nos limites da fadiga.

A afirmacdo anunciada por Serres automaticamente nos remeteu as imagens do corpo
descrito por Foucault (1983) e as interpretagdes realizadas por Le Goff e Truong (2006) a

respeito do corpo na Idade Média e o corpo moderno. Os rituais das populagdes no periodo

37 “Situando no contexto de um pensamento nio dualista, John Cage concebe os sons de sua musica
como eventos em um campo de possibilidades, ao contrdrio da tradicdo européia, que produz sons
musicais em pontos discretos desse campo: [...] ‘O campo de possibilidades de onde Cage parte para
criar a musica é o silencio’ [...] o siléncio torna-se algo diferente — ndo o siléncio como tal, mas os
sons, os sons do ambiente” (Cage, apud Terra, 2000: 41).



149

medieval implicavam praticas corporais de danca de louvor a terra. A Igreja cristd, ao trazer
as cerimoOnias para dentro das igrejas, limita as atividades fisicas e as cerimOnias externas.

O corpo, ressalta Serres (2001), ndo € um “receptor passivo”. Portanto, até onde
podemos restringir um corpo? Um exemplo muito préximo nosso é quando deixamos de ter
atividades fisicas e valorizamos mais a intelectual, quando delimitamos os tipos de
movimentos repetitivos, como na vida moderna. Foucault (1983) exemplifica em “Corpos
déceis” as restri¢gdes corporais do soldado moderno em comparagao ao guerreiro. O repertdrio
de movimentos do guerreiro transforma-se em relagdo ao soldado moderno, mas o soldado
moderno € flexivel, molda-se as exigéncias da modernidade. O corpo, ressalta Serres, nio é
um ‘“receptor passivo”. Portanto, como escapa as restricdes? O que do corpo estd submetido
aos movimentos de restricdo? Diante de tantas limitacdes impostas ao corpo, das leis
religiosas que insidiam o corpo medieval, normatizando-o as técnicas de posturas do soldado
dos exércitos modernos, das mecanicas leis juridicas e médicas submetidas a “ordem
bioldgica”, conceito que se opde a discussdao elaborada por Marx e Engels, Villermé e Buret
(apud Le Breton, 2006: 16), quais sdo, na realidade, os efeitos nesse corpo? E quanto ao corpo
dancarino, o que esta pratica propicia? Novas etnografias precisam ser elaboradas
contemplando estas questdes. Para esta investigacdo, temos que nos equipar com todos os
sentidos, rastrear outros territorios, outras paragens do conhecimento.

Seguimos entdo, primeiramente, rumo ao campo de profissionais que trabalham com
técnicas corporais, para averiguar o que existe em suas experiéncias que se conectam com a
afirmativa de Serres a respeito da ndo-passividade do corpo e também a respeito de trabalhos
que enfatizam o corpo em movimento, no caso da danga.

Foi com base na afirmativa de Serres que iniciamos o didlogo com Vera Moreira,
terapeuta que trabalha com rolfing (um sistema de educacdo corporal e manipulacdo fisica,
chamado originalmente de “integracdo estrutural”) e exerce a profissdo de enfermeira ha mais
de vinte anos. Primeiro, contextualizamos a obra do autor, em seguida apresentamos o objeto
de nosso trabalho — o corpo nas performances religiosas e populares — e por fim apresentamos

a afirmativa lancada por Serres™.

¥ “0 corpo ndo se comporta, nem por sombra, como receptor passivo. Por mais que a filosofia o
ofereca ao dado mundo, estabelecido ou deformado, mole e feio, recentemente tornado repugnante.
Ele se exercita, treina, quase por si mesmo, ama 0 movimento, espontaneamente, regozija-se de entrar
em agdo, salta, corre ou dancga, s6 conhece a si mesmo, imediatamente e sem linguagem, na e pela sua
impetuosidade, descobre sua existéncia no ardor muscular, quase nos limites da fadiga” (Serres, 2001:
324).



150

A entrevistada ouviu atentamente e iniciou sua fala confirmando a frase de Serres: “O
corpo ndo € passivo; quando vocé olha para o outro e o outro te olha, sempre tem uma reagao,
se ndo externa, mas uma reacdo interna”. Acrescenta que ‘“‘sempre que existe um contato,
acontece um tipo de transformacdo, vocé tem o tato, tem o contato, forma o vinculo; se ndo o
alimenta, ele acaba, comeca e termina [...] quando nos deparamos com uma imagem, ela nos
toca, as reagdes podem ser desconhecidas pelo receptor, mas o corpo reage”. Outro exemplo
dado pela terapeuta do corpo: “A crianga, por falta de possibilidades reais de vida, afogara
durante anos os acontecimentos que a marcaram, mas sempre reage, € ai voc€ tem as
mascaras. As madscaras sociais”. “Frente a um luto, uma perda, a pessoa ndo consegue
canalizar o sofrimento. Em nossa sociedade, que ritual é feito para isto?”, pergunta a
terapeuta, e em seguida reforca a idéia que o corpo ndo € passivo. “O organismo reage
internamente, com dores fisicas. [...] O individuo quando estd com raiva e ndo grita, reprime
as emocgoes, estas ficam congeladas, retidas, exteriormente nada se percebe”, completa a
profissional.

Novamente apresentamos a citagdo de Serres (2001: 324) a dancarina, coredgrafa e
terapeuta do movimento Marcela Moraes, que contribui para este trabalho com suas leituras e

experiéncias no trato do corpo e da danga:

0 corpo ndo se comporta, nem por sombra, como receptor passivo. [...]
regozija-se de entrar em ac¢do, salta, corre ou danca, s6 conhece a si mesmo,
imediatamente e sem linguagem, na e pela sua impetuosidade, descobre sua
existéncia no ardor muscular, quase nos limites da fadiga.

Com relacdo as reagdes do corpo, confirma: “No momento em que vocé€ nasce ou
morre ou na hora que acorda ou vai dormir, vocé reage ao mundo externo. Apesar de estarmos
acostumados e na maior parte do tempo ndo prestarmos atengdo, as sensacdes acontecem O
tempo inteiro, comunicamos-nos com o mundo externo o tempo todo. Ao ouvir um som, nos
viramos para saber o que é ou jogamos a aten¢do mental para ‘escanear’ o que estamos
ouvindo. O mesmo acontece com a luz, com a temperatura e os objetos que tocamos ou que
nos tocam. Existe um termo na lingua inglesa usado para explicar que a gente subestima os
valores de informacdes sensoriais: We take it for granted. Por dar mais valor para ao conteido
mental, o contetido sensorial muitas vezes ndao € usado a nosso favor, fica no inconsciente.
Nos rituais religiosos ou populares, o corpo chega quase aos ‘limites da fadiga’ seguindo o

pensamento de Serres. Estas praticas propiciam esta condi¢do ao corpo”.



151

Com relacdo a danga, Marcela Moraes acrescenta informagdes a respeito da obra
Dancar a vida, de Garaudy (1980: 8), prefaciada por Maurice Béjart. Béjart, segundo a
entrevistada, descreve os conteidos da danca sagrada e da dancga profana. Para ele, devemos

procurar as origens da danga nessas duas realidades. Conferimos abaixo as explicagdes:

A danca € um rito: ritual sagrado, ritual social. Encontramos na danga essa
dupla significacdo que estd na origem de toda atividade humana. [...] Danga
sagrada — o homem estd diante do Incompreensivel: angtistia, medo, atracio,
mistério. As palavras de nada servem. Para dar a isso nomes como Deuses,
Absoluto, Natureza, Acaso?...0 que € preciso € entrar em conctato. O que o
homem busca, para além da compreensdo, € a comunicacdo. A danca nasce
dessa necessidade de dizer o indizivel, de conhecer o desconhecido, de estar
em relagdo com o outro. [...] Danca profana — O homem fez parte de um
dado grupo étnico, social, cultural. E tem necessidade de se sentir fazendo
parte integralmente deste grupo: de estar em relagdo com os outros. Muito
mais do que as leis, os costumes, o traje e a linguagem € o gesto que vai dar
existéncia a essa unido. As maos se juntam, o ritmo une as respiragdes, a
danca folclérica nasce, com seu leitmotiv universal: a ronda, a
farandola...[...]

A entrevistada nos dd a referéncia da citagdo acima e acrescenta um comentario

importante a respeito do termo danga, seguindo as defini¢cdes de Garaudy (1980: 13-14):

[...] a danga é um modo de existir [...] ndo apenas jogo, mas celebragdo,
participacdo e ndo espetdculo, a danga estd presa a magia e a religido, ao
trabalho e a festa, ao amor e a morte. [...] A propria palavra em todas as
linguas européias — danza, dance, tanz —, deriva da raiz tan que, em
sanscrito, significa “tensdo”. Dancar € vivenciar e exprimir, com 0 maximo
de intensidade, a relacdo do homem com a natureza, com a sociedade, com o
futuro e com seus deuses. Dangar €, antes de tudo, estabelecer uma relacio
ativa entre o homem e a natureza, é participar do movimento cdsmico e do
dominio sobre ele.

Ao associarmos estas definicdes ao nosso objeto de estudo, que é o corpo nas
performances populares e religiosas, entendemos que a afirmacdo do sujeito em sua
comunidade se dd por meio dessas performances, que € a um sO tempo arte, movimento,
conhecimento, religido. O sagrado que se instala nos rituais religiosos € uma forma de troca
de saberes. “A danca ndo € apenas expressdo e celebracdo da continuidade organica entre o
homem e natureza. E também realizacio da comunidade viva dos homens” (Garaudy, 1980:
17).

A danga nasce da gestualidade do cotidiano, do trabalho do homem. Desde a génese

das sociedades, o homem se afirma como parte de uma comunidade que o transcende por



152

meio das dancas e cantos. Vdrios sdo os registros que confirmam a realizacdo da comunidade

dos homens em func¢do dessas praticas. Garaudy (1980: 19) nos coloca alguns exemplos:

[...] esse momento ascendente do homem ndo se registrou apenas uma vez na
origem das grandes civilizacdes, com a paixdo de Osiris ou de Dioniso, com
a danca de Shiva. Ele nasce da experiéncia incessante do trabalho dos
homens: em cada organizagdo coletiva do trabalho, a comunidade se realiza,
e se realiza de maneira ritmica. Durante séculos, todas as vezes que,
cadencialmente, marinheiros icavam a vela ou davam voltas cabrestantes,
que barqueiros sirgavam suas barcas ao longo dos rios, que ferreiros
malhavam, no mesmo ritmo, o mesmo ferro, a forca do grupo, uma vez
coordenada e ritmada, mostrava-se superior 2 soma das forcas individuais
dos participantes. O homem adquire assim um novo poder e toma
consciéncia dessa transcendéncia da comunidade com relagdo aos
individuos. Este poder e essa transcendéncia estdo ligados ao ritmo dos
gestos e 2 comunhdo que esse ritmo permite concretizar. A danca opera essa
metamorfose: transformando os ritmos da natureza e os ritmos bioldgicos em
ritmos voluntérios, ela humaniza a natureza e dd poder para dominé-la.[...]

Como ndo crer nos rituais religiosos que seguem os ritmos das cadéncias de tambores
ancestrais? Nas dancas que t€ém como objetivo transformar, evocar a cura? Nas performances
de dancarinos de rua que, imbuidos pela alegria provocada pelas cadéncias ritmicas, agregam,
por onde passam, 0 povo em procissdo. “A danca torna o deus presente € 0 homem potente”,
confirma Garaudy (1980: 20).

Rastreando ainda a fala de Garaudy (1980: 20), acrescentamos que a danga exprime a
“coesdo”. “Para um africano, o que um homem danga € sua tribo, seus costumes, sua religido,
os grandes ritmos humanos de sua comunidade.”

Nas performances religiosas que encontramos em nossas pesquisas, verificamos esta
coesdo. O corpo comunitério do qual nos fala José Gil (1997) € o laco que une as pessoas.

Na modernidade, relatada nos ensaios de Walter Benjamin (1989: 36), autor de

Charles Baudelaire: um lirico no auge do capitalismo, encontramos na voz de Simmel uma

referéncia com relagdo a predominancia da visao neste contexto:

Quem vé sem ouvir fica muito mais inquieto do que quem ouve sem ver. Eis
algo caracteristico da sociologia da cidade grande. As relacdes reciprocas
dos seres humanos nas cidades se distinguem por uma notdéria
preponderancia da atividade visual sobre a auditiva.

* Anotacdes das aulas de Etnomusicologia ministradas por Kasadi Wa Mukuna, autor do livro
Contribuicdo bantu na miisica popular brasileira: perspectivas etno-musicologicas. Centro de
Estudos Culturais Africanos e da Didspora. PUCSP, 1° semestre de 2008.



153

Na seqiiéncia do texto, desenvolve uma explicacdo para tal atitude. Olhar um ao outro,

sem muitas vezes trocar palavras, € algo estranho, ndo acolhedor:

[...] antes do desenvolvimento dos Onibus, dos trens e dos bondes do séc.
XIX, as pessoas ndao conheciam a situagdo de terem de se olhar
reciprocamente por minutos, ou mesmo por horas a fio, sem dirigir a palavra
umas as outras.

Conferimos também em Serres a reflexdo que desenvolve a respeito da predominancia

da visdo a despeito de outros sentidos do corpo:

Muitas filosofias referem-se a vista; poucas ao ouvido; menos crédito se da
ao tato e ao odor. A abstracio recorta o corpo que sente, suprime o gosto, o
olfato e o tato, conserva apenas a vista e o ouvido, intui¢do e entendimento.
Abstrair significa menos sair do corpo do que o partir em pedacos: a andlise.
(2001: 20-21)

Mesmo que muitas filosofias mantenham um entendimento do corpo aos pedacos, o
corpo sempre reage, independentemente da acdo. Diante do grito primal, busca-se o prazer. O
primeiro prazer, segundo Serres (2001: 324), € respirar, esta respiracdo domina a batida do
coragdo. Depois da respiracdo, vem o “salto” e, em seguida, a “corrida”, “soma do folego e do
salto”, todos os oficios que passam pelo canto, pela voz. “Um corpo jamais nasceu antes de
ter dancado” (Serres, 2001: 331). Nas dangas religiosas e populares, presenciamos
movimentos que contam uma histdria, a dos cultos religiosos e as suas matrizes seculares.

O exercicio do sagrado, nos terreiros de candomblé, propicia ao iniciado
metamorfosear-se durante a dancga, transformar-se em um outro. Faz deste corpo possuido a
morada dos deuses, relembrando as intimeras possibilidades pléasticas da carne. Estas
sociedades de tradi¢des seculares véem no corpo humano possibilidades mualtiplas de
movimento. Das satisfagdes basicas do corpo citadas por Serres (2001), acrescentamos que “a

sensacao de equilibrio sobre os pés se constréi como um refigio ou habitat, se compde como

uma partitura musical” Serres (2004: 30).

O corpo é genial. Ndo sei por que ndo aprendi mais cedo a sua forga
criadora, por que ndo compreendi, quando mais jovem, que somente um
corpo glorioso poderia ser real. Eu celebro esse porqué no crepisculo de
minha vida para que meus sucessores tenham conhecimento dele. O que
vocé vai fazer na alta montanha na sua idade? Preparar minha escrita.
Estudem, aprendam, certamente sempre restard alguma coisa, mas,
sobretudo, treinem o corpo e confiem nele, pois ele se lembra de tudo, sem
qualquer dificuldade ou impedimento. O que nos distingue das maquinas é



154

unicamente nossa carne divina; a inteligéncia humana se distingue da
artificial apenas pelo corpo. (Serres, 2004: 17 - 18)

Nos primeiros mapas, quando ainda rastredvamos o territdrio para justificar a escolha
do objeto, ndo buscdvamos informacdes, mas sim pistas. Ficdvamos atentos aos
acontecimentos que eram constantes, porém imprevisiveis. Nesta imprevisibilidade, os corpos
da populagdo que investigdvamos traziam as matrizes da religiosidade jeje-nagd. Neste
universo extremamente complexo, a dificuldade era entrar literalmente nos campos de
pesquisa. Avangamos pelas bordas, trouxemos para o nosso trabalho os relatos de filhos-de-
santo, que, na riqueza de suas experiéncias miticas, compuseram o que denominamos de
sagrado. Tracaram uma cartografia que, passo a passo, foi modelando a realidade na qual

vivem.

A idade das grandes viagens supde uma dissolugdo da paisagem, o
surgimento de imensos mapas, o obstinado desprezo, pela circunstincia, o
monoteismo e a supremacia da vontade sobre a inteligéncia. Sabio,
marinheiro, filésofo ou viajante ganham a cabeca linear e confundem-na
com a razdo. Bela conquista, grandes vitdrias: a necessidade nao-linear,
inesperada, irreconhecivel, de cem caras e mil contornos, cai no
esquecimento com a inteligéncia correspondente e a paisagem antiga e
politeista. (Serres, 2001: 273)

A reflexdo desenvolvida neste capitulo evidenciou a tradi¢do do pensamento ocidental.
O esquecimento com relagdo ao corpo, também uma tradicdo e uma pratica das institui¢des
religiosas e ndo-religiosas, se popularizou, tornando os corpos ddceis, flexiveis, que se
reinventam e se defendem, buscam recursos para a sua sustentacdo, reagem a qualquer custo,
pois o corpo sempre reage, contendo-se ou recriando-se. A possibilidade de deslocar-se para o
universo dos mitos expande e abre novos territorios para o corpo. Apresentamos nas paginas
anteriores um universo de narrativas que seguem nao a légica dos “tempos modernos”, mas
do universo mégico, cujos ritos de iniciacdo promovem o pertencimento desses narradores a
uma convivéncia didria com as divindades e em determinadas situagdes, esses narradores

divinizam-se.



155

CONSIDERACOES FINAIS

Os indmeros portais que acessamos € nos quais fizemos a passagem nessa
investigacdo nos levaram a conhecer a diversidade ndo s6 cultural, que ja é uma marca do
nosso povo brasileiro, mas nos propiciou ir mais além e nos infiltrarmos pelos labirintos das
cosmogonias que se impdem na vida de corpo inteiro. Pierre Verger (2000) nos lembra que os
praticantes dos cultos de tradicao extraem das divindades um sentimento de orgulho e de uma
fé real, reflexos de poder deixados pelos seres divinos. Quando estes seguidores se encontram
em dificuldades, ritualizam seus santos e conseguem O apoio que necessitam no cotidiano.
Com isso tomam conhecimento das possibilidades de seu corpo, assim como os caminhos
para sua renovagao e ampliagdo.

Um dos autores importantes que inserimos em nossa tese foi Hampaté Ba,
fundamental nas suas longas narrativas das praticas africanas. Trouxemos para este trabalho a
ancestralidade e a concep¢do de mundo apresentadas pelo autor, que constituem um
testemunho ocular da sabedoria viva. Essa sabedoria tocada pelas maos dos povos da didspora
africana transborda em fonte de criacdo, em cultura reciclada, a arte dos adornos, a arte de
reciclar o que hd de excesso de objetos de consumo da sociedade ocidentalizada,
industrializada. Ficam explicitas nas reciclagens que faz Carlinhos Brown ao construir suas
ferramentas sonoras e estéticas com o que encontra em seu territorio, assim como os griots
que constroem seus instrumentos sonoros (cora € um exemplo) com o0 que encontram na
vegetacdo e em seu hébitat.

Com as leituras e as aulas (Kasadi) a respeito da cultura africana fundamentamos as
dancas, que na Africa significa mdsica, canto, danca. Estas ndo estio separadas; pelo
contrério, sdo extensdes umas das outras que a cada momento causam um efeito diferente.
N3ao se repetem, ndo t€ém comeco, meio, nem fim. Estdo presentes nos olhares, nas falas que
também sdo melodias que afinam os instrumentos sonoros. Do bater e forjar as formas do
ferro, o ferreiro gesta a musica. Ele ndo € um simples executor de tarefas; ele tem a sabedoria
e a histéria de seu povo, € o contador de histérias do cotidiano, do conhecimento dos
antepassados em tempo presente. Nessa cultura que é detalhadamente vivida, criangas, velhos
e jovens arquitetam uma rede de transmissdo de conhecimentos. Quem teve um ancestral
contador de histdrias sabe da importancia desta conexao que contextualiza as formas de existir
em um universo cheio de indagacdes como € a infancia. As formas de viver apresentadas pelo

autor das tradi¢Oes orais (Hampaté Ba) mostram também o oficio de teceldo, o qual, no



156

movimento de seus pés que aciona as maquinas de tecer, cria as freqii€ncias de suas cancoes,
ou seja, estd conectado ao corpo durante o seu trabalho. Nao fica fora do tempo de seu corpo,
segue o ritmo sentido de dentro para fora.

Uma das imagens mais belas do documentério O povo brasileiro, de Darcy Ribeiro, é
a cena da crianca nas costas da mae, quando ela, em seus afazeres domésticos (pilando os
grios), gesta os movimentos que embalam a crianca. E muito comum cantar em conjunto com
outras mulheres que também carregam seus filhos e trabalham simultaneamente. Essas
criangas no tato direto com as maes recebem as informag¢des do mundo externo, se este €
seguro ou temido. Entram literalmente no ritmo da mde e nessa simbiose gestam em seu
interior o que é préprio do ser humano. Afetam-se e sdo afetadas. E uma rede de conexdes que
explica o que pode o corpo, quais sdo as suas intensidades. Como o exemplo da criacdo do
tambor em que o homem, ao esticar o couro do animal para secar nos troncos das arvores, tira
o som da pele. Essa pele é sonora e, quando percutida, ouve-se o lamento do animal na
concepcdo do universo africano, razdo pela qual segue percutindo e ritualizando a morte do
animal compondo cancoes.

Nao somente o trabalho de campo nos abre portais, mas as leituras desvelam também
outras temporalidades. Voltamos para as explicacdes ocidentais a respeito dos paradigmas do
homem. Morin, em O paradigma perdido, nos apresenta um caminho de compreensao para os
enigmas da vida humana, da transformacgdo, do duplo. A consciéncia da realidade nos abre
dimensdes mais complexas de compreensao do mundo. O encontro com o que ¢ real, como o
€ a morte, suscita no homo sapiens uma necessidade de “transmortalidade”, um cruzamento
de uma consciéncia “objetiva” com uma consciéncia “subjetiva”. O resultado € a criacao dos
ritos que auxiliam a assimilar o acontecimento traumatico. Com os ritos, acionam-se 0s mitos
por meio das magias. Esses atos, conforme menciona Morin (1973), provocam um fendmeno
por ele denominado de “ressonancia”. O corpo vibra diante dos sons, dos odores, das cores,
das imagens e toma uma amplitude que marca a forma de ser do homo sapiens. Assim
passamos a explicar essa condicdo de incertezas (demens) que predomina dai em diante na
vida complexa do homem.

Uma das primeiras constatacdes a que chegamos quanto as possibilidades do corpo é
que a cultura ocidentalizada faz divisdes na arte que sdo inconcebiveis na cultura da oralidade.
Essa segunda € sabida, porém pouco compreendida na sua profundidade. Esses ensinamentos
seculares nos condicionaram o olhar. Por interesses econdmicos revestidos de dogmas
cientificos e religiosos colonizaram e desritualizaram o nosso corpo. O efeito desses processos

foi um distanciamento das “intensidades” Deleuze (1997), que sdo as conexdes com as



157

emocgOes de alegria, de movimento, de falas cantadas, de gestos dangados, dos risos, de
narrativas, de simbioses entre o animal e 0 homem, de imagindrios no cruzamento com o real.
Essas intensidades distanciadas do cotidiano humano resultam e restam ao homem em um
repertério limitado e um transito pouco provavel no universo magico da “forma poética de
comunicacdo” (Zumthor, 2000).

A ruptura provocada pela missdo colonizadora, civilizadora e filoséfica (com o
pensamento cartesiano), além de separar e distanciar das intensidades, cria discursos, fruto de
um olhar civilizador que € assimilado como verdade pelos colonizados. Tentamos nessa
pesquisa dimensionar o tempo inteiro o que pode o corpo, pois esse conhecimento nos foi
omitido em longos periodos histéricos. O adestramento e a restricdo da poténcia corporal em
nossa cultura comecam no ber¢o, nas amarras, nos limites espaciais, na diferenca entre
criangas que vivem no ber¢o e as que vivem no espago livre, reverberando grandes impactos
em seu corpo, nos seus enfrentamentos no mundo. As exploragdes das paisagens sonoras
representam um ganho na formacdo do homem. A crianga que cresceu na rua seguindo os
sons e buscando suas origens viveu em meio as paisagens sonoras dos batuques, freqiientou a
escola da oralidade. O cotidiano das criangas que vivem na “intensidade” fazem deste
universo de brincadeiras um entremeado de ritmos, de dangas e de cantos, de latas percutidas
de inven¢des de outros corpos, nossa segunda constatagao.

Na “ilha do espetaculo”, que ja foi conhecida pelos moradores como “Ilha dos Sapos”,
posteriormente “Ilha da Fantasia”, encontramos a histéria da didspora africana que se
estabeleceu no Brasil. O texto inicial do capitulo I apresenta nosso olhar primeiro. Viamos o
ritual, era um visual que transbordava intensidades e projetava também as distancias e os
deslocamentos das origens, o ritual atualizado, indicador do real, mas também de um
imagindrio, uma trama de tempo e espaco. O mapa cartografico sugerido por Martin-Barbero
(2004) nos levou a essas intensidades. Das apropriacdes que o artista Carlinhos Brown
realizou em sua comunidade pudemos visualizar as matrizes da oralidade que o inspiram e
ddo o suporte a sua arte e a seus empreendimentos. Associa a oralidade e a escrita.

Movimenta-se e ancora suas produgdes na cultura religiosa dos candomblés. Mesmo
tendo sua formagdo em uma familia protestante, o artista retomou a ancestralidade das
tradicoes e justifica ser como Ogum, o que abre caminhos, o guerreiro. Associou-se ao
momento de reafricanizag¢do cultural que ocorria em 1980 em Salvador e reavivou o que ja
existia nas suas matrizes culturais, oficializou-se na comunidade compondo musicas que
divulgam sua gente e o legitimam junto ao grupo musical Timbalada como artista local e

global. As matrizes da estética de Carlinhos Brown sdo recicladas nos universos com os quais



158

convive na cidade de Salvador. O artista inventa uma linguagem misturada, improvisada nas
fontes latinas, americanas e de tradi¢do religiosa do candomblé. Esta ultima consiste em uma
das matrizes mais evidentes aos nossos olhos nessa cultura de inventar do artista.

Atravessar o universo religioso do candomblé foi um dos desafios que ndo estavam
previstos em nossa proposta inicial. Hesitamos num primeiro momento, mas muitas das
referéncias que viamos nas performances do artista nos remetiam a esses cultos. Avangcamos
para os primeiros rituais e assim verificamos um outro ponto que nos respondem quais as
possibilidades do corpo, mesmo que submetido aos sincretismos, aos imperialismos e aos
processos de colonizagdo. A ancestralidade transparece lentamente, € com muita forca
evidencia-se o quanto da oralidade predomina nos terreiros de candomblé, mesmo frente a
algumas mudancas que as comunidades refletem na atualidade. Porém em grande parte as
praticas permanecem como estrutura de pensamento do universo africano e da didspora
africana. A integracdo do corpo é uma das primeiras acdes que solicitam ao iniciado; o
processo de sacralizacdo também € a possibilidade de retomada do préprio corpo, de interagao
com o mundo sagrado e o abandono da matéria profanada. Com o corpo limpo, depois de
vdrias rezas (oragdes cantadas para a integracdo do corpo), muitas cerimdnias com ervas e
afastamento do que é profano, a pessoa se prepara para enfrentar o mundo externo, para
incorporar e festejar com o seu santo, dividindo seu corpo, seu espaco corporal, com o divino.

Os rituais, também compostos de musicas e ritmos, dangas e cantos, sdo altamente
potentes e atuam de forma direta no corpo de todos. O instrumento sonoro é uma extensao do
corpo. O ogd e o alabé (corpos sonoros) estendem as intengdes de sua miusica a todos os
participantes que as sentem ressoar em seus corpos. A purificacio € feita pelos sons e ritmos
que atuam primeiro e diretamente nas musculaturas. O corpo € feito de movimentos mais ou
menos acelerados. Em meio a essa paisagem, o corpo € capturado e fica pronto para receber o
santo, incorpora, e entdo se desenvolvem as coreografias mais exuberantes.

Por intermédio das declaracdes dos entrevistados, lembramos que a danca vinha
espontaneamente, € muitos narraram em seus depoimentos que fora do contexto religioso, das
dangas dos orixds, nao se sentiam a vontade para dancgar. O corpo a corpo com 0s rituais nao
recebe ajuda de memoria externa. Segundo Serres (2004: 76), “ele o faz por si s6”, “copia e
armazena os dados”, “imita as coisas diretamente”. O autor afirma ainda que nio precisamos
repetir os gestos muitas vezes, pois os movimentos encadeados sdo incorporados nos
musculos, nas articulagdes e nos ossos. Ficam espalhados e esquecidos na complexidade
corporal. Uma forma € a imitacdo; a outra é a simulagdo que acorrenta o corpo a uma outra

dimensdo. O que nos interessa é demonstrar que a imitacdo em algum momento poderd tomar



159

um impulso para a invengao, ndo aprisionando os corpos. A invencao recria a danca, adapta
os ritmos, agrega os ruidos, os sons, outras coreografias. Permite avangar e capturar outras
paisagens corporais € novamente sacralizar.

O contexto vivido pelos povos da lingua e etnia Nyungiie, na voz de uma de suas
descendentes, enriqueceram a nossa pesquisa € simultaneamente confirmaram as
possibilidades simbidticas do homem em relacdo a sua existéncia. Serres (2004) constata em
seus exercicios de montanhismo as metamorfoses de seu corpo, utiliza-se de todos os sentidos
para sobreviver, transcende sua condi¢do e adota as possibilidades arcaicas de se equilibrar.
Transita entre a condi¢do humana e pré-humana, metamorfoses, universos em que todos os
seres se comunicam, mas estdo ha tanto tempo esquecidos que reaparecem em formato de
fabulas, como as criancas de Téte (Mog¢ambique), que sdo memorias da prépria entrevistada
no seu cotidiano em comunidade.

A ritualizacdo que se desenvolve nas culturas de tradi¢do oral com relagdo ao corpo,
praticas de purificacdo e sacralizac@o, ndo sdo as mesmas das culturas que estdo expostas mais
diretamente aos processos civilizatérios. A constru¢do do corpo moderno tratado por Le
Breton (2006) rompe gradativamente com a conexao que se tinha do corpo com a natureza e o
COSmo.

Retomando os dados histéricos, encontramos momentos de desritualizacdo do corpo.
Pratt (1999) contribuiu para uma justificativa do que chamamos de corpo profanado, do
quanto a concepcdo e praticas do corpo foram dessacralizadas no decorrer do dominio e da
visdo européia que surgia no exercicio de um outro olhar, o cientifico. Mas anterior a esta
missdo tdo propagada, Morin (1973: 15) nos relembra que “desde Descartes que pensamos
contra a natureza, certos de que a nossa missdo € domind-la, subjugé-la, conquistd-la”. A
profanacdo se estendeu a uma dimensao em que os homens “civilizados” esqueceram de seus
corpos. O periodo de dominacdo da Igreja Catdlica foi marcante para o ritual de esquecimento
do corpo, mas nada se compara aos controles que se fizeram presentes com a modernidade e a
expansdo do capitalismo, quando as culturas de tradi¢cao tinham que simular sua adesdo aos
cultos cat6licos e ficavam sob a mira da disciplina e dos dogmas religiosos.

Mas nas inimeras buscas de territérios de investigacdo a respeito da profanacdo do
corpo, nada foi tdo violento como a modernidade, que com o propodsito de classificar e
quantificar os territérios de dominagdo, incluiu o humano e o colocou também como um
produto a ser explorado, codificado. As novas estratégias de conquistas ficam cada vez mais
elaboradas. O reencontro com o territério que por muito tempo permaneceu mudo e esquecido

aconteceu com um dos primeiros investigadores em fins do século XIX e inicio do XX no



160

campo da antropologia, citado e estudado na atualidade: Marcel Mauss. Ele acionou um
campo de investigacdo comparando os gestos culturais, corpos que deixam a natureza como
uma tUnica explicac@o para sua existéncia e sdo percebidos pela distin¢cdo das classes e o nivel
de controle imposto aos corpos. De Mauss a Norbert Elias o corpo passa a ser lugar de
historia.

E assim o século XX evidencia mais € mais 0 corpo, 0s encontros com o0s territorios
urbanos, as cidades, os olhares tornam-se mais freqiientes. A certeza do corpo € expressa na
arte das imagens que o fragmentam e o apresentam em pedacgos nas grandes telas de cinema,
corpo suporte de arte. Com a Primeira Guerra Mundial o corpo vira experimento, lugar de
intervencdo. A floresta cartesiana, montada ndo na diversidade e menos nos sentidos, resultou

em uma desritualizacdo e em um caminho que avancou rumo a profana¢ao do corpo sagrado.



161

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

ALMEIDA. Zélia, Maria, Plantas medicinais e ritualisticas. Salvador: Edufa, 2000.

AMARAL. Rita, Xiré!: o modo de crer e de viver no candomblé. Rio de Janeiro: Pallas; Sdo
Paulo: Educ, 2002.

ANTONACCI, Maria Antonieta. Corpos sem fronteira. Projeto Histéria (PUCSP), Sao Paulo,
v. 25, p. 145-180, 2002.

AUGRAS, Monique. O duplo e a metamorfose: a identidade mitica em comunidade nago. 2.
ed. Petrépolis: Vozes, 2008. (Colecdo Identidade Brasileira).

BAKHTIN, Mikhail. A cultura popular na ldade Média e no Renascimento: o contexto de
Francois Rabelais. Tradugdo lara Frateschi Vieira. Sdo Paulo: Hucitec; Brasilia: Editora da
Universidade de Brasilia, 1993.
BASTIDE, Roger. Brasil, terra e contrastes. Sao Paulo, Rio de Janeiro: Difel, 1976.

. O candomblé da Bahia. Sao Paulo: Companhia das Letras, 2001.

. Sociologia. In: QUEIROZ,Maria Isaura Pereira de Queiroz (Org.). Tradugdo. Ruy
Rocha Cunha e Nilze. M. C. Vaz. Sdo Paulo: Atica, 1983.

BAUMAN, Zygmunt. Comunidade: a busca por seguranga no mundo atual. Tradug¢do Plinio
Dentzien. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 2003.

BENEDICT, Ruth. O crisdntemo e a espada. Sao Paulo: Perspectiva, 1972.

BENJAMIN, Walter. Escavando e recordando. In: Obras escolhidas. Sdo Paulo: Brasiliense,
1987. v. 1L

. Charles Baudelaire um lirico no auge do capitalismo. In: Obras
Escolhidas vol.3. Sao Paulo: Brasiliense. 1989.

BRUMANA, Fernando Giobellina. Antropologia dos sentidos: introdugao as idéias de Marcel
Mauss. Sao Paulo: Brasiliense, 1983.

CANCLINI, Nestor Garcia. Diferentes, desiguais e desconectados. Rio de Janeiro: Editora
UFRJ, 2005.

. Consumidores e cidaddos: conflitos multiculturais da globaliza¢do. Traducgao
Mauricio Santana Dias. 5. ed. Rio de Janeiro: Editora UFRJ, 2005.

CARVALHO, José Jorge. As culturas afro-americanas na Ibero-América: o negocidvel e o
inegocidvel. In: CANCLINI, Nestor Garcia. Culturas da Ibero-América: diagndsticos e
propostas para o seu desenvolvimento. Tradu¢do Ana Venite Fuzato. Sao Paulo: Moderna,
2003.



162

CERTEAU, Michel de. A invengdo do cotidiano: 1. Artes de fazer. Tradugdo Ephraim
Ferreira Alves. Petropolis: Vozes, 1994.

. A invencdo do cotidiano: 2. Morar, cozinhar. Traducdo Ephraim Ferreira Alves e
Lucia Endlich Orth. Petrépolis: Vozes, 1996.

CORBIN, Alan. Historia do corpo 2. Da Revolu¢do a Grande Guerra. Revisao da tradugdo de
Ephraim Ferreira Alves. Petrépolis: Vozes, 2008.

COELHO, Monaro Engelman Lilian. As escutas em musicoterapia: a escuta como espago de
relacdo. 2002. Dissertacio (Mestrado em Comunicacdo e Semidtica) — Pontificia
Universidade Catdlica de Sao Paulo, 2002.

COURTINE, Jean Jacques; CORBIN, Alan; VIGARELLO, Georges. Histéria do corpo. 3.
As mutagdes do olhar. O século XX. Revisdo da tradu¢do de Ephraim Ferreira Alves.

Petrépolis: Vozes, 2008.

DELEUZE, Gilles. Diferenca e repeticdo. Tradugcao Roberto Machado e Luis Orlandi. Rio de
Janeiro: Graal, 1988.

. Espinosa: filosofia pratica. Sao Paulo: Escuta, 2002.
. Critica e clinica. Sdo Paulo: Ed. 34, 1997.

DESCARTES, René. Discurso do método; trad. Maria Ermantina Galvao. Sdo Paulo: Martins
Fontes, 2001.

DOWNING, John D. H. Midia radical: Rebeldia nas comunicacdes € movimentos sociais.
Colaboradores: Tamara Villarreal Ford, Geneve Gil, Laura Stein. Traducao Silvana Vieira. —

Sao Paulo: Editora SENAC Sao Paulo, 2002.

DUVIGNAUD, Jean. Festas e civilizagoes. Tradu¢do L.F. Raposo Fontenelle. Fortaleza:
Universidade Federal do Ceard; RJ: Tempo Brasileiro, 1983.

ELIADE, Mircea. O sagrado e o profano: a esséncia das religides. Lisboa: Edi¢ao Livros do
Brasil, 1979.

ELIAS, Norbert. O processo civilizador: uma histéria dos costumes. Rio de Janeiro: Zahar,
1994. v. 1.

FOUCAULT, Michel. Vigiar e punir: historia da violéncia na prisdo. Petrépolis: Vozes, 1983.
GARAUDY, Roger. Historia da danga no Ocidente. Sao Paulo: Martins Fontes, 1987.

. Dancar a vida. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1980.
GEERTZ, Clifford. A interpretagdo das culturas. Rio de Janeiro: Zahar, 1978.

GIL, José. Metamorfoses do corpo. Lisboa: Relégio D’4gua Editores, 1997.



163

GOLDBERG, Rose-Lee. A arte da performance: do futurismo ao presente. Traducdo
Jefferson Luiz Camargo. Sdo Paulo: Martins Fontes, 2006. (Colecao a)

GREINER, Christine. O corpo: pistas para estudos indisciplinares. Sao Paulo: Annablume,
2005.

GUERREIRO, Goli. A trama dos tambores: a musica afro-pop de Salvador. Sdo Paulo:
Editora 34, 2000.

HAMPATE BA, A. A tradi¢io viva. In: KI-ZERBO, J. (Coord.). Histéria geral da Africa: 1.
Metodologia e pré-histéria da Africa. Traducdo Beatriz Turquetti. Sdo Paulo: Atica; Paris:
Unesco, 1982.

ISKANDER, Z. A Arqueologia da Africa e suas técnicas. Processos de datacdo. In: KI-
ZERBO, J. (Coord.). Histéria geral c{a Africa: 1. Metodologia e pré-histéria da Africa.
Tradugao Beatriz Turquetti. Sao Paulo: Atica; Paris: Unesco, 1982.

JEUDY. Henry-Piearre. O corpo como objeto de arte. Traducao Tereza Lourenco. Sao Paulo:
Estacdo Liberdade, 2002.

JONES, Leroy. O jazz e a sua influéncia na cultura americana. Sao Paulo: Record, 1967.

KELEMAN. Stanley. Mito e corpo: uma conversa com Joseph Campbell. Traducdo Denise
Maria Bolanho. Sao Paulo: Summus, 2001.

KI-ZERBO, J. (Coord.). Historia geral/ da Africa: 1. Metodologia e pré-histéria da Africa.
Traducgao Beatriz Turquetti. Sao Paulo: Atica; Paris: Unesco, 1982.
LE BRETON. David. Anthropogie du corps et modernité. Paris: PUF, 2005. (Col. Quadrige).

. A sociologia do corpo. Petrépolis: Vozes, 2006.

LE GOFF. Jacques; TRUONG, Nicolas. Uma historia do corpo na Ildade Média. Rio de
Janeiro: Civilizacao Brasileira, 2006.

LEITE, Dante Moreira. O cardter nacional brasileiro: histéria de uma ideologia. 4. ed. Sao
Paulo: Pioneira, 1983.

LEVI—STRAUS, Claude. Tristes tropicos. Sao Paulo: Companhia das Letras, 1996.

LIMA, Ari. O fendmeno Timbalada: cultura musical afro-pop e juventude baiana negro-
mestica. In: SANSONE, Livio S. Santos; TELES, Jocélio. Ritmos em transito: sécio-
antropologia da musica baiana. Sdo Paulo: Dynamus, 1997.

LISPECTOR, Clarice. Agua viva. Rio de Janeiro: Rocco, 1998.

LODY, Raul. Diciondrio de arte sacra e técnicas afro-brasileiras. Rio de Janeiro: Pallas,
2003.



164

. Joias de axé: fios-de-contas e outros adornos do corpo: A joalheria afro-brasileira. Rio
de Janeiro: Bertrand Brasil, 2001.

MACHADO, Roberto. Microfisica do poder. Rio de Janeiro: Graal, 1979.

MARTIN-BARBERO, Jesus. Dos meios as mediacées: comunicacdo, cultura e hegemonia.
Rio de Janeiro: UFR]J, 1997.

. O oficio de cartografo: travessias latino-americanas da comunica¢do na cultura. Sao
Paulo: Edi¢des Loyola. 2004.

MAUSS, Marcel. .As nogdes de técnicas do corpo In: MAUSS, Marcel. Sociologia e
antropologia. Traducdo Paulo Neves. Sao Paulo: Cosac & Naify, 2003.

MORAES, Bernadete Silveira. Jazz: as matrizes da mesticagem. Dissertacdo (Mestrado) —
Pontificia Universidade Catdlica de Sao Paulo, Sao Paulo, 2000.

MORIN. Edgar. Uma cultura do lazer. In: . Cultura de massas no século XX: o espirito
do tempo. 1: Neurose. Traducdo Maura Ribeiro Sardinha. 9. ed. Rio de Janeiro: Forense
Universitaria, 1997a.

. Os campos estéticos. In . Cultura de massas no século XX: o espirito do
tempo. 1: Neurose. Traducdo Maura Ribeiro Sardinha. 9. ed. Rio de Janeiro: Forense
Universitaria, 1997b.

Introducdo ao pensamento complexo. Lisboa: Instituto Piaget, Revista
Aprendizagem/Desenvolvimento, 1991.

. O paradigma perdido: a natureza humana. Tradu¢do Hermano Neves. 5% ed.
Portugal: Publicacdes Europa América, LDA. (Editions du Seuil, 1973).

MOTANGU, Ashley. Tocar: o significado humano da pele. Sao Paulo: Summus, 1988.
OLIVEIRA, Rita de Cassia Alves. Colonizadores do futuro: Cultura, Estado e o
Departamento de Cultura do Municipio de Sao Paulo (1935-1938). 1995. Dissertacdo

(Mestrado em Ciéncias Sociais) — Pontificia Universidade Catélica de Sao Paulo, 1995.

OLIVEIRA, Roberto Cardoso de (Org.). Marcel Mauss: antropologia. Tradugdo. Regina
Lucia Moraes Morel, Denise Maldi Meireles e Ivone Toscano. Sdo Paulo: Atica, 1979.

ORTIZ, Renato. Cultura brasileira e identidade nacional. Sao Paulo: Brasiliense, 1994.

PEIXOTO, Fernanda Areas. Didlogos brasileiros: uma andlise da obra de Roger Bastide. Sdo
Paulo: Edusp/Fapesp, 2000.

PRANDI, Reginaldo. Mitologias dos orixds. Sao Paulo: Companhia das Letras, 2001.

PRATT, Mary Louise. Os olhos do império: relatos de viagem e transcultura¢do.Traducdo
Jésio Hernani Bonfim Gutierre. Bauru: Edusc, 1999.



165

RAGO, Margareth. O efeito Foucault na historiografia brasileira. Tempo Social, Sao Paulo, 7
(1-2); 67-82, out. 1995.

REIS, Alcides Manuel dos. Candomblé: a panela do segredo. In: EUGENIO, Rodnei William
(Org.). Sao Paulo: Mandarim, 2000.

RIBEIRO, Darcy. O povo brasileiro: a formagao e o sentido do Brasil. Sdo Paulo: Companhia
das Letras, 1998.

RICOEUR, Paul. Interpretagdo e ideologias. Rio de Janeiro: Francisco Alves, 1983.

RODRIGUES, Nina. Os africanos no Brasil. Rev. e pref. Homero Pires. Sdo Paulo: Nacional,
1988.

SANT ANNA, Denise Bernuzzi de. Transformacdes do corpo, controle de si e uso dos
prazeres. In: RAGO, Margareth; ORLANDI, Luiz B. Lacerda; VEIGA-NETO, Alfredo
(Orgs.). Imagens de Foucault e Deleuze: ressonancias nietzschianas. Rio de Janeiro: DP&A,
2002.

. Corpos de passagem: ensaios sobre a subjetividade contemporinea. Sdo Paulo:
Estacdo Liberdade, 2001.

. Horizontes do corpo. In: BUENO, M. L.; CASTRO, Ana Lucia de. Corpo, territorio
da cultura. Sao Paulo: Annablume, 2005.

SANTOS, F. C. Por uma escuta nomade: a musica dos sons da rua. 1. ed. Sdo Paulo:
Educ/Fapesp, 2002.

SCHAFER. R. Murray. A afina¢do do mundo: uma exploracdo pioneira pela histéria passada
e pelo atual estado do mais negligenciado aspecto do nosso ambiente: a paisagem sonora.

Trad. Marisa Trench Fonterrada — Sdo Paulo: Editora Unesp, 2001.

SENNETT.Richard. Carne e pedra: o corpo e a cidade na civilizacdo ocidental. Rio de
Janeiro: Record, 2003.

SERRES, Michel. Variacoes sobre o corpo. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2004.

. Os cinco sentidos: filosofia dos corpos misturados. Traduc¢do Elod Jacobina. Rio de
Janeiro: Bertrand Brasil, 2001.

TERRA, Vera. Acaso e aleatorio na miisica: um estudo da indeterminagdo nas poéticas de
Cage a Boulez. Sdo Paulo: Educ/Fapesp, 2000.

TINHORAO, José Ramos. Pequena histéria da miisica popular brasileira. Sio Paulo: Art
Editora, 1991.

. Os sons dos negros no Brasil: cantos, dangas, folguedos: origens. Sdo Paulo: Ed.
34, 2008.

VAN GENNEDP, A. Os ritos de passagem. Petrépolis: Vozes, 1978.



166

VANSINA. J. A tradicdo oral e sua metodo[ogia. In: KI-ZERBQO, J. (Coord.). Historia geral
da Africa: 1. Metodologia e pré-histria da Africa. Tradugdo Beatriz Turquetti. Sdo Paulo:
Atica; Paris: Unesco, 1982.

VERGER, Pierre. Fluxos e refluxos do trdfico de escravo entre o Golfo do Benin e a Bahia de
Todos os Santos: dos séculos XVII a XIX. Sao Paulo: Corrupio, 1987.

. Notas sobre o culto aos orixds e vodun na Bahia de Todos os Santos, no Brasil, e na
antiga Costa dos Escravos, na Africa. Traducdo Carlos Eugénio Marcondes de Moura. Sao
Paulo: Edusp, 2000.

VIRILIO, Paul. O espago critico. Sao Paulo: Editora 34, 1999.
WILLIAMS, Raymond. Cultura. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1992.
, Raymond. Maxism and Literature. Oxford University Press, New York, 1977.

WISNICK, José Miguel. O som e o sentido: uma outra histéria da musica. Sdo Paulo:
Companhia das Letras, 1989.

ZUMTHOR, Paul. A letra e a voz: a “literatura” medieval. Sdo Paulo: Companhia das Letras,
1993.

. Performance, recepcado, leitura. Traducao Jerusa Pires Ferreira e Suely Fenerich. Sao

Paulo: Educ, 2000.

. Escritura e nomadismo: entrevistas e ensaios. Tradugdo Jerusa Pires Ferreira e Sonia
Queiroz. Cotia: Atelié Editorial, 2005.

SITES CONSULTADOS:

APOLINARIO, Josinildes dos Santos. Neologismos nas letras de miisica de Carlinhos
Brown.2006 Disponivel em:
<http://www.cult.ufba.br/enecul2006/josenildes_apolinario_eneida_leal.pdf/>. Acesso em: 5
fev. 2008.

AYESKA, Paula Freitas Miisica de rua de Salvador: preparando a cena para a axé-
music.2005.<http://www.cult.ufba.br/enecul2005/AyeskaPaulafreitas.pdf/. Acessoem
dez.2007.

. Paula Freitas Carlinhos Brown: identidades, performances e prdticas sociais de
um “tropicalista globalizado™.
Disponivel em:<http://www.cult.ufba.br/enecul2005/AyeskaPaulafreitas.pdf>. Acesso em: 6
jun 2007.



167

GERREIRO. Goli, O drible do Candeal. O contexto sécio musical de uma comunidade afro-
brasileira. 2005 Disponivel em:

<http://www.afroasia.ufba.br/pdf/afroasia33_pp207_248_ Goli_semfoto.pdf>. Acesso em: 10 out. de
2007.

LIMA, Ari. De ilha dos sapos a ilha da fantasia: reterritorializacao e identidade negra.2001
Disponivel em: http://www.revistas.ufg.br/index.php/fchf/article/viewFile/527/463. Acesso
em fev.2004.

VIANNA. Hermano. publicado no caderno Ilustrada, Folha de S. Paulo, 19/10/2005
http://www.overmundo.com.br/download_banco/texto-sobre-candombless-disco-apresentado-por-
carlinhos-brown. Acesso em: 21 nov. 2008.

http://www.terra.com.br/istoegente/8 1/entrevista/index.htm
webpiaui.globo.com/ afro/religiao.htm Acesso em: 23 abr. 2007.
http://www.carnasite.com.br/v4/noticias/noticia.asp?CodNot=1104 Acesso em: 24 abr. 2007.

http://www.overmundo.com.br/_overblog/img/1171627220_pieterbrueghelcombateentreocar
navaleaquaresmal559.jpg. Acesso em: 29 jun. 2008.

DISCOGRAFIA:

Eletronica

<http://www?2.uol.com.br/carlinhosbrown>. Acesso em: 20 dez. 2007.
http://www.pracatum.org.br. Acesso em: 20 out. 2007.
http://www.timbalada.com. Acesso em: 17 nov. 2007.

IMAGENS

http://www.terrabrasileira.net/folclore/regioes/6ritos/orixas/ogum.html. Acesso em: 20

fev. 2009.

http://i230.photobucket.com/albums/ee250/ibeji/Orixas-1.gif. Acesso em: 21fev. 2009.
http://www.paubrasilis.com/Imagens/Orixas/web14/7nana.jpg. Acesso em: 22 fev. 2009.
http://br.geocities.com/caminhosdepedra_cecpv/iansa.jpg. Acesso em: 15 fev 2009.
http://dofonodelogum.sites.uol.com.br/exu.html. Acesso em: 10 jan. 2009.
http://www.rosanevolpatto.trd.br Acesso em: 10 jan. 2009.

O combate entre o carnaval e a quaresma. http://www.overmundo.com.br/overblog:a-festa-
das-festas. Acesso em: 16 fev. 2007
http://www.taringa.net/posts/musica/2103767/Carlinhos-Brown---Candombless.html. Acesso
em: 21 jan. 2009.



ANEXOS

168

ANEXO 1 - Cronograma de etnografias e entrevistas

18/10/2008 Etnografia: cultura bantu Itapecerica da Serra —
Inzo La Tumbanzi — Rituais Bantu Sao Paulo
Musicoterapeuta, Mestre em
29/09/2008 Ms.Lilian Engelman Coelho Comunicagdo e Semidtica
PUC/SP. 2000
17/09/2008 Marta Maciel lansa
08/07/2008 Valter Marcos Valente de Membro da casa Oxumare
Xangd Salvador — (BA)
08/07/2008 Tia Ana Laura Membro da casa Oxumare
Salvador — (BA)
05/07/2008 Etnografias: Casa Oxumare Vasco Salvador (BA)
da Gama —Salvador (BA)
04/07/2008 Centro de Estudos africanos e Salvador (BA)
asiaticos (CEAO)
02/07/2008 Festa de Independéncia da Bahia Salvador (BA)
03/07/2008 Centro de Estudos Africanos e Salvador (BA)
Asiaticos (CEAQO)
29/02/2008 Terapeuta corporal (Rolfing) Vera Moreira
03/01/2008 Terapeuta corporal(Rolfing) Vera Moraeira
Bacharel e Licenciada em
danca-Unicamp-SP;
coredgrafa; terapeuta do
08/02/2008 Marcela Moraes movimento
Dr. Roberto do Nascimento Paiva Doutor ¢ Mestre em
Comunicagdo e Semiética pela
13/12/2007 Depoimento: A purificagdo do
PUC-SP, coordenador do
corpo no universo do candomblé ) .
curso de pds-graduacgdo e
professor adjunto Fizo/
Anhanguera Educacional
2007 Exposigdo Benin Parque Ibirapuera — Sao Paulo

Museu afro-brasileiro




169

2004; 2005; 2006;

Museu afro-brasileiro biblioteca

Parque Ibirapuera — Sao Paulo

2007 Pesquisa do acervo
Bacharel e Licenciada em
danga- Unicamp-SP;
03/03/2007 Marcela Moraes coredgrafa; terapeuta do
movimento
14/11/2007 Gemauro Gongalves Oxaguian
Membro da Casa de
13/11/2007 V Santana Candomblé- Oxumare-
Salvador (BA)
Membro da Casa de
10/11/2007 V.Santana. Candomblé- Oxumare-
Salvador (BA)
13/10/2007 Wagner Nicoletti Oga de Ylé Axé Yemonja
13/10/2007 José Fernandes Oga de Ylé Axé Yemonja
17/01/2007 Leonilda Adelino Sanveca Jornalista africana mestranda
Muatiacale PUC/SP. Lingua e etnia
Relato a respeito da “Casa dos Nhungiie, Téte-Mocambique.
Espiritos”
14/10/2006 Leonilda Adelino Sanveca Jornalista africana, mestranda

Muatiacale,
Relato da Comunidade e educacao

das criancas na etnia Nhungiie

PUC/SP, Lingua e etnia
Nhungiie, Téte-Mogambique.

1° semestre de

2006

Ritual de Candomblé Pai Toninho

Barra Funda Sao Paulo

Marco -2006

O Brasil de Pierre Verger
Exposicdo - fotografica, filmico e

performances de dancgas dos Orixds

Museu de Arte Moderna
(MAM) — Sao Paulo

Parque do Ibirapuera

1° semestre de

2005

Etnografias de um ritual de

Candomblé “Festa de Oxdssi”

Jandira — Sdo Paulo




170

1° semestre de

2005 Museus da Bahia Pelourinho — Salvador — (BA)
Engenho Velho de Brotas —
01/2004 Fundagao Pierre Verger Salvador — (BA)
01/2004 Igreja Santo Antonio de Catijer6 | Pelourinho — Salvador — (BA)
01/2004 Igreja Sao Francisco de Assis Pelourinho — Salvador — (BA)
02/2004 Mestre Lua Rasta “Cortejo do Gilson Fernandes- Terreiro de
Bando de Associados da Jesus- Pelourinho- Salvador
capoeira” (BA)
15/01/2004 Festa da Lavagem do Bonfim
2004 Festa de Iemanja Rio Vermelho Salvador (BA)
mestre de capoeira, artesao e
pesquisador de instrumentos
01/2003 Mestre Lua- oficinas de percussdo | musicais de percussao afro-
brasileiros — Atelié-
Pelourinho Salvador (BA)
05/01/2003 Show de Carlinhos Brown Candyall Guetho Square —
Timbalada bairro do Candeal Pequeno de
brotas. Salvador (BA)
08/01/2003 Visita ao Projeto da Associagdo | Bairro do Candeal Pequeno de
Pracatum Acao Social brotas. Salvador (BA)
09/01/2003 Visita ao Projeto de Habitacdo “Té | Bairro do Candeal Pequeno de
Rebocado” (recuperacdo das brotas. Salvador (BA)
casas do Candeal Pequeno de
Brotas)
12/01/2003 Show de Carlinhos Brown Candyall Guetho Square —
Timbalada bairro do Candeal Pequeno de
Brotas. Salvador (BA)
2003 Centro de Estudos fricanos e Terreiro de Jesus — Pelourinho.

Asiaticos (CEAO)

Salvador. (BA)




171

ANEXO 2 - Produciao musical

A percussdo, tocada nos atabaques nos terreiros, é a base da musicalidade dos blocos. Além
dos ritmos, o recurso vocal também encontra paralelos nos rituais sagrados. A técnica
responsorial utilizada nos cultos do candomblé, que consiste em uma pergunta puxada pelo
solista e respondida pelo coro e/ou pelos atabaques, foi apropriada pela produ¢cdo musical
dos blocos afro e inspirou a estrutura de vdrias cancoes, onde a voz do cantor/cantora
aparece antes do som dos tambores (repiques, tarois, surdos), servindo para puxar a bateria.

2

Tal como nas narrativas miticas, a historia do povo africano é recontada nas letras das
cangoes. Todos os blocos afro realizam pesquisas sobre a historia da Africa. (Guerreiro,

2000: 51)

As bandas criadas por Carlinhos Brown seguem tradi¢des religiosas do candomblé,
miusica e dangca ndo estdo separadas, recebem um tratamento coreografico estilizado, os
componentes que se apresentam tem maior liberdade de reinven¢do. A Timbalada (uma
banda afro e um bloco de carnaval). Timbalada é uma banda formada por dezessete
componentes, sendo que seus instrumentos sao: Timbau, Timbales, Tarol.

Lactomia, Bolacha Maria e os Zarabes, esta ultima se destaca nas festividades da
cidade, na Festa do Bonfim principalmente, quando o grupo aparece repentinamente em meio
a multiddo, vao ‘“costurando” o povo que segue a procissdo, mistura influéncias drabe e
africana e carrega em suas roupas a mistura das culturas, Lactomia banda mirim. Conhecida

como Bolacha Maria, a banda feminina apresenta-se nos festejos do Pelourinho.



172

ANEXO 3 - Glossario dos instrumentos musicais

ADJA (s.m) instrumento idi6éfono, formado por uma, duas ou trés campanulas Os
materiais utilizados sdo a folha de flandres. Ferro, aluminio, latdo dourado e cobre. O adjd é
instrumento distintivo do poder de mando dos rituais religiosos. Serve também para dirigir
obrigacdes diversas, oferecimento de comida aos deuses e coordenar as dancgas. Ao seu som
de apelo, quase mégico, vém os deuses, como também ocorre com o uso do xeré na roda de
Xang0. O adjd é guardado no santudrio no santudrio como os demais objetos fundamentais a
estrutura e ao funcionamento do terreiro. Sua ocorréncia concentra-se no Candomblé, indo ao
Xangd e recentemente absorvido pela Umbanda. Os diferentes materiais dos adjas servem
para caracterizar o orixd ou grupo de orixds, ou mesmo o deus patrono do terreiro ou o
dirigente do ritual religioso.

Adja de cobre indica Xangd, Iansd e sua familia mitica; os de latdo dourado sdo
dedicados a Oxum, e os prateados em varios materiais pertencem a Iemanji, Oxald, como
também a qualquer outro orixd — uma espécie de tipo multiplo -, por isso a maior ocorréncia
verificada de adjas € prateada; os de ferro sdo para Exu, Ogum ou mesmo para uso geral
durante as festas. (Lody: 2003: 63)[...]. Ao som do adja também é comandado um tipo de
cumprimento convencional nos terreiros — o pad -, batidas cadenciadas de palmas feitas
diante dos assentamentos dos deuses, de pessoas de alta posi¢do hierdrquica ou perante
qualquer simbolo da natureza que remeta a um deus ou a uma situacao ritual especifica.

AFOXE- (s.m.) instrumento de percussio idiéfono, também conhecido genericamente
como cabaga ou agiie, formado por uma cabaca (crescentia cujete) bojuda e recoberta por
redes de fios de algodido, tradicionalmente, ou ndilon, recebendo cartas, buzios, sementes,
entre outros materiais. O afoxé integra diferentes contextos da misica ritual religiosa afro-
descendente e nomina um cortejo de rua do periodo de carnaval, o afoxé, sendo conhecido
também como Candomblé de rua.

Os ritmos seguem o modelo da Nacdo Gex4d, seguindo o Xiré, ordem dos canticos e
dancas, iniciando com Exu e culminando com Oxald. O contexto instrumental do cortejo
afoxé chama-se charanga, sendo formado pelo afoxé, agogé ilu e atabaque. Lody (2003: 64)

AGOGO (s.m) agogd é um instrumento formado por duas campanulas de ferro batido,
podendo ser cromado, complementado com uma vareta do mesmo material como elemento

percussor. Ocorre na formagdo de conjuntos como oos da musica religiosa dos Candomblés,



173

Xang0s, ou ainda na estrutura de grupos de samba e na macroformacgdo de bateria das escolas
de samba, com variagdes, tais como haste central que sustenta lateralmente quatro, seis, 0ito
ou mais campanulas em ferro e que sdo percutidas alternadamente. O agogd tradicional
apresenta uma campanula maior e outra menor, sendo esta um terco da anterior, € sdo
distinguidas por timbres e alturas especificos. Com o artificio de usar um dos dedos,
geralmente o polegar, o musico pressiona a campanula maior, fazendo com que o som fique
mais surdo e grave.

Dos idiofénos, o agogd é o de maior ocorréncia e abrangéncia na geografia da musica
afro-brasileira. No conjunto instrumental do Candomblé, por exemplo, o agogd inicia os
toques, polirritmias que identificam nagdes ou orixds, vocuns e inquices. Assim: aluja para
Xangd, bravum para Oxumaré, [li para Oid ou lansa, Ibi para Oxald oum para Angolas,
Nacgdo Angola, o barravento, cabula e congo. Assim, o agogd dista uma frase ritimica que é
imediatamente seguida pelos trés atabaques, podendo ser complementado com as cabacas ou
afoxés e ainda com o bater de palmas, entre outras fontes sonoras. Lody (2003: 65)

AGUIDAVI (s.m.) Baquetas artesanais em madeira e de caracteristicas peculiares para
uso no trio de atabaques. O aguidavi é confeccionado pelo préprio oga musico — alabé e runtd
-, sendo que hd um tipo mais grosso e unico que € o indicado para o rum — maior atabaque - ,
e dois pares de baquetas mais finas para uso nos atabaques Rumpi e Lé. Lody (2003: 65)

Os aguidavis sdo retirados de galhos de goiabeira (Psidiu guaiyava) ou aragazeiro
(Psidium littarale) entre outras madeiras resistentes e flexiveis; medem aproximadamente
entre 30 a 40 cm de comprimento. Os aguidavis sdo apenas descascados e lixados com
faquinhas e feitos 4s dezenas, ficando préximos dos ogds para uso durante as festa dos
terreiros. O uso de aguidavis caracteriza a musica instrumental das nagdes Ketu-Nagd e Jeje
para o Candomblé baiano e sua didspora.

ATABAQUES. Tradicionalmente um instrumento musical muito simplificado,
construido por couro animal esticado sobre aro de madeira ou caixa oca de madeira, a parte
principal do atabaque € justamente o couro, local onde € realizada a percussao.

Na confec¢do do atabaque, além dos critérios na selecdo da madeira e outros
acessorios, o ato de encourar o instrumento € tarefa das mais importantes, o que garantird o
bom uso da percussdo. Assim, o encouramento poderd incorrer de vdrias formas: esticando a
pele por tachas, cordas presas em aros de ferros calgcados por pedacos de madeira (cunhas) e
tiras de couro, cordas de ndilon, pinos de madeira e por parafusos e taraxas. [...] Pode-se
observar que, na music religiosa afro-brasileira, os atabaques mais antigos, aqueles

centendrios, encontrados em alguns terreiros de Candomblé na cidade de Salvador, sdo os de



174

caixa monoxila por escavacdo a fogo. [...] No seu ambito sagrado, o atabaque estd
decisivamente incluido no sistema sociorreligioso do Candomblé, tema orientador da anélise
do instrumento enquanto objeto ritual e detentor de significados fundamentais a existéncia do
préprio culto, mantendo sua unidade litirgica.

O atabaque ndo serd apenas um instrumento musical, ele ocupard o papel de uma
divindade e, por isso, serd sacralizado, alimentado, vestido,; possuird nome proprio, € apenas
sacerdotes e pessoas de importancia para a comunidade poderdo tocd-lo e usa-lo nos rituais.
Lody (2003:66-67),

BATA — (s.m) O bata, o abata e o olubatd sdo tambores percutidos com as maos
diretamente sobre o couro, em geral de veado, por ser mais fino e portanto possibilitando a
emissdo melhor da sonoridade, segundo os integrantes dos terreiros. Esses tambores,
prerrogativa dos homens, também sdo sacralizados como atabaques do Candomblé juntamente
com os abes e 0 agogd. Cada instrumento passa por iniciagdo especial, sendo alimentado,
vestido e cumprindo resguardo no interior do peji como um lad. O bata € instrumento
membrafone de uso restrito na musica religiosa do Xangd pernambucano [...]. Lody (2003:
71)

BERRA BOI/ (Zumbidor) [...] Também conhecido como urra-boi, réi-réi e zumbidor.
No Nordeste , o berra-boi foi também constatado em forma circular e recoberta de papel de
seda multicolorido. E também brinquedo popular vendido em feiras e mercados — brinquedo
de fazer zoada . Instrumento ide6fano que circula nas tradi¢des afro-descendentes e por quase
todo o Nordeste. Lody (2003:73)

MARIMBA (s.f) a marimba é um instrumento restrito a algumas manifestacdes
contemporaneas da musica afro-brasileira, especialmente em alguns grupos de congadas.
Embora documentalistas do periodo do Brasil Colonia registrassem nas ruas do Rio de Janeiro
grupos de africanos tocando marimba quissanje e urucungo (berimbau), conforme demonstra
iconografia de Debret, Rugendas e Carlos Julido (século XIX), o instrumento em andlise
quase desapareceu em confeccdo e uso. A marimba também € conhecida como xilofone, cuja
percussdo se dd em laminas de madeira e a ressonancia ocorre, em certos casos, com o apoio
de meias cabagas que funcionam como caixas. Marimba ou malimba, termo banto, designacao
dos quimbundos de Malanje e Luanda-Angola, substituindo os termos ndjimba [...] Os
xilofones variam de formato, sendo os diretos ou primitivos construidos com o emprego de
placas de madeira de diferentes tamanhos aplicadas sobre duas regras também de madeiras e
paralelas, sendo a percussao realizada por duas baquetas, do mesmo material; neste tipo nao

ha caixa de ressonancia. [...] Os xilofones curvos apresentam maior nimero de teclas de



175

madeira do que os primitivos, possuindo meias cabacas em tamanhos diferentes, que servem
como caixas de ressonancia, dispostas embaixo das madeiras que sustentam as teclas. Lody
(2003: 85-6)

OGUES (s.m) Chifres de boi usados ritualmente para percussao. Oxossi, rei de Ketu,
popularizou-se no Brasil, fortalecendo-se nos Candomblés da Bahia, possivelmente pelo
expressivo numero de africanos fundadores de terreiros provenientes da Nigéria e Benin,
Africa Ocidental. Oxossi, 0 cacador, o provedor dos alimentos, o dono das matas, também
interpretado como o dono da terra, Onilé, é festejado anualmente por centenas de templos, uns
ainda evidenciando elos com os costumes mais tradicionais de seu culto, o que é visto por
intermédio da musica instrumental. Sacerdotes especialmente selecionados tocam os agiies,
chifres de bois percutidos uns aos outros, marcando ritmos que anunciam as obrigacdes religi,
sas, as dancas publicas do orixd, sendo também referéncias as sociedades dos cacadores
que atuam como protetores das matas e das vilas.[...] Lody (2003: 87)

RECO-RECO (1) instrumento idiéfono por friccdo geralmente confeccionado em
bambu com sulcos e haste de madeira. O mesmo que pule. Existem reco-recos de varios
tamanhos, alguns lixados, envernizados e outros adornados com flores e fitas de papel, tecido
e plastico. (2003:90) O reco-reco € ocorrente em conjuntos de congada e em certas
modalidades de samba.

SURDOS GUERREIRO (2000: 279)

TAMBOR .(s.m ) O nome geral — tambor — € empregado indistintamente para
diferentes membrafones, inclusive os atabaques [...].Lody (2003:95)

TAMBORIM. O trabalho artesanal na constru¢do do tamborim requer ripa de madeira
que formaré estrutura quadrada ou retangular, podendo ainda ser redondo, recebendo timpano
simples que é ajustado por pregos ou tachas. Naqueles de feitura industrial a membrana, no
caso, a sintética de ndilon, é retesada por meio de tarraxas e o corpo do instrumento podera
receber materiais como folha metdlica cromada. A percussdo € feita por meio de diferentes
baquetas. Lody (2003:95)

TAROL - O tarol ou caixa de guerra é um tambor de procedéncia européia. Segundo
estudioso Bira Reis (apud Guerreiro 2000: 282) , “essas caixas eram usadas nas guerras
inglesas e francesas para fazer caminhar os soldados”. Os diametros embaixo e em cima, bem
como a esteirinha de metal, sinalizam que se trata de uma versao européia. E um instrumento
de 14 polegadas de diametro, com duas membranas, uma em cima e uma embaixo, que
produzem um som agudo, e € percutido com um par de baquetas pequenas de madeira.

Diferentemente das baquetas dos surdos, que sdo produzidas artesanalmente, estas que



176

percutem o tarol sdo adquiridas em fabricas, totalmente em madeira, e t€m cabecas levemente
arredondadas que precisam ser polidas em tamanho padrao. Guerrreiro (2000: 282)

TIMBAU tambor brasileiro segundo o fabricante Bira Reis, (apud Guerreiro 2000:
282) “foi industrializado nos anos 30. Mas ele vem de um outro instrumento muito usado no
Rio de Janeiro, que € o caxambu, do jongo”. Na Bahia, o timbau € usado desde os primérdios
do afoxé de Filhos de Gandhy, “mas com outra versdo, em tamanho pequeno, com pele de
cobra, e cordas. Agora, o timbau desta forma que a Timbalada usa, com tarrachas[parafusos],
aparece no Bando da Lua, que acompanhava Carmem Miranda”, informa o estudioso. E um
instrumento de madeira, com cerca de 5 kg, de bojo afunilado de 60 a 70 cm de altura, com
14 polegadas de diametro, coberto com pele apenas na parte superior. Essa membrana €
percutida com as maos e emite um som agudo. (Guerreiro, 2000: 282)

TIMBALES - € um instrumento afro-cubano. Ele é composto de dois tambores de
formato semelhante ao tarol, mas que t€ém apenas uma membrana cada, sendo que um deles
tem 13 polegadas de diametro e o outro tem 14 polegadas. As duas “bocas” sdo sustentadas
por uma armagao de ferro. Ele vem sendo utilizado por muitos mestres de bandas de samba-
reggae que dispensam o uso do apito (tipico das escolas de samba cariocascomo meio
privilegiado de conducdo da banda.) Guerreiro (2000: 282)

XERE (s.m) Conhecido como chocalho de Xangd, instrumento de Xangd. Na origem
africana o xeré une-se ao okinki — trompa que anuncia a chegada do alafim. No caso afro-
brasileiro a chegada do Xangd se d4 ao som do xeré, em especial nos Candomblés da nagao
Ketu-Nagd em momento piblico chamado a roda de Xangd E uma roda onde ficam todos os
iniciados e a mae e o pai-de-santo de posse do xeré€ vai chamando Xangd e todos os outros
orixds . O xeré africano é uma cabaca (cabaceiro amargoso) de cabo alongado, ou ainda
recoberta de couro e detalhes em metal. O xeré afro-brasileiro é especialmente de cobre, de
cabo alongado e caixa de ressonancia arredondada - mimese da cabaca de cabo longo. O som
do xer€ lembra as chuvas e também o roncar da trovoada. O instrumento é de uso publico,
inclusive como ferramenta do barracdo, juntamente com o ox&, e ainda compde o

assentamento de Xango [...]. (Lody, 2003: 96-7)



177

ANEXO 4 — O milagre do Candeal

CArkiNLOS Brown gud Bbo ValDER .,

THie MIRACLE s CANDBER

a Fikm by FEFA&Nde Thuchs

b
3



178

ANEXO 5 - ARTIGO

Rock in Rio
""Sou filho de Ogum e isso atrai essas coisas'', diz Carlinhos Brown
ISRAEL DO VALE
da Folha de S. Paulo, no Rio
14/01/2001

Carlinhos Brown disse que j4 esperava a reacdo agressiva de parte do publico ao seu
show. "Sou transgressor. Vim aqui por aquela coisa da paz. Se ndo fosse assim ndo teria
graga", disse, ap6s deixar o camarim.

Segundo o cantor e compositor baiano, a atitude foi tipica de jovens cariocas. "Isso
ndo aconteceria na Bahia, onde os jovens sdo disciplinados."

Calmo, pouco mais de meia hora depois de ter deixado o palco, Brown usou um
argumento a baiana para comentar o episédio.

"Sou filho de Ogum e isso atrai essas coisas."

Segundo ele, a ma receptividade talvez ocorresse em qualquer outro dia de show,
independente de ter os fas do Guns N'Roses na platéia. "Nao € feio gostar de Guns, € feio ndo
gostar do Brasil", disse.

Para Brown, "o roqueiro, no fundo, € uma pessoa doce. O rock'n'roll € a coisa mais
infantil que tem, ndo tem diferenca em relacdo a Xuxa; pesada é uma escola de samba",
argumentou.

"Mas o roqueiro tem um comportamento retrogrado, de se vestir de preto...".

O fato de o episddio ter acontecido num festival que prega um mundo melhor é visto
por Brown com preocupacdo. "Esses meninos sdo todos sauddveis, criados no Toddy.

Precisam aprender a entender o Brasil."



179

ANEXO 6 — CD (Candombléss)

............... N

"fI.-:ﬁ-l-Hlp




