
 
 
 

Pontifícia Universidade Católica de São Paulo 

PUC-SP 

 

Lorenzo Botsaris Pellegatti 

 

 

 

 

Imigrantes gregos na América Latina: 

Histórias, memórias e identidade 

 

 

 

Mestrado em Ciências Sociais 

 

 

 

 

 

 

São Paulo 

2020 



 
 
 

 

LORENZO BOTSARIS PELLEGATTI 

 

 

 

 

Imigrantes gregos na América Latina: 

Histórias, memórias e identidade 

 

Mestrado em Ciências Sociais 

 

Dissertação apresentada à Banca 

Examinadora da Pontifícia 

Universidade Católica de São Paulo, 

como exigência parcial para obtenção 

do título de MESTRE em Ciências 

Sociais, sob a orientação da Profa. Dra. 

Lucia Maria Machado Bógus. 

 

 

 

São Paulo 

2020 



 
 
 

Imigrantes gregos na América Latina: 

Histórias, memórias e identidade 

 

 

 

Banca examinadora: 

 

 

 

Profa. Dra. Lucia Maria Machado Bógus  

(Orientadora) 

 

 

 

Prof. Dr. Luís Felipe Aires Magalhães 

 

 

 

        Profa. Dra. Maura Pardini Bicudo Veras 

 

 

 



 
 
 

Registro de Bolsa de estudo 

O presente trabalho foi realizado com o apoio do Conselho Nacional de 

Desenvolvimento Científico e Tecnológico (CNPq), a quem agradeço pela concessão da 

Bolsa de Mestrado [134279/2018-2] que tornou possível essa pesquisa. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

javascript:abrirPrestacao('901624','1','134279/2018-2','GM')


 
 
 

AGRADECIMENTOS 

Gostaria de agradecer primeiramente a Deus pela oportunidade de fazer um 

mestrado, pelas bênçãos inimagináveis de poder produzir algo para o mundo. Agradeço 

imensamente o meu pai, Leonardo, a minha mãe, Alexandra, e a minha irmã, Ester, por 

todo o apoio no decorrer da realização do mestrado, por estarem presentes em todo o 

este grande processo. Gostaria de agradecer a minha noiva, Tainara Lazanha, por ter me 

acompanhado desde o começo a minha vida dentro das Ciências Sociais, e também por 

ter me apoiado e me ajudado muito no decorrer do mestrado. Agradeço também a minha 

querida professora, orientadora e amiga, Lucia Maria Machado Bógus, que me 

acompanhou desde a iniciação científica, até a realização do mestrado. 

Um profundo agradecimento aos verdadeiros protagonistas deste trabalho, os 

imigrantes e descendentes gregos das mais variadas coletividades; dentre elas: A 

Sociedade Helênica de Porto Alegre, e aos queridos Mario Sideris e Anastacia Kyritsis; 

ao Instituto IncorporadoColectividad Helénica, e aos queridos Alejandro Stratiotis, 

Mario Koutsovitis e Laura Papayannis; a Colectividad Helénica de Santiago e a sua 

querida presidente, María Marinakis.  

Agradeço também ao CNPq pelo financiamento da pesquisa, assim como a 

Pontifícia Universidade Católica de São Paulo por me proporcionar essa experiência de 

me tornar Mestre em Ciências Sociais.  

 

 

 

 

 

 

 

Lorenzo Botsaris Pellegatti 



 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Eles nem imaginam o que é perder seu lar e talvez nunca 

mais encontrar outro, ter sua vida inteira dividida entre 

duas terras e se tornar a ponte entre dois continentes – 

imigrante” – Rupi Kaur 



 
 
 

Resumo 

O trabalho a seguir foi desenvolvido com o intuito de identificar as coletividades 

helênicas e seus imigrantes e descendentes gregos presentes dentro das principais 

cidades da América Latina, como, São Paulo, Porto Alegre, Santiago e Buenos Aires, 

além de compreender os motivos da emigração destes e como foi desenvolvido o 

processo imigratório. Ademais, se foi apontado onde se localizam os descendentes dos 

antigos imigrantes e quais os ofícios nos dias atuais, além da participação ativa ou 

inativa nas coletividades helênicas. A questão um tanto quanto problemática da 

identidade foi explorada com a intenção de compreender como estes mesmos imigrantes 

e descendentes se identificavam em todo o processo de desenvolvimento social. A 

receptividade e eficiência das coletividades em cumprir com o papel primordial: 

disseminar a cultura grega e preservar a memória dos imigrantes e das gerações futuras. 

Além de tudo, quais os meios funcionais que as comunidades gregas têm para cumprir 

com tal função. Para tanto, Stuart Hall nos leva a compreender o processo da identidade 

cultural na pós-modernidade e quais os efeitos positivos e negativos, além de perceber 

que as coletividades lutam justamente contra essa ideia de “identidades móveis”, sem 

criar raízes e sem a ideia fixa de uma identidade característica e forte. Além de 

compreender como o processo das identidades, o processo imigratório e o da 

preservação das memórias é diverso de coletividade para coletividade. Essas ideias, 

assim como novas interpretações e compreensões dos temas salientados acima remetem 

a composição deste trabalho, na busca de disseminar o que foi/é a imigração grega e 

como ela vem sendo representada na América do Sul, com histórias, memórias e 

vivência dos imigrantes e descendentes gregos. 

 

Palavras-chave: Coletividades helênicas, Identidade, Imigração. 

 

 

 

 



 
 
 

Abstract 

The following work was developed in order to identify as Hellenic collectives and their 

immigrants and Greek descendants present in the main cities of Latin America, such as 

São Paulo, Porto Alegre, Santiago and Buenos Aires, in addition to understanding the 

reasons for the migration and how it was immigration process developed. In addition, it 

was pointed out where the descendants of ancient immigrants are located and which 

work they are doing today, in addition to active or inactive participation in Hellenistic 

collectivities. A question about the identity problem has been explored with the 

intention of understanding how these same immigrants and descendants identify 

themselves in the entire process of social development. The receptivity and efficiency of 

the communities in fulfilling their primary role: disseminating a Greek culture and 

preserving the memory of immigrants and those of the future to come. After all, what 

are the functional means that as Greek communities have to fulfil this function; For this, 

Stuart Hall leads to understand the process of postmodern cultural identity and what are 

the positive and negative effects, in addition to realizing what collectives are fighting 

against this idea of “mobile identities”, without creating roots and without a fixed idea a 

characteristic and strong identity. In addition to understanding how the identity process, 

the immigration process and the preservation of memories is different from collectivity 

to collectivity. These ideas, as new interpretations and understandings of the themes 

highlighted above, refer to a composition of this work, in search of dissemination or that 

was / is a Greek migration and how it has been represented in South America, with 

histories, memories and experiences of immigrants and Greek descendants. 

 

Keywords: Greek collectivities, Identity, Immigration 

 



 
 

 
 
 

Sumário 

INTRODUÇÃO 10 

CAPITULO 1 – BRASIL 16 

1.1 – São Paulo, a cidade dos imigrantes gregos 16 

1.2 – Porto Alegre e os imigrantes gregos 28 

CAPÍTULO 2 – ARGENTINA 43 

2.1 – Histórias dos Imigrantes Gregos em Buenos Aires 43 

2.2 – Coletividade e preservação da memória do imigrante 44 

2.1–  A identidade do imigrante e descendente grego 50 

CAPÍTULO III – CHILE 63 

3.1 – Histórias dos imigrantes gregos em Santiago 63 

3.2 – A importância da coletividade grega e a identidade dos gregos em Santiago 65 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 76 

BIBLIOGRAFIA 81 

ANEXOS 85 

 

 

 

 

 

 

 

 



10 
 

 
 
 

Introdução 
 

Entende-se que migração é o processo de deslocar-se para outro lugar, país ou 

região. E é sobre esse processo que discorre este trabalho. 

Segundo Singer (1985), o mais provável é que a migração seja compreendida 

como um processo social qual o fenômeno faz movimento grupal e não individual. 

Quando se deseja investigar processos sociais, as informações colhidas numa base 

individual conduzem, na maioria das vezes, a análises psicológicas, em que os 

principais condicionantes macros sociais são desfigurados quando não omitidas. O ato 

de emigrar (a saída do indivíduo do país de origem) nos leva a compreender a formação 

da imigração (movimento de estrangeiros para um país temporariamente ou 

permanentemente). 

Convém ressaltar que há motivos individuais de cada sujeito para migrarem, 

motivos estes que de se manifestam no quadro feral de condições socioeconômicas que 

induzem a migrar. É óbvio que os motivos, salvo seus aspectos subjetivos é claro, 

correspondem a características dos indivíduos que os tornam mais propensos a 

migrarem, como é o caso dos mais jovens, alfabetizados, solteiros e assim por diante. 

(SINGER, 1985) 

A emigração se difere da migração essencialmente no motivo da mudança de 

território. Não é algo que ‘evolui’, ou se transforma, é um ato de mudança constante em 

que os meios se modificam, mas o início e o fim sempre acabam no mesmo lugar. 

Segundo Aprile (2017, apud SARMIENTO, 2017) E, também, a emigração tem um 

significado que abrange o sentido socioeconômico e político, como um motivador dos 

deslocamentos. 

Com relação à emigração, o que se pode compreender, portanto, que muitas 

vezes ela acontece de forma espontânea, mas que no fim tem um objetivo específico que 

coincide com as expectativas do emigrante, por exemplo, um indivíduo que sai do seu 

país em busca de uma nova realidade econômica, planeja essa saída, por mais que ela 

possa parecer totalmente espontânea. Como cita Aprile, (2017, apud SARMIENTO, 

2017): “[...] as migrações espontâneas, onde milhares de sujeitos anônimos formam um 

fluxo quantitativamente importante em um espaço de tempo, ainda são muitas vezes 



11 
 

 
 
 

consideradas como fortuita ou condicionadas pela visão de um acontecimento histórico 

ligado a um fenômeno de partida. Segundo Sarmiento (2017), “a controvérsia era 

ideológica, entre os que julgavam de maneira otimista o desenvolvimento social, e os 

pessimistas que recusavam essa justificativa”. O que acontece é que se pensava que 

muitos dos imigrantes que deixavam os seus países de forma espontânea buscavam na 

verdade fugir da miséria que assolava o país em que viviam, e outros pensavam que 

muitos estavam à procura de fortuna, de fazer riqueza e voltar para o seu país. Sabe-se 

que ambas as ideologias estavam corretas, uma vez que eram baseadas em fatos 

históricos e entrevistas realizadas com esses mesmos imigrantes. 

Todavia, o tema que se segue tem suas raízes na América Latina e no Brasil; 

sendo assim, existem diferenças e semelhanças do processo migratório brasileiro/latino-

americano e outras migrações citadas por Aprile e Singer. A emigração grega na 

América Latina é um assunto que carece de maiores discussões no meio acadêmico, 

contando com poucas referências bibliográficas disponíveis, e, portanto sugere-se a 

exploração e analise do tema, visto os impactos sociais que essa mesma emigração fez 

nos bairros de São Paulo, na cidade de Buenos Aires com as quatro coletividades gregas 

e a principal delas o Instituto Incorporado Colectividad Helénica, em Porto Alegre e em 

Santiago. Essa emigração teve o seu ápice em São Paulo nos anos 50, segundo Vassiliki 

Constantinidou em seu livro “Os Guardiões Das Lembranças: Memória E Histórias Dos 

Imigrantes Gregos No Brasil.”. E quando se fala em coletividades helênicas, perguntas 

como: o que significa ser grego fora da Grécia? Por que um grego de terceira geração 

que se quer fala grego se considera grego? Quais os recursos que nos permitem 

identificar a continuidade dos gregos como comunidade?  (Cervetto Carina, Contino 

Roxana y Suarez Liliana, 2009). Essas são algumas perguntas que estão presentes 

dentro da temática deste trabalho e que ao longo do processo foram respondidas, ou 

pelo menos interpretadas de forma mais clara. 

A imigração grega foi um processo que permitiu o choque entre a cultura 

brasileira, argentina, chilena e grega, mas também uma nova oportunidade no novo 

mundo. Das três principais imigrações gregas, as mais relevantes foram na década de 50 

(guerra civil grega); nos anos que perduraram a Segunda Guerra Mundial (1939-1945), 

no final do século XIX e começo do século XX, na Primeira Guerra Mundial e na 

Guerra Grego-Turca.  Dentro desse contexto foi possível entender os motivos da saída 

dos gregos do seu país de origem e a busca pela melhoria de vida no novo continente.  



12 
 

 
 
 

No âmbito deste trabalho se pretenderá explicitar as relações dos novos 

moradores das capitais presentes e suas dificuldades com a língua falada; o choque de 

culturas e as diferenças entre as pessoas de cada povo, fazendo com que se crie uma 

nova cultura brasileira-helênica, argentina-helênica e chilena-helênica; podendo 

perceber que muitos adeptos da cultura grega não possuem vínculo nenhum com a 

Grécia, isto é, parentes ou, amigos. 

Também será possível delinear melhor o movimento da imigração grega (o 

antigo e o atual), e compreender como essa decisão foi feita e como ela foi pensada. Por 

meio deste trabalho viajou-se para os lugares onde a emigração grega foi algo latente e 

com isso foram realizadas entrevistas com alguns desses imigrantes no Brasil, 

Argentina e Chile.  

A história da emigração grega é complexa e extensa, como muitas histórias de 

emigrações mundiais, todavia pode ser de extrema importância não só para aqueles que 

se identificam com a história da Grécia e os descendentes de gregos, mas também para a 

sociedade em geral, todos já ouviram falar da Grécia, porém, poucos sabem sobre a 

história recente desse país e de seus imigrantes, que ajudaram na lapidação da cidade de 

São Paulo, de Florianópolis, de Santos, segundo Vassiliki Constantinidou. 

As memórias são registradas nos papéis, nas fotografias, nos vídeos e em 

diversos meios de comunicação, porém, só alguns dos inúmeros imigrantes que 

realmente viveram essa experiência podem falar e explicar o que foi o que é e o que se 

tornou essa aventura que pode ser intitulada como de ‘Diásporas Gregas’.  

O trabalho foi pensado, primordialmente, com o intuito de recuperar a memória 

do emigrante, assim como fez Michael Pollak em sua obra, “Memória, Esquecimento e 

Silêncio”, onde ele resgata as memórias de pessoas que sobreviveram aos campos de 

concentração na Segunda Guerra Mundial. Outro aspecto observado são os estudos dos 

processos migratórios, feitos por Paul Singer, que realizou estudos sobre os processos 

de imigração na América Latina. Pretende-se investigar como se constitui a identidade 

do emigrante grego no Brasil e na América Latina, assim como Stuart Hall faz com 

outros povos em seu livro “A identidade Cultural na pós-modernidade”.  

A Grécia Clássica, da caverna de Platão, de Sócrates, os deuses da mitologia 

grega, entre outros estudos clássicos ainda hoje constitui a ideia que se tem sobre o país, 

mas deixa-se de lado a riquíssima história que Grécia Moderna construiu em todos esses 



13 
 

 
 
 

anos de existência e como as crises no mundo moderno acabaram derrubando uma parte 

de tudo isso. 

O capítulo I é dividido em duas partes, e ele nos permite compreender como a 

maior cidade do Brasil, São Paulo, e a cidade de Porto Alegre receberam os imigrantes 

gregos e como as coletividades foram formadas e desenvolvidas; além de perceber se a 

emigração foi algo espontâneo de forma geral, assim como se o Brasil foi o país 

selecionado propositalmente. Os estudos de Stuart Hall, Pollak, Singer, Vasiliki 

Constantinidou estão presentes no decorrer do capítulo (assim como nos demais 

capítulos). Consequentemente, o Brasil foi o destino mais selecionado pelos imigrantes 

gregos, principalmente a cidade de São Paulo que na década de cinquenta recebeu 

milhares de famílias dentro do processo imigratório em comparação com as outras 

cidades trabalhadas (Buenos Aires e Santiago). Mas, que nos dias atuais as 

coletividades em São Paulo e em Porto Alegre não promovem grande influência no 

espaço social/cultural no caso comparado com as outras metrópoles exploradas do 

trabalho. 

O capítulo II é focado na capital da Argentina, Buenos Aires, e sua massiva 

coletividade helênica que compõe relevantemente o cenário nacional; no capítulo é 

possível perceber a quantidade de gregos-argentinos, pois existem mais de quatro 

coletividades helênicas ativas em todo o território da capital. As coletividades possuem 

o mesmo objetivo: disseminar a cultura helênica e preservar a memória da mesma. Para 

isso, a principal das coletividades, o Instituto Incorporado Colectividad Helénica, 

detém um espaço para um colégio grego, com o foco nas atividades culturais gregas; 

por exemplo, aulas de danças típicas gregas e aulas do idioma grego. Dentro do capítulo 

pode-se perceber a influência que as mulheres gregas (e mulheres no geral das outras 

culturas) têm em disseminar a cultura e preservá-la da mesma forma, e como o papel 

delas é fundamental na manutenção cultural dentro da dinâmica emigratória. Assim 

como no capítulo do Brasil, é possível trabalhar a questão da identidade e da 

preservação da mesma; para isso será utilizado Stuart Hall, Alexandre Portes, Tsolidis, 

Bauman, entre outros autores e autoras que compõem a ideia da identidade, memória e 

imigração. 

O capítulo III adentra no território chileno, especificamente na cidade de 

Santiago, onde foi possível conhecer a Colectividad Helénica de Santiago; a cidade de 

Antofagasta (ao norte do Chile) foi atingida pelos imigrantes gregos no final do século 



14 
 

 
 
 

XIX e começo do século XX, porém devido às condições da região, muitos desses 

primeiros imigrantes se dirigem para a cidade de Santiago (que estava em ascensão), e 

assim nasce a comunidade grega da cidade de Santiago. Uma comunidade que não está 

preocupada somente com os gregos e seus descendentes, mas também com aqueles que 

admiram a cultura grega, os chamados filo-helenos. O capítulo é composto pelos 

autores que compõe a base do trabalho presente, Stuart Hall, Alexandre Portes, Sayad, 

entre outros autores e autoras que abordaram a temática da emigração grega, identidade 

e memória. 

Para tanto, as hipóteses do trabalho demonstram certa preocupação com relação 

à cultura grega, pois a mesma conforme o passar dos anos se esvai, visto a relação de 

descendentes gregos com não descendentes gregos; o que impulsiona uma mistura 

cultural, barrando de certa forma a tradição helênica. Outra hipótese observada é o 

protagonismo das mulheres gregas como as maiores disseminadoras da cultura helênica 

em todo o processo da emigração, fazendo com que a base cultural permaneça em casa 

para depois ser mantida dentro das coletividades. Uma hipótese que foi explorada no 

decorrer do trabalho seria a existência de uma ‘crise de identidade’ promovida pela 

sociedade onde o imigrante e/ou o descendente grego estivesse inserido, trazendo assim, 

a dúvida de agir como grego, brasileiro, argentino ou chileno. Ao mesmo tempo uma 

hipótese percebida é o papel das coletividades helênicas ser fundamental para a 

manutenção e perpetuação da cultura grega em outros países, possibilitando assim que 

os novos descendentes (assim como os antigos descendentes que deram início) possam 

desfrutar da cultura helênica em outros países e de certa forma no tempo da pós-

modernidade, onde os valores são definidos de forma relativa e as identidades sociais 

estão em constante flutuação. 

Os entrevistados autorizaram a utilização dos nomes e dos registros fotográficos 

coletados no decorrer da pesquisa, possibilitando a realização do presente trabalho, que 

proporcionou registros do espaço físico e social que os descendentes e as coletividades 

gregas ocupam, promovendo uma história através das imagens. Ademais, procurou-se 

uniformizar as questões aos entrevistados de modo que fosse possível realizar bases 

comparativas das relações sociais e culturais, das metrópoles e quais seriam as 

diferenças de cidade para cidade. As coletividades, por exemplo, desempenharam 

funções diversas no Século XX, onde a preocupação era a de promover redes sociais 

para que os imigrantes pudessem se relacionar de modo que os mesmos se sentissem em 



15 
 

 
 
 

casa; a mudança é nítida nos dias atuais, onde as coletividades trabalham para manter 

viva a cultura helênica, pois muitos dos descendentes abandonaram a cultura tradicional 

de suas famílias.  

A metodologia utilizada foi baseada em entrevistas qualitativas com informantes 

qualificados descendentes de gregos, ou gregos que emigraram para os respectivos 

países apresentados no trabalho; ademais, o roteiro da pesquisa buscou seguir uma 

uniformidade com relação às questões trabalhadas nas entrevistas, visto que se trata de 

uma pesquisa internacional, as questões foram colocadas em uma posição prática com o 

intuito de recolher informações que formassem uma base de cada país/coletividade 

estudada.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 



16 
 

 
 
 

CAPITULO 1 – Brasil 

1.1 – São Paulo, a cidade dos imigrantes gregos 

 

Neste capítulo serão abordadas duas cidades específicas onde à imigração grega 

é relevante e tem certa influência; dentre as cidades relevantes, destaca-se São Paulo e 

Porto Alegre.   

Muitos dos caminhos percorridos pelos imigrantes foram semelhantes e outros, 

consequentemente, muito diferentes; grandes partes dos gregos saíram do porto de 

Genova, no noroeste da Itália, próximo de Turim e Milão; pois, não existiam saídas do 

porto de Atenas que viriam direto para a América. As causas das imigrações eram 

semelhantes, visto que Jones (1992) salienta sobre os três pilares que moldam a 

transnacionalização: primeiro, o limite da unidade social; a experiência do imigrante 

transnacional interfere diretamente nas condições do capitalismo global; e por fim, a 

aparição dos imigrantes transnacionais fortalece a ideologia dos grupos nacionais, 

étnicos e raciais.  O movimento de imigração é algo que ultrapassa as fronteiras 

nacionais, englobando mais do que um país; no caso da diáspora grega, foram 

envolvidos: Argentina, Austrália, Brasil, Canadá, Chile e Estados Unidos. Dentro de 

cada um desses países encontra-se a cultura helênica enraizada fortalecendo a ideologia 

do grupo em redes sociais que elevam o nacionalismo grego. 

A maior parte dos gregos e seus descendentes vivem hoje na cidade São Paulo, 

dedicando-se ao comércio e às profissões liberais. Porém, a comunidade em São Paulo 

não é grande, cerca de vinte mil pessoas, segundo o consulado grego. No momento da 

chegada a cidade São Paulo esses imigrantes se instalaram nos bairros do Brás 

(sudeste), Pari e Bom Retiro (centro), bairros que ainda permanecem com alguns 

imigrantes e seus filhos. O Bom Retiro é um bairro rotativo que contêm grande parte de 

imigrantes; nos dias de hoje o forte do bairro são os orientais, principalmente os sul-

coreanos. Mas, ele já foi e ainda é bairro residencial dos imigrantes gregos, russos, 

poloneses, coreanos, japoneses, italianos e bolivianos.  

Ninguém escolheu ao certo o país de destino, pois os imigrantes gregos lutavam 

pela sobrevivência da família, o que se sabe é que o imigrante planeja essa saída, por 

mais que ela possa parecer totalmente espontânea. Como cita Aprile, (2017, apud 

SARMIENTO, 2017):  



17 
 

 
 
 

[...] as migrações espontâneas, onde milhares de sujeitos anônimos 

formam um fluxo quantitativamente importante em um espaço de 

tempo, ainda são muitas vezes consideradas como fortuita ou 

condicionadas pela visão de um acontecimento histórico ligado a um 

fenômeno de partida.  

Com isso, poderíamos relacionar o efeito que o capitalismo teve na época das 

imigrações. A imigração grega data-se no Brasil ao final do século XIX no Rio de 

Janeiro, mas sem registros precisos; a imigração se intensificou no decorrer do século 

XX, atingindo o seu ápice na segunda metade do século, pós-guerra civil grega. A 

imigração partia de uma hipótese, o “enriquecer nas Américas”; esse foi um dos pontos 

de parte da população grega que passava dificuldades na Grécia, pós-domínio nazista na 

Segunda Guerra Mundial. As motivações foram às mesmas; guerras, fome, busca de 

uma vida melhor. O efeito do capitalismo se mostra dentro das imigrações quando 

existe uma necessidade de uma mobilidade social e profissional; e essa necessidade 

geralmente é motivada por crises internas dentro do país de origem. Ademais, pode-se 

perceber pelas entrevistas que o anseio de imigrar parte da lógica de uma 

individualidade no sentido de alcançar novas posições sociais (melhores condições 

socioeconômicas).  

Alguns vieram para o Brasil com o anseio de uma vida próspera, Nikolaos 

Mihail Botsaris veio para o Brasil em busca de seu irmão, Dimitri Mihail Botsaris, que 

por cartas comunicava que seria possível acumular capital para uma vida digna. A 

definição que Paul Singer faz (1985) se encaixa no processo imigrante, onde o regime é 

social e o grupo atuante, ou seja, o grupo age em conjunto esse grupo atuava em prol 

dele mesmo com a fundação da coletividade helênica de São Paulo, com festas típicas, a 

construção da Catedral Metropolitana Ortodoxa, fundada em 1954, localizada na Rua 

Vergueiro, assim como a construção da Igreja Ortodoxa Grega de São Pedro, fundada 

em 1958, localizada na Rua Bresser – Brás. Os imigrantes gregos se chamavam de 

patrícios como uma forma de identificação, Stuart Hall (2002) fala sobre o hibridismo 

cultural sinalizando que as identidades culturais são híbridas, ou seja, movidas por 

mudanças, encontros e desencontros; essa forma de se identificar com um termo 

específico faz parte dessa construção social da identidade. 



18 
 

 
 
 

O resgate e a preservação da memória e das tradições dos imigrantes gregos 

estão dentro das coletividades, que são as redes sociais formatadas no novo país; 

proporcionando uma cultura tradicional no país anfitrião, e assim possibilitando 

identificar-se culturamente e socialmente como ‘grego (a)’. Mas, o que Portes (2004) 

chama a atenção é a forma de incorporação na sociedade anfitriã que pode fazer com 

que haja maiores iniciativas transnacionais; onde se pode relacionar o porquê algumas 

comunidades étnicas se voltam para elas mesmas, sem levar em conta a interferência 

externa (do país anfitrião) e com o anseio de retorno à comunidade de origem.  

A coletividade helênica de São Paulo foi fundada em 14/03/1937 e está 

localizada na Rua Bresser, 793 – Brás. Um trecho retirado do livro “Guardiões das 

Lembranças”, de Vassiliki Constantindou, descreve qual era a realidade das associações 

gregas no século XX:  

Até meados da década de 30, os gregos da América do Sul viviam 

praticamente isolados em suas cidades. Quase não há organismos que 

os reúnem (coletividades, associações, ligas beneficentes), nem uma 

rede suficiente de consulado. [...] Em São Paulo, os gregos tinham 

como ponto de encontro a Igreja Ortodoxa Síria da Rua Basílio Jafet, 

na região da 25 de Março. Desse grupo de gregos, a maioria vinda da 

Ásia Menor, surge a Coletividade Helênica de São Paulo. 

O que se pode compreender é que não haviam comunidades gregas estruturadas 

legalmente e socialmente; o fato curioso é a reunião diante da Igreja Ortodoxa Síria por 

ser a cultura mais “próxima” da grega nos anos trinta. Vassiliki disponibiliza um relato 

de Abrão Nasser, o primeiro presidente da Coletividade Helênica de São Paulo, onde os 

comentários refletem os motivos principais para a criação de uma rede onde os gregos 

pudessem se fortalecer como corpo estrangeiro social imigrante: 

Nós não tínhamos catedral. Tinha a Igreja Síria na Rua Itobi, hoje chamada Basílio 

Jafet. Dia de Páscoa, dia santo do ortodoxo, todos os gregos apareciam lá. Nós fazíamos uma 

turma, cada um se conhecia, batia papo. Um dia, eu disse: de vez em quando, vamos nos reunir 

conhecer uns aos outros, fazer amizade, porque pela situação mundial está parecendo que vão 

aparecer muitos gregos por aqui. Era por volta de 1936. A guerra arrebentou em 39. Olha, 

disseram, que boa ideia. Vamos fazer uma sociedade para proteger se alguém precisar. 

Preparar para o futuro. Vai ser útil para a colônia. Aqui tinha umas cem famílias. No fundo da 

Igreja tinha um grande salão. Eles permitiram que a gente se reunisse lá. Conversa vem, 

conversa vai, eu vi que tinha três classes de pensamento. Um diz que fulano é comunista, não 

queremos entrar, outro dizia que o sujeito tinha má origem, outro não sei o quê... Então eu 



19 
 

 
 
 

disse: Olha aqui, todo mundo tem direito de ter suas ideias, seus costumes, seus hábitos. Por 

que nós queremos fazer essa sociedade? Querem me responder? Nós queremos para o bem da 

colônia. Vamos fazer uma sociedade grega e nós vamos ter um estatuto, lógico, reconhecido 

pelo governo, tudo direitinho. Agora não podemos ter divergências, divergência só depois do 

estatuto. Uns aceitaram, alguns não concordaram... Então nós marcamos a segunda reunião. 

Dessa vez era para definir quem vai ser presidente. Discussão pra cá, pra lá. Um queria o 

Nicolau Zarvos, que era um homem riquíssimo naquele tempo, outro queria Leônidas, um rapaz 

muito inteligente. Um levantou e disse – Olha, eu não falo grego e o meu sobrenome é árabe, 

acho que não... Nós queremos que você seja presidente. Eu vi que não ia acontecer, não tinha 

jeito de a mina ideia dar resultado, se não aceitasse. Aceitei, com condição de permanecer só 

um ano. – Eu faço tudo, depois entrego a vocês. A maioria, éramos mais ou menos, no dia que 

houve eleição, setenta pessoas. Quase oitenta – noventa porcento me elegeram. Concorreram 

mais duas chapas: a do Nicolau Zarvos e a chapa de Christos Anguelides. 

Abrão Nasser. 

 

 

Imagem 1: Primeira diretoria da Coletividade de São Paulo. Ao centro, (de terno branco) o 

presidente Abrão Nasser. Fonte: “Guardiões das Lembranças”, página 139. 

O depoimento de Abrão Nasser permite que possamos entender a necessidade da 

criação de uma comunidade étnica (que pode ser compreendida aqui como a “criação” 

da identidade grega em São Paulo) que permita a realização do acolhimento do 

imigrante recém-chegado, pois como se pode observar na fala do entrevistado de 

Vassiliki, “Nós não tínhamos catedral. Tinha a Igreja Síria na Rua Itobi, hoje chamada 

Basílio Jafet. Dia de Páscoa, dia santo do ortodoxo, todos os gregos apareciam lá. Nós 

fazíamos uma turma, cada um se conhecia, batia papo.”, na década de trinta dispor de 

uma catedral específica da sua nacionalidade não era simples; mas, era essencial para as 



20 
 

 
 
 

comunidades estruturadas que tinham acesso. Como definiu Bauman com relação à 

identidade (2005):  

A “identidade” só nos é revelada como algo a ser inventado, e não 

descoberto; como alvo de um esforço, “um objetivo”; como uma coisa 

que ainda se precisa construir a partir do zero ou escolher entre 

alternativas e então lutar por ela e protegê-la lutando mais ainda – 

mesmo que, para que essa luta seja vitoriosa, a verdade sobre a 

condição precária e eternamente inconclusa da identidade deva ser, e 

tenda a ser suprimida e laboriosamente oculta. 

O que Bauman disserta sobre a identidade nos leva a compreender que os 

imigrantes quando chegam à cidade de São Paulo se sentem deslocados (mesmo estando 

conectados em “redes” com os grupos que vieram) e esse deslocamento abre a brecha 

para que o simbolismo da identidade cultural grega seja desenvolvido mediante a 

realidade dos imigrantes gregos, pois a identidade anteriormente “praticada” na Grécia 

era definida como o pertencimento à nação grega. Isso é fragmentado quando a “nova 

identidade” é inventada no novo meio em que os gregos estão. 

Outro ponto que chama a atenção é perceber que existia uma necessidade da 

criação de uma coletividade onde fosse forte para que defendesse os novos imigrantes e 

que pudesse respaldar os que já se encontravam em São Paulo, “Vamos fazer uma 

sociedade para proteger se alguém precisar. Preparar para o futuro. Vai ser útil para a 

colônia. Aqui tinha umas cem famílias. No fundo da Igreja tinha um grande salão. Eles 

permitiram que a gente se reunisse lá.”. Isso mostra que a ideia de criar uma 

coletividade partia da “defesa do imigrante” e em nenhum momento pensava-se em 

continuar disseminando a cultura helênica, até porque grande parte desses fundadores da 

coletividade acreditava que voltariam para a Grécia. Porém, um ano depois, um 

Decreto-Lei n°383 de Getúlio Vargas fez com que Abrão Nasser deixasse a presidência 

da coletividade, pois a lei proibia os brasileiros de fazerem parte de associações 

estrangeiras.  

A coletividade Helênica de São Paulo está localizada na Mooca; e como 

qualquer coletividade helênica, oferece aulas de danças gregas, cursos de grego e 

também auxílio para aqueles que buscam a cidadania grega. Como está definido no site 

da coletividade, o objetivo consiste em:  



21 
 

 
 
 

Cultivar as tradições, idioma e cultura helênica; propiciar a 

convivência entre gregos, descendentes e filo-helenos
1
; reforçar o elo 

com as instituições governamentais da Grécia e firmar parcerias com 

as entidades da diáspora grega. 

A coletividade de São Paulo tem como Presidente o Stayros Kyriopoulos e a 

Igreja Ortodoxa Grega de São Pedro faz parte do complexo onde a coletividade está 

localizada. A coletividade tem ligação direta com o Consulado Grego que está 

localizado na Av. Paulista, 2073 – Conjunto Nacional Horsa II, 23° andar, Cj.2303, que 

conta com Stylianos Hourmouziadis como Cônsul Geral. 

A coletividade possui um grupo específico chamado Pedilea que foi criado em 

1982, levando em conta o grande número de descendentes de gregos com o intuito de 

preservar a cultura helênica; o grupo é composto por crianças de seis a dezenove anos 

descendentes de gregos ou não. A diretora Maritsa Mitsa Krystalas tem o apoio da 

coordenadora Martina Krysalas e a coreógrafa Millena Krystalas de Abreu. O grupo não 

mostra somente os passos das danças, mas também a origem de cada uma delas, 

algumas curiosidades e também muitas das tradições da cultura grega. O local de ensaio 

é dentro da coletividade (Rua Bresser, 793), todos os sábados das 14 às 16 horas e as 

aulas são gratuitas.  

No decorrer da pesquisa pode-se observar a tendência dos imigrantes gregos 

colocarem a Igreja Ortodoxa como base. Visto que em todas as coletividades citadas no 

presente estudo, as Igrejas destacam-se como o lugar mais importante para a reunião dos 

imigrantes e descendentes.  

Outro espaço que preserva a cultura grega é o Areté – Centro de Estudos 

Helênicos. O nome Areté, é uma expressão grega que pode se entender por virtude, 

excelência; o espaço se encontra a Rua dos Macunins, 495, Vila Madalena, São Paulo. 

Formado por um grupo de pessoas que compunha o Centro Kaváfis de Cultura Helênica 

desde 2004 organizou um projeto para a construção de um espaço para o estudo e 

divulgação de cultura helênica em São Paulo. Como está na página da internet do grupo 

Areté:  

Areté – Centro de Estudos Helênicos é uma associação civil sem fins 

lucrativos e econômicos, de caráter cultural, constituída 

estatutariamente nos moldes de uma ONG (Organização Não 

                                                           
1
 Aquele que admira a cultura grega e a Grécia como um todo 



22 
 

 
 
 

Governamental) e OSCIP (Organização da Sociedade Civil de 

Interesse Público), fundada em 28 de maio de 2011. 

Os objetivos da instituição são semelhantes aos da coletividade de São Paulo; 

promover alguns estudos clássicos sobre a filosofia, mitologia, literatura, artes, 

histórias, danças, esportes, cinema e cultura em geral.  

Seguindo a trajetória dos imigrantes gregos em São Paulo nos anos cinquenta, 

Nikolaos Mihail Botsaris foi um dos entrevistados que explicou suas motivações para 

deixar a Grécia. Nikolaos nasceu em Atenas, no dia 19/04/1938, filho de Mihail 

Botsaris
2
 e Fotini Botsaris. Quando perguntado como foi à infância, ele responde 

extremamente sentimental: “difícil, com fome, com frio, mas foi boa”. Ele passou fome 

quando criança em decorrência da Segunda Guerra Mundial, contou também que viu 

muitos dos colegas de infância dele morrerem por conta da guerra. Com toda essa 

situação vivida, Nikolaos decide correr atrás de seu irmão mais velho, Dimitri Mihail 

Botsaris, que saiu da Grécia em busca de melhores condições econômicas para a sua 

família.  

Nikolaos Botsaris é descendente de um dos heróis da guerra da independência 

grega contra o Império Otomano chamado Markos Botsaris
3
; este era o líder dos 

Souliote (clã grego conhecido pelo poder militar e resistência diante do domínio do 

Império Otomano) que estavam localizados a região de Souli, no Épiro. O legado 

deixado por Markos mostra a coragem e resistência contra os turcos que exploravam os 

gregos; os gregos se tornaram independentes no dia 25 de março de 1821, depois de 

uma opressão de quatrocentos anos do Império Otomano. 

                                                           
2
 A família Botsaris é conhecida na Grécia, por conta do Markos Botsaris, um herói de guerra da 

Independência Grega contra o Império Otomano. 
3
 Μάρκος Μπότσαρης, em grego. 



23 
 

 
 
 

 

Imagem 2: Retrato de Markos Botsaris. Fonte: google.com  

Nikolaos deixou a Grécia aos dezenove anos no dia 30/10/1957, chegando a São 

Paulo no ano de 1957, precisamente registrado no dia 11/12/1957. Profissão de 

engomadeiro. O que era uma mentira; segundo Nikolaos, era necessário para o 

registrado de imigração dispor de um emprego. Chegando à cidade de São Paulo, ele foi 

à procura de seu irmão e começou a trabalhar como ajudante de serviços gerais. 

Instalou-se na Vila Hamburguesa e comentou que a maior dificuldade era língua, tanto 

que ele aprendeu bem a falar português com os seus sobrinhos (filhos de Dimitri), 

Michel com doze anos e Panagiotis (Paulo) com oito anos.  

Com isso, Nikolaos trabalhou em diversos empregos, mas sempre com aquela 

vida de imigrante, aos poucos se estabelecendo como cidadão grego morador de São 

Paulo. Não chegou a ter muito contato com a coletividade helênica em São Paulo, pois 

segundo ele a coletividade era elitista e ele, era pobre. Nikolaos casou-se com uma 

brasileira, nascida na Bahia, Maria Altenora Dantas em 1964. Tiveram quatro filhas, 

Kriçula, Diana, Alexandra e Larissa. Pode-se compreender o problema iminente não só 

na história de Nikolaos, mas nas histórias dos emigrantes num contexto geral:  

As migrações de trabalhadores com fracas qualificações foi crucial 

para o desenvolvimento industrial após 1954 na maioria dos países 

ricos (…) Os países recém industrializados continuam a importar mão 

de obra não qualificada, frequentemente para a industria da construção 

e para as plantações. No entanto, este recrutamento assume a forma de 

utilização sistemática de migrantes ilegais ou de pessoas em busca de 

asilo, cuja privação de direitos facilita a sua exploração. É, pois, uma 



24 
 

 
 
 

das grandes ficções da nossa era que a ‘nova economia’ já não 

necessitaria de trabalhadores desqualificados. (Castles, 2005, p.59) 

Muitos dos imigrantes que chegaram ao Brasil não eram qualificados; isso 

acontecia desde o começo do século XX, fazendo com que muitos dos recém-chegados 

trabalhassem nas plantações de café no interior de São Paulo. Nikolaos e seu irmão não 

eram detentores de uma profissão específica, como foi salientado acima, e isso 

implicava na execução de trabalhos variados. 

Com muito esforço e trabalho, Nikolaos alcançou a “glória”; abriu uma 

empreiteira no bairro da Santa Cecília (bairro onde ele residia depois de casado) e com a 

empreiteira conseguiu emancipar-se economicamente. Quando perguntado se existia um 

desejo de voltar para Grécia, Nikolaos comenta que existia, e que inclusive já havia 

voltado para o país três vezes; a primeira em 1973, a segunda em 1997 e a terceira em 

2006, sendo esta a sua última e mais longa visita (morou por seis meses com sua esposa 

em Atenas). Porém, seu objetivo sempre foi retornar para a Grécia. Nunca mais viu seu 

pai e sua mãe, pois quando havia retornado a primeira vez, ambos já haviam falecido.  

Quando questionado sobre a cultura grega e qual era a sua visão sobre, Nikolaos 

disse: 

Sempre dancei na minha casa, parece que é algo natural dos gregos... 

As músicas na minha casa sempre foram gregas e até a culinária. A 

baixinha
4
 aprendeu a fazer todos os pratos típicos gregos que eu comia 

lá na minha casa. Eu não consigo ver a cultura grega sumir porque ela 

contém amor, e tudo que vem do amor nunca tem um fim de verdade. 

Por isso os meus netos, sobrinhos, todos tem uma semente grega no 

coração. 

Pode-se perceber no depoimento de Nikolaos o anseio do imigrante de retornar à 

sua casa; e como a falta do respaldo, segundo ele, com relação à coletividade helênica 

fez com que ele se sentisse desconfortável de lidar com a situação de emigrar. 

O que se pode comentar com relação à emigração de Nikolaos e também a sua 

relação com a coletividade grega é o “abandono” social do “ser grego”; pois, como foi 

identificada, em sua casa a cultura grega era presente e extremamente natural (afinal, 

Nikolaos é grego), porém percebe-se em Bauman (2005), um “problema de identidade” 

do indivíduo social; onde Nikolaos sabia que era grego e tinha consciência de tal fato, 

porém a dificuldade com relação à emigração e perpetuação da cultura grega em sua 

                                                           
4
 Maria Altenora, sua esposa. 



25 
 

 
 
 

vida fez com que uma “identificação” por parte dele com relação ao (Hall, 1996) 

exterior (mundo público) fosse necessária, visto que o interior (mundo pessoal) vinha 

sendo trabalhado e formatado com diferentes identidades que passariam a ressignificar o 

conceito interior e exterior de identidade do entrevistado. Por isso, pode-se compreender 

a falta de interesse com relação à coletividade helênica, no sentido de o “ser grego” 

estava da porta para dentro de casa e isso bastava.   

 

 

Imagem 3: Nikolaos Mihail Botsaris em seu primeiro registro no porto de Santos. Fonte: arquivo 

pessoal. 

Um fato curioso salientado por Vassiliki Constantinidou em seu livro, “Os 

Guardiões da Lembrança” é a união entre gregos e brasileiros nos anos cinquenta por 

conta do carnaval, especificamente. Pois, a música e a dança foram extremamente 

importantes para a integração entre ambos os povos; logo, descobriram-se muitas 

semelhanças entre o povo grego e os brasileiros, o que possibilitou uma “brasilidade 

helênica”. O rebétiko
5
 foi algo que junto com o samba fez ambos os povos se 

aproximarem, as marchinhas de carnaval ajudavam os gregos com a língua e os ritmos 

eram misturados; existia aqui uma diversidade cultural e uma nova identidade, que seria 

desenvolvida futuramente pelos gregos e brasileiros, onde os filhos destes seriam 

                                                           
5 Música popular urbana grega; geralmente tocada em tavernas à noite. Estilo próprio e com influências 

do Oriente Médio e Ásia Menor (região onde se encontra a Turquia). Praticada desde o final do século 

XIX e início do século XX foi se intensificando aos poucos na Grécia. É a música dos marginais, dos 

pobres, dos sem terra, dos famintos, dos drogados e também dos sofredores com relação ao amor; não é 

tida apenas como um estilo musical e sim como um protesto. 



26 
 

 
 
 

influenciados diretamente pela cultura local, assim como pela cultura tradicional 

familiar. 

Essa integração entre os povos pode ser compreendida usando o que Portes 

(2004) salienta; porém, o caso se difere do comentado por ele, em que a comunidade se 

volta para dentro, por receio de preconceitos da população do país anfitrião. Os gregos 

abraçaram os brasileiros depois de certo ponto, assim como os brasileiros abraçaram os 

gregos.  

Os anos seguintes (contando a partir da data em que Nikolaos chegou a São 

Paulo) foram de extrema união entre os gregos imigrantes que haviam chego na década 

de cinquenta; existiam dois pontos principais de encontro: a Igreja Síria da Rua Itobi (já 

citada) e, aos domingos, a Praça da República passou a ser um lugar frequentado pelos 

gregos. Isso demonstra ainda a falta de identidade do imigrante grego, visto que a 

coletividade não era “suficiente” para que os gregos se sentissem “em casa” com seus 

patrícios.  

Portanto, com muito esforço e trabalho, as associações de São Paulo foram 

reestruturadas; com novas ações sociais dentro da comunidade grega, além de eventos 

beneficentes e culturais, a associação passa a deter de uma nova mentalidade que 

abrigara os novos imigrantes gregos. Um dos fundadores da coletividade helênica de 

São Paulo, Pedro Papatzanakis, nascido na ilha de Creta, promove aquilo que já era uma 

ambição dos imigrantes gregos; a doação de um terreno na região do Brás para que 

assim fosse construída a igreja grega. As obras duraram de 1955 – 1962 (ano de 

inauguração da Igreja). 

A partir disso a coletividade passou a se organizar de forma mais clara e 

específica; o idioma grego, por exemplo, passou a ser o foco, e as aulas passariam a ser 

ministradas dentro da própria sede da associação, pois dentro da nova Igreja grega está 

localizado o salão da coletividade grega e, consequentemente toda a administração 

desta. Além do idioma, seriam ministradas aulas de danças, no intuito da preservação da 

cultura; feriados específicos comemorados na Grécia seriam comemorados aqui, como 

tradições religiosas, por exemplo. Todo esse processo faz com que a memória dos 

imigrantes gregos não desapareça, e sim renasça com a nova geração de descendentes 

de gregos.  



27 
 

 
 
 

Junto desse processo de preservação das tradições helênicas, os anos cinquenta e 

sessenta foram os principais em números de imigrantes que chegaram à cidade de São 

Paulo; especificamente no ano de 1966, a Coletividade Helênica de São Paulo fundou o 

Instituto Educacional Ateniense. O colégio grego da cidade de São Paulo, que nos dias 

de hoje não se encontra em funcionamento. O colégio estava localizado no bairro do 

Pari (um dos principais bairros dos imigrantes gregos). Além do Brás e Pari, a região 

que mais abrigou gregos foi (e ainda é) o bairro do Bom Retiro. 

O que se pode identificar é a necessidade de preservação da cultura como um 

todo e em diversas áreas; muitas dessas associações perderam força conforme o passar 

dos anos, assim como a ideia das tradições culturais serem preservadas. A modernidade 

tem certa influência dentro desse assunto, visto que as imigrações não são comuns, 

assim como a religião não representa mais um dos pontos específicos que une o corpo 

imigrante dos gregos. O desencantamento pelo Mundo reflete a imagem de uma 

associação que vai ser refletida apenas através da ideia da modernidade e da não 

necessidade do coletivismo (Weber). A relação com essa ideia é encontrada em “A ética 

protestante e o espírito do capitalismo”, de Max Weber: 

Se é que é possível encontrar um objeto que dê algum sentido ao 

emprego dessa designação, ele só pode ser uma “individualidade 

histórica”, isto é, um complexo de conexões que se dão na realidade 

histórica e que nós encadeamos conceitualmente em um todo, do 

ponto de vista de sua significação cultural. 

O que Weber define como “individualidade histórica” aponta para algo em que 

consequentemente acontece em variadas associações; principalmente quando se trata de 

um grupo que se instalou dentro de outro país com os mais diversos motivos. Após a 

união de primeira instância, os anos foram passando e as coletividades lutam para 

preservar a cultura, de um modo geral. 

O esforço não foi somente da cidade de São Paulo; Santos e São José dos 

Campos fundaram suas coletividades helênicas e durante todo o século XX os 

imigrantes fundaram associações gregas com o objetivo principal de abrigar novos 

imigrantes e preservar a cultura de um modo em que os imigrantes e os descendentes 

não perdessem a identidade do ‘ser grego’. Porém, uma das cidades que mais se 

destacou foi Porto Alegre; a imigração para o Sul do país foi intensa (não tanto quanto 



28 
 

 
 
 

em São Paulo) e de fato, a preservação da cultura na região foi de extrema importância e 

um tanto quanto simbólica. 

1.2 – Porto Alegre e os imigrantes gregos 

 

Porto Alegre é uma cidade com diferentes tipos de imigrantes e diferentes tipos 

de imigrações; berço de muitos italianos e alemães (assim como espanhóis), a cidade 

possui um verdadeiro museu a céu aberto, onde é possível observar a influência dos 

europeus na arquitetura e na cultura dos gaúchos moradores da capital do Rio Grande do 

Sul.  

A influência europeia na construção da identidade é extremamente notável; os 

porto-alegrenses demonstram orgulho e paixão pela descendência, pela cultura e por 

tudo aquilo que foi transpassado de geração em geração. E para explicar tal ponto, 

Stuart Hall (2019) comenta:  

Em vez de pensar as culturas nacionais como unificadas, deveríamos 

pensá-las como constituindo um dispositivo discursivo que representa 

a diferença como unidade ou identidade. Elas são atravessadas por 

profundas divisões e diferenças internas, sendo “unificadas” apenas 

através do exercício de diferentes formas de poder cultural. Entretanto 

– como nas fantasias do “eu inteiro” de que fala a psicanálise 

lacaniana – as identidades nacionais continuam a ser representadas 

como unificadas.  

Hall explica que a ideia de que a construção de nação é algo totalmente 

programado e planejado; a forma de representação das identidades nacionais mostra-se 

constituída quando apresentamos a nação como “um único povo” e com isso abre-se a 

possibilidade de “unificar”. No sentido em que essa unificação é tida como falsa no 

momento em que se juntam italianos, alemães e espanhóis em um mesmo Estado (Rio 

Grande do Sul) e numa mesma cidade (Porto Alegre). Possibilitando assim híbridos 

culturais (o que é comum em todas as nações modernas, especialmente na Europa e nas 

Américas). Portanto, o que Hall busca explicitar é a ideia do poder cultural sobre a o 

projeto unificador – onde a classe social não importa, assim como gênero ou raça – a 

cultura nacional representa o todo em uma única identidade nacional, uma grande 

família. 

A Sociedade Helênica de Porto Alegre foi fundada em 1953, porém foi criada 

formalmente em 28/01/1955; o começo foi em uma sala alugada na Rua Riachuelo, que 



29 
 

 
 
 

servia para os encontros entre os imigrantes gregos. Porém, assim como no caso da 

cidade de São Paulo, apenas uma sala não foi suficiente; pois, faltava o que para os 

gregos era considerado o principal: uma Igreja. Aqui se identifica a necessidade de 

construir uma Igreja para conseguir fazer com que os imigrantes pertencessem à nova 

região. Bauaman fala sobre a “naturalidade” de pertencimento à determinada região: 

“(...) a “naturalidade” do pressuposto de que “pertencer-por-nascimento” significava, 

automática e inequivocamente, pertencer a uma nação foi uma convença arduamente 

construída (...)”. Isso faz com que pensemos nos imigrantes gregos já como não 

pertencentes a Porto Alegre, o que se mostra claro de início; porém, o objetivo da 

construção de uma Sociedade Helênica é justamente fazer com que os indivíduos 

tomem parte dentro da sociedade civil e da própria “sociedade grega” desenvolvida a 

partir da coletividade na organização de “redes sociais”. 

Pois bem, Apóstolos Korantzis (um dos membros do grupo de imigrantes 

gregos) decide doar um terreno localizado na Rua Monteiro Lobato, 312 – Bairro 

Partenon, para a construção da Igreja Ortodoxa Grega. A Sociedade Helênica continua 

localizada na mesma localização até os dias de hoje. Diferentemente da coletividade de 

São Paulo, a Sociedade Helênica de Porto Alegre é menor, porém a dedicação e a 

vontade de preservar e disseminar a cultura grega é enorme.  

Como qualquer coletividade, a Sociedade Helênica de Porto Alegre executa um 

belíssimo trabalho em prol da cultura; pode-se compreender como são feitas as festas, as 

aulas de grego, o sistema de filiação de membros (gregos ou não) e como a sociedade 

sobreviveu a diversas más gestões e conseguiu “renascer” diante de tais situações. 

O presidente se chama Mario Sideris, com sessenta e três anos, nascido na 

Argentina, em Buenos Aires e filho de imigrantes gregos nascidos na cidade de Atenas. 

Mario saiu de Buenos Aires e se mudou para Porto Alegre por uma história de amor 

com a sua esposa, Anastacia Kyritsis. Mario é professor de danças gregas há trinta e 

cinco anos e sentiu a necessidade de fazer mais pela cultura grega, além de lecionar as 

danças; sua mãe deixou a Grécia após a Segunda Guerra Mundial com sua irmã, em 

1952, devido à fome e toda a situação no pós-guerra, seu pai foi em 1954 e os dois se 

casaram na Argentina. Mario tem um irmão e uma irmã, Jorge e Irene, respectivamente. 

Os três nasceram na Argentina, porém antes mesmo de falarem o ‘castellano’, já 



30 
 

 
 
 

falavam grego dentro de casa, o que pode ser interpretado segundo o que Tsolidis 

(2003) cita: 

By describing the impact of their mothers’ role on their own processes 

of identification, these women were struggling to evaluate the worth 

of what their mothers had bequeathed them in relation to the contexts 

in which they now functioned. This included the most obvious cultural 

components such as language, religion and customs.
6
 

 

Pois, a manutenção da cultura grega, segundo Tsolidis, é feita pelas mães gregas 

que prezam pela transferência da cultura, dos costumes e da religião; se pode comparar 

a família de Nikolaos Botsaris com a família de Mario, onde Nikolaos casou-se com 

uma brasileira, logo suas filhas eram gregas-brasileiras, porém o grande diferencial é 

que apenas uma parcela da cultura e dos costumes foi transpassado para as filhas de 

Nikolaos, pois sua esposa e mãe de suas filhas é brasileira, logo a diferença que as mães 

fazem na preservação da cultura grega é crucial; Mario é filho de pai e mãe gregos, 

onde a mãe o acompanhava em todos os momentos dentro de casa passando a cultura 

helênica para ele, seu irmão e sua irmã.  

Partindo da infância de Mario na Argentina, o mesmo se sentia muito a vontade 

quando criança, a construção da identidade dele era dividida entre viver como um filho 

de grego em casa e viver como um argentino fora de casa: “A gente falava grego em 

casa o dia todo, o problema era ir para a escola depois, porém fui me acostumando com 

aquela realidade, afinal todos eram imigrantes europeus”. Percebe-se uma unidade pré-

estabelecida onde se pode interpretar o local em que Mario vivia era composto por 

imigrantes e, portanto, era comum a rotina de escutar diferentes idiomas e notar 

diferentes culturas. A construção da identidade de Mario foi bem concentrada em ser 

grego da porta de casa para dentro assim como da porta de casa para fora, visto que a 

comida grega, a dança grega e o idioma grego faziam parte do seu dia a dia – portanto, 

Mario foi criado como um imigrante grego que aos poucos foi se integrando à cultura 

argentina. 

                                                           
6 Ao descrever o impacto do papel de suas mães em seus próprios processos de identificação, essas 

mulheres estavam lutando para avaliar o valor daquilo que o legado de suas mães em relação aos 

contextos em que agora trabalhavam. Isso incluiu os componentes culturais mais óbvios, como idioma, 

religião e costumes. 



31 
 

 
 
 

 

Imagem 4: Mario Sideris, presidente da Coletividade Helênica de Porto Alegre. Fonte: arquivo pessoal. 

Autorizada o uso de imagem pelo entrevistado. 

Mario comentou que na época da chamada ‘diáspora grega’, muitos países 

abriram as portas para receber esses imigrantes gregos como os Estados Unidos, o 

Canadá, o Brasil, a Argentina e a Austrália (todos esses países possuem números 

significativos de imigrantes gregos). Portanto, morando em Porto Alegre há dois anos e 

meio, a sociedade helênica propôs a ele tornar-se presidente da Sociedade Helênica de 

Porto Alegre. Com relação a essa proposta, Mario comentou: “presidente é somente 

uma pessoa lá no topo, não pode fazer nada de verdade para mudar; mas, se nós 

tivermos um projeto e muitas pessoas para ajudar, então conseguiremos juntos.”. Com 

isso, começa um grande projeto de reforma e recuperação da Sociedade Helênica de 

Porto Alegre. 

O projeto começou cerca de um ano atrás contando com cinco pessoas que 

estavam trabalhando pela sociedade, hoje, segundo Mario, são mais de cinquenta 

membros que trabalham pela restauração e pela cultura sem receber dinheiro pelo 

trabalho realizado, mas em prol de algo maior: a preservação e restauração da cultura 

grega em Porto Alegre, afinal o que conecta todas essas pessoas e ao mesmo tempo as 

coloca em uma posição favorável é a descendência e também o anseio por manter viva a 

memória dos primeiros imigrantes gregos. Foram propostas várias atividades para os 



32 
 

 
 
 

sócios da coletividade helênica como, por exemplo: aulas de grego (conversação), aulas 

de danças e festas; além das missas realizadas dentro da própria coletividade. 

Mario deixa claro que todas essas ações foram importantes para a formação da 

sociedade grega em Porto Alegre, para a retomada da cultura helênica: “Passamos a 

reviver a sociedade grega; é importante para a gente, para nós, falando de Grécia que 

tem uma cultura milenar, antes de Cristo, falando de história e da preservação da 

mesma”. A importância da fala de Mario no contexto de coletividade helênica e 

sociedade grega (culturamente falando) são cruciais para a compreensão da identidade 

nacional que Stuart Hall descreve; pois, ao analisar a Grécia Antiga, supõe-se que a 

mesma era dotada de filósofos e ao mesmo tempo de guerreiros com culturas diversas 

entre si, visto a formação do território grego. Agora quando se pensa na Grécia 

moderna, pode-se observar uma Grécia com uma influência Otomana, onde alguns 

pratos típicos dividem opiniões sobre a origem (grega ou turca), além das vestimentas 

no século XVIII e XIX, totalmente influenciadas pelos Otomanos. Isso possibilita que: 

“Uma cultura nacional nunca foi um simples ponto de lealdade, união e identificação 

simbólica, ela é também uma estrutura de poder cultural”. (Hall, 2019). Mario sentiu 

uma diferença entre a coletividade grega de Buenos Aires e as coletividades gregas (de 

um modo geral) do Brasil com relação à dança; por respirar dança e viver da mesma, o 

sentimento dele com relação a isso era que a dança não era explorada e disseminada da 

maneira que era em Buenos Aires. 

Além da preocupação de Mario com as futuras gerações com relação à cultura 

grega, a culinária, a música, a filosofia, a mitologia, etc., os filo-helenos (admiradores 

da cultura grega) também fazem parte desse todo, pois como Mario comenta: “Os filo-

helenos às vezes parecem mais fortes que nós (gregos); mas, nós gregos abrimos nossas 

portas, a nossa cultura é mundial”. A fala de Mario abre a possibilidade para a ideia da 

identidade dentro da globalização; o argumento da globalização é algo presente na pós-

modernidade e no sujeito pós-moderno. Afinal, como define Hall (2019), “(...) o tempo 

e o espaço são também as coordenadas básicas de todos os sistemas de representação; 

todo meio de representação – escrita, pintura, desenho, fotografia...”. Ou seja, o que 

Hall mostra é que cada um desses meios de representação contém a função de traduzir 

as identidades em diferentes períodos temporais, onde influenciados pela globalização, 

cada uma das diferentes épocas culturais possuem diferentes visões/ideias de epaço-



33 
 

 
 
 

tempo. Pode-se relacionar a ideia do local do imigrante e sua identidade construída ou 

pré-estabelecida com a ideia de Anthony Giddens (1990, p. 22): 

O advento da modernidade arranca crescentemente o espaço do tempo 

fomentando relações entre outros "ausentes", localmente distantes de 

qualquer situação dada ou interação face a face. Em condições de 

modernidade, o lugar se torna cada vez mais fantasmagórico: isto é, os 

locais são completamente penetrados e moldados em termos de 

influências sociais bem distantes deles. 

 

Os lugares de passagem dos imigrantes, ou os lugares em que os mesmos se 

estabeleceram possuem as chamadas raízes, visto que o lugar específico é e sempre será 

o mesmo, o que mudas são as pessoas, a cultura local, a própria modernidade dentro do 

espaço.  

Voltando ao que foi salientado por Mario sobre a cultura helênica ser aberta e 

mundial, Hall (2019), mais uma vez, mostra o que acontece com as culturas que foram 

uma vez fortes e hoje são disseminadas mundialmente: 

 

Os fluxos culturais, entre as nações, e o consumismo global criam 

possibilidades de “identidades partilhadas” – como “consumidores” 

para os mesmos bens, “clientes” para os mesmos serviços, “públicos” 

para as mesmas mensagens e imagens – entre pessoas que estão 

bastantes distantes uma das outras no espaço e no tempo. 

 

Ou seja, quando se fala em filo-helenos, é sobre essa dinâmica de um 

consumismo global que não faz parte da realidade de determinada cultura, porém é 

consumida na ideia de cliente que tem admiração e desejo por determinada ideia dentro 

da cultura. Portanto, seguindo a ideia de Stuart Hall sobre a globalização e identidade, 

“as identidades acabam se tornando algo desvinculado de tempos, lugares, histórias e 

tradições específicas e parecem “flutuar livremente.”” Não existe a ideia de uma 

identidade fixa e inabalável, por conta da globalização; ao mesmo tempo em que na 

cidade de Porto Alegre existem restaurantes gregos que são frequentados por pessoas de 

diversas descendências, ao mesmo tempo em que na coletividade grega existem “não 

gregos”, pessoas que são chamadas carinhosamente de “agregados”, uma esposa, um 

esposo, um conhecido, que tenha profunda admiração pela cultura ou, que está 

envolvida indiretamente com a mesma. Portanto, somos rodeados de diferentes 

identidades que compõem a identidade pessoal de cada um, ainda mais por se tratar de 



34 
 

 
 
 

um período difícil (pós-moderno) onde se demanda muito esforço das coletividades para 

manter àquela identidade da forma “mais pura” possível.  

O projeto de reconstrução da coletividade helênica em Porto Alegre é muito 

simbólica e vem produzindo frutos a longo prazo; as pessoas que estão trabalhando 

sobre essa renovação se mostram extremamente amistosas com relação a nova “cara” da 

coletividade. Como se pode observar a preservação da Igreja Ortodoxa e a reforma do 

lugar de um modo geral. 

 

Imagem 5: Fachada interna da Igreja Ortodoxa da coletividade helênica de Porto alegre. Fonte: arquivo 

pessoal 

 

Imagem 6: salão principal da coletividade helênica de Porto Alegre. Fonte: arquivo pessoal. 



35 
 

 
 
 

A Igreja foi restaurada e remodelada, porém ela nunca perdeu a parte clássica 

dela, ou seja, ela nunca deixou de ser original; assim como o salão principal onde é 

possível ver a figura meandros
7
 (chave grega) ao centro do salão, dando um toque 

extremamente tradicional grego ao ambiente. Mas, do clássico ao moderno se pode 

perceber a preservação da memória, assim como da história daquele lugar.  

A vestimenta típica das mulheres gregas de variadas regiões está enquadrada na 

parede da coletividade, muitas dessas vestes são usadas como referência na confecção 

das roupas das apresentações culturais de danças dirigidas por Mario Sideris. E essa 

ideologia conservadora da memória é constante em qualquer associação cultural. 

 

Imagem 7: Quadro de vestimentas femininas típicas gregas. Fonte: Arquivo pessoal. 

Assim como a preservação da história grega em si, a coletividade helênica de 

Porto Alegre busca conservar as memórias da coletividade. É notável o afinco nos 

esforços para a preservação cultural, transparecendo o amor e dedicação. Como por 

exemplo, a imagem abaixo mostra a primeira eleição para a presidência da coletividade 

helênica de Porto Alegre pouco tempo depois da fundação no ano de 1955. 

                                                           
7 Fronteiras decorativas onde o desenho se repete infinitamente. 



36 
 

 
 
 

 

Imagem 8: registro da primeira eleição da Sociedade Helênica Grega em 1955. Fonte: Arquivo pessoal 

Essa preservação da memória dos primeiros imigrantes gregos é de extrema 

importância para a continuidade da cultura helênica, visto que os descendentes jovens 

tem acesso a esses documentos que possibilitam a compreensão do significado da 

perpetuação simbólica desses imigrantes; pois, como Mario Sideris salientou: “A 

continuidade da coletividade é fundamental para a perpetuação da cultura e memória 

grega, as gerações novas tem a obrigação de preservá-la por amor à cultura.”. A foto 

abaixo mostra todos os/as presidentes da coletividade helênica de Porto Alegre, alguns 

com um mandato brilhante, outros com um mandato conturbado e escândalos de 

corrupção (motivos das recentes crises da coletividade); quando perguntado ao Mario o 

porquê de sua foto não estar pendurada, o mesmo respondeu: “Não quero ser idolatrado, 

essa não é a ideia de ser presidente; todos nós trabalhamos juntos, não fiz nada 

sozinho.”. 

 

 

 



37 
 

 
 
 

 

Imagem 9: Presidentes da coletividade helênica de Porto Alegre. Fonte: Arquivo Pessoal. 

Sobre a Sociedade Helênica de Porto Alegre, pode-se citar Georgios 

Pantopoulos, quarenta e um anos, natural de Patras, emigrante grego que chegou 

recentemente ao Brasil e foi acolhido por Mario Sideris e os membros da coletividade 

helênica nos últimos meses. Chegou em Porto Alegre entre 2014/2015 e trabalha na 

Universidade Federal do Rio Grande do Sul (UFRS) como pesquisador; ele é formado 

em geologia pela Universidade de Patras. Georgios construiu uma carreira dentro desta 

universidade, fazendo mestrado e doutorado no mesmo campo de conhecimento. 

Georgios é o tradicional emigrante grego que saiu da Grécia em busca de 

trabalho e encontrou o Brasil como lugar de acolhimento para exercer sua profissão 

como pesquisador. O trabalho que ele realizava na Grécia é o mesmo que realiza hoje 

em Porto Alegre. A emigração para o Brasil não foi apenas uma escolha, e sim uma 

oportunidade. Ao deixar uma carreira acadêmica em sua cidade natal e vir ao Brasil 

para exercer a mesma profissão, Georgios torna-se um caso inusitado (dentro do 

contexto da imigração grega), por ser um fenômeno pouco comum relatado pela 

literatura, visto o período da imigração. O ato de emigrar para o Brasil com um 

currículo excepcional para um imigrante é incomum; mas, se pode observar que o fluxo 

migratório entre Grécia e Brasil diminuiu, porém ele não se encerrou. Quando 

perguntado sobre a coletividade grega, Georgios salientou que não sabia da existência 

da mesma e que descobriu o espaço há poucos meses; comentou ainda que a 

coletividade vinha sendo ativa (de fato) há pelo menos um ano – ou seja, a coletividade 



38 
 

 
 
 

esteve em um hiato por longos anos (visto a data de chegada de Georgios). Portanto, as 

novas faces da imigração no Brasil são resultados de consequências da globalização e 

ao mesmo tempo de processos específicos realizados pelo imigrante dentro do contexto 

do país em que ele vive. (2018, BAENINGER, BÓGUS, MAGALHÃES).  

 

 

Imagem 10: Georgios Pantopoulos Fonte: arquivo pessoal. Autorizada o uso de imagem pelo 

entrevistado. 

Dentro do contexto referido acima, se pode compreender o papel fundamental da 

Sociedade Helênica de Porto Alegre na vida de Georgios; quando este conheceu o 

espaço reservado para a preservação da memória helênica o mesmo passou a se sentir 

em casa com diversas dinâmicas que rememoravam sua vida na Grécia. Georgios nunca 

foi de dançar, porém como Mario Sideris cita: “Estamos trabalhando nos passos de 

dança com ele há pelo menos dois meses, olha que evolução...”. É sobre essa produção 

cultural que os primeiro imigrantes gregos se atentavam quando a comunidade foi 

fundada e desenvolvida. Um espaço onde os gregos imigrantes poderiam se ver como 

gregos, mesmo estando no Brasil; onde o idioma seria preservado, a culinária e a cultura 

de um modo geral – a identidade nacional estaria preservada. Sobre a identidade 

nacional, Bauman (2005):  

A “identidade nacional” foi desde o início, e continuou sendo por 

muito tempo, uma noção agonística e um grito de guerra. Uma 

comunidade nacional coesa sobrepondo-se ao agregado de indivíduos 

do Estado estava destinada a permanecer não só perpetuamente 

incompleta, mas eternamente precária – um projeto a exigir uma 



39 
 

 
 
 

vigilância contínua, um esforço gigantesco e o emprego de boa dose 

de força a fim de assegurar que exigência fosse ouvida e obedecida 

(...).  

 

A afirmação de Bauman mostra que a identidade nacional foi construída pelo 

Estado, porém por se tratar de pessoas fora do Estado grego, a identidade nacional 

passou por uma intensificação natural onde os imigrantes tinham uns aos outros de 

forma coesa e fechada. A comunidade naturalmente maximizará o sentimento de 

pertencimento àquela cultura (grega) fazendo com que ocorra estranhamento perante a 

cultura do atual país ou região – portanto, uma comunidade unificada dentro de uma 

cultura nacional é sinônimo de poder (Hall, 2019). Dentro dessa ideia, reafirma-se assim 

a importância da coletividade grega, uma vez que essa ideia de identidade é preservada 

e ressignificada dentro do novo ambiente onde a comunidade se encontra. Isso faz com 

que memórias culturais possuam um significado maior e mais específico (comparando 

com a origem de tal cultura), e dentro dessa ideia a “identidade nacional” sofre uma 

transformação onde a identidade original passa a experienciar interferências externas do 

lugar onde a comunidade está inserida e da globalização – logo, àquela sociedade grega 

uma vez preservada em Porto Alegre ou em São Paulo, vivencia o movimento do 

Melting pot
8
; onde a cultura helênica passa a ser menos homogênea e transforma-se em 

uma cultura heterogênea.  

Ainda falando sobre a Sociedade Helênica de Porto Alegre, pode-se observar o 

empenho em manter a comunidade ativa com a realização de eventos culturais em 

parceria com órgãos do governo ou prefeitura de Porto Alegre no intuito de promover a 

cultura grega e de diversos outros países que possuem organizações culturais/sociais; as 

fotos a seguir são de comidas típicas gregas feitas pela comunidade com a intenção de 

arrecadar fundos para a instituição para a manutenção do espaço físico da coletividade. 

 

                                                           
8
 “Caldeirão de Culturas” - Metáfora para uma sociedade tida como heterogênea, quando os elementos da 

sociedade “derretem” juntos e a partir disso cria-se uma nova cultura ou raça dentro da sociedade. É 

também considerada como uma assimilação cultural, onde um grupo social adquire características de 

outros grupos sociais; isso é extremamente presente na realidade do imigrante – especialmente dos 

gregos, onde estes foram extremamente influenciados pelo Império Otomano no decorrer dos anos, isso 

possibilitou um mix de culturas e identidades que podem ser assimiladas através do melting pot e da 

assimilação cultural/social.  



40 
 

 
 
 

 

Imagem 10: Baklava
9
. Fonte: Arquivo Pessoal. 

 

 

 

 

 

 

 

 

Imagem 11: Spanakópita
10

. Fonte: Arquivo pessoal. 

                                                           
9
 Uma sobremesa típica de países que foram dominados pelo Império Otomano; o doce consiste em um 

“pastel” de massas finas folhadas com uma pasta de nozes trituradas e banhadas a mel. Originalmente a 

receita seria turca, porém devido a grande influência sobre a Grécia o doce se tornou popular no país. 
10

 Sapanakópita é também considerado um “pastel” de massa fina, a massa folhada com recheio de 

espinafre, azeite, queijo feta, entre outras variações e depois assado no forno – culinária típica grega.  



41 
 

 
 
 

 

 

Imagem 12: Kourabiedes
11

. Fonte: Arquivo pessoal. 

 

A cumplicidade na confecção das comidas típicas gregas mostra a força de 

vontade que a Sociedade Helênica de Porto Alegre procura desempenhar para manter 

viva a história da cultura grega; além das reuniões no salão principal, das festas ao estilo 

tavernas gregas que remetem as noites gregas clássicas dançantes. As aulas de 

conversação grega ministradas no interior da coletividade refletem o anseio de perpetuar 

um idioma milenar, assim como os cultos ortodoxos na Igreja (que está presente no 

terreno físico da coletividade). 

O reflexo do esforço dos indivíduos que mantém a Sociedade Helênica de Porto 

Alegre viva será observado em poucos anos conforme as futuras gerações de 

descendentes gregos e não gregos façam-se resistência dentro da dinâmica moderna 

globalizada em que se vive nos dias atuais; é de responsabilidade única e intransferível a 

manutenção da cultura helênica para aqueles que se propõem a defender a memória e 

manter viva a identidade dos seus antepassados. A imagem a seguir mostra os 

protagonistas da Sociedade Helênica de Porto Alegre que buscam manter acesa a 

memória tradicional da cultura daqueles primeiros imigrantes gregos que chegaram a 

Porto Alegre – imigrantes que poderiam ser avós, pais, mães, maridos, esposas, etc., 

pessoas que detinham de um valor simbólico para essas pessoas. 

                                                           
11

 Biscoito amanteigado típico grego de amêndoas; o biscoito era tradicionalmente popular em ocasiões 

especiais como a Ceia de Natal e Batismos. Existe uma versão semelhante do biscoito na Turquia (a ideia 

é semelhante), porém o doce grego é diferente em comparação com o turco.  



42 
 

 
 
 

 

Imagem 13: Fachada da Igreja da Sociedade Helênica de Porto Alegre – ponta esquerda: Mario Sideris. 

Ponta direita: Georgios Pantopoulos. Fonte: Arquivo pessoal. Autorizada o uso de imagem pelo 

entrevistado. 

 

Visto todas essas reflexões acerca da dinâmica das coletividades helênicas nas 

cidades de Porto Alegre e São Paulo, o capítulo a seguir abordará a temática da 

memória, identidade e preservação da coletividade helênica na cidade de Buenos Aires, 

Argentina. O capítulo que se segue mantém a linha da compreensão sobre as motivações 

principais dos gregos de emigrar para Buenos Aires, e como através dos anos foi 

desenvolvida a identidade do descendente de grego nascido na Argentina; pois, a cidade 

de Buenos Aires é uma das cidades da América do Sul com maior concentração de 

imigrantes gregos e descendentes que procuram manter as comunidades ativas e sempre 

com certa relevância cultural. 

 

 

 

 

 

 

 

 



43 
 

 
 
 

CAPÍTULO 2 – Argentina 
 

2.1 – Histórias dos Imigrantes Gregos em Buenos Aires 

 

Acompanhada do Brasil, a Argentina é o país que mais recebeu gregos durante o 

Século XX. Alguns registros primordiais são identificados no censo do ano de 1869 

mostrando que os primeiro membros da coletividade grega na Argentina eram 

marinheiros, segundo os dados do governo argentino (2010).  

A chegada dos imigrantes gregos na cidade de Buenos Aires compreende 

diferentes razões, porém um mesmo objetivo: a prosperidade. Mas, por quê 

‘prosperidade’? Segundo o dicionário Michaelis, “Situação que revela sucesso 

financeiro”; algo que muitos dos imigrantes europeus almejavam no século XX, visto 

que duas grandes guerras mundiais transcorreram pelo continente todo. Além disso, a 

Grécia viveu tempos sombrios no Século XIX (até a guerra de independência contra o 

Império Otomano), as duas guerras mundiais e sequencialmente na Guerra Civil Grega.  

A biblioteca Virtual Universal de Buenos Aires junto com o governo 

disponiblizaram alguns dados de alguns registros:  

En las boletas manuscritas que conciernen las circunscripciones de la 

ciudad de Buenos Aires están registrados cuarenta y cuatro griegos, 

entre los cuales había cuatro mujeres. De las trenta y cinco personas 

de las cuales tenemos datos sobre su profesión, ventisiete eran 

marineros, uno era buzo y uno esibador en el puerto. (…) nombres de 

los marinos Nicolás Jorge (Kolmaniátis), Miguel Samuel Spiro 

(Spíru), Jorge Cardássy (Supailís) y Juan Jorge (Georgiú). (2010).
12

 

Esse fato curioso de grande parte dos gregos imigrarem para Buenos Aires 

mostra também a paixão pelo mar, pois os primeiros imigrantes participaram da 

fundação do bairro portuário, ‘La Boca’. Pelo mar  os gregos se expandiram na Grécia e 

na América não seria diferente. Buenos Aires no final do Século XIX era uma cidade 

que recebia muitos imigrantes europeus; primeiramente por ser uma cidade próspera 

que estava em desenvolvimento integrando o mercado mundial como produtor de 

                                                           
12

Nas cédulas manuscritas relativas aos círculos eleitorais da cidade de Buenos Aires, quarenta e quatro 

gregos são registrados, incluindo quatro mulheres. Das trinta e cinco pessoas das quais temos dados sobre 

sua profissão, vinte e sete eram marinheiros, um era mergulhador e um era portuário no porto. (…) 

Nomes dos velejadores Nicolás Jorge (Kolmaniizade), Miguel Samuel Spiro (Espírito), Jorge Cardássy 

(Supailís) e Juan Jorge (Georgiú).  

 



44 
 

 
 
 

matérias primas e alimento, que necessitava de uma grande mão de obra especializada 

(imigrante), pois dos anos trinta a quarenta a Argentina sofreu um processo de 

industrialização que acompanhou a política de imigração; além de um fato que também 

influenciou muitos dos imigrantes a escolherem o país era o clima ameno argentino. 

Os gregos se destacaram em outras regiões dentro da Argentina, como em 

Rosário e Bahía Blanca (Rosário fica a duzentos e noventa e sete quilómetros de 

Buenos Aires e Bahía Blanca é uma cidade portuária). Os imigrantes gregos se 

mantinham realizando atividades comerciais, com bares, restaurantes e pequenas lojas; 

isso era comum em São Paulo, em Santiago e com Buenos Aires não seria diferente. 

 

2.2 – Coletividade e preservação da memória do imigrante 

 

Buenos Aires é uma cidade extremamente diversificada, encontra-se uma 

arquitetura extramente europeia clássica do século XIX, ao mesmo tempo construções 

coloniais espanholas e também uma arquitetura clássica grega com colunas dóricas, 

jônicas e coríntias. Definitivamente é uma cidade histórica. Nesse segundo tópico pode-

se identificar como a coletividade helênica sobrevive num mundo moderno onde as 

memórias dos imigrantes desaparecem muito por conta dos filhos ou netos que por 

variados motivos acabam não preservando aquilo que deveria ter uma importância 

significativa, visto as experiências vivenciadas pelos gregos que abandonaram suas 

casas para habitar em outro país com outra cultura e sem perspectiva de vida. 

Existem quatro coletividades gregas em Buenos Aires, Asociación Colectividad 

Helénica Sócrates – Fundação em vinte e quatro de setembro de 1933 (localizada no 

bairro Remedios de Escalada, Rua Azopardo 150), Asociación Cultural Helénica de 

Socorros Mutuos – Fundação em três de novembro de 1918 – com o objetivo de prestar 

serviço e assistência aos membros das coletividades helênicas (localizada no bairro 

Caballito, Av. Raúl Scalabrini Ortíz, 1339), Colectividad Griega de Berisso – Fundação 

em 1910 (localizada na rua 8 n°4202 entre 164 e 165 Ensenada Berisso)  e por último, o 

Instituto Incorporado Colectividad Helénica, Rua Julian Álvarez, 1030 – Buenos Aires, 

onde foi possível dialogar com alguns membros da coletividade sobre a influência grega 



45 
 

 
 
 

na cultura dos argentinos, assim como conhecer as histórias dos seus associados e como 

seus antepassados desenvolveram-se dentro da cidade de Buenos Aires. 

O Instituto Incorporado Colectividad Helénica foi fundado em 1928 e é 

composto por gregos, descendentes de gregos e não gregos; além de coletividade grega 

é também o único colégio grego da cidade de Buenos Aires. A primeira pessoa a contar 

a sua história de vida foi a Laura Papayannis, nascida em Buenos Aires, filha de mãe 

grega, que chegou a Buenos Aires com quatro anos de idade; seu pai é argentino, e isso 

mostra que desde cedo o conflito de identidade social/cultural manifesta-se, visto que, 

segundo Laura: “Quando eu era adolescente existia uma imposição de vir toda semana 

para a Coletividade e, com catorze anos era impensável, ficava de cara fechada e sem 

vontade nenhuma de participar. Porém, a gente cresce, tem filhos e entende a 

importância da cultura e como devemos mantê-la viva”. O pai e a mãe de Laura se 

conheceram dentro da coletividade (mesmo o pai sendo argentino) e se casaram na 

Igreja dentro da coletividade; assim como Laura e seu marido que também se casaram 

na mesma Igreja.  Laura é diretora do colégio grego localizado dentro do Instituto 

Incorporado Colectividad Helénica (onde ela e seus filhos estudaram).  

 

Imagem 14: Laura Papayannis. Fonte: Arquivo pessoal. Autorizada o uso de imagem pela entrevistada. 

O colégio começou a funcionar em 1983 como um instituto apenas para as 

famílias gregas dos imigrantes, onde se transmitia o idioma e as danças com professores 

que vinham da Grécia. De manhã eram cumpridas as regras de Buenos Aires e de tarde 

as regras gregas. Porém, conforme foi passando o tempo, a coletividade reparou que não 

seria possível manter as aulas em grego e somente em grego; a Laura falou uma frase 



46 
 

 
 
 

muito importante que reflete a realidade do que é manter viva uma cultura: “Cultura não 

é passada somente pelo idioma”. Laura acreditava que a cultura grega só seria mantida 

se o idioma fosse praticado; o pensamento dela não está totalmente errado, porém a 

realidade é que existem diversas formas de se manter uma cultua viva. Vale lembrar que 

nós seres humanos que desenvolvemos, criamos e preservamos as nossas próprias 

culturas. Dentro de uma coletividade de um país o objetivo é reunir aqueles que estão 

longe do seu país de origem e fazer com que a cultura seja sempre preservada e 

disseminada para os seus descendentes.  

 

 

 

Imagem 15: Hall principal do segundo andar do colégio. Fonte: arquivo pessoal. 

 



47 
 

 
 
 

 

Imagem 16: Corredor do colégio grego. Fonte: arquivo pessoal. 

Pode-se perceber a influência da cultura grega dentro do colégio com a 

realização de atividades pertencentes aos costumes gregos, isso reflete os antepassados 

fundadores da coletividade helênica, assim como os fundadores do colégio; gregos 

disseminando a cultura que se tornou berço do Ocidente. Essa reflexão possibilitou com 

que a coletividade passasse a realizar trabalhos em castellano com os alunos do colégio. 

Pode-se entender todo esse processo da história da coletividade levando em conta como 

os gregos imigrantes se identificavam como comunidade, pois os primeiros imigrantes 

chegam com a ideia de concretizar uma nova Grécia dentro de Buenos Aires, justamente 

mantendo a cultura grega, a religião grega e a organização grega cultural, visto o 

exemplo acima do colégio (para gregos), as tradições do país de origem que foram 

mantidas num primeiro momento, e assim com o tempo foi se moldando em uma nova 

cultura Greco-argentina. (Hall, 1996) 
13

. Observa-se tal fato em ambas as capitais 

(Santiago e Buenos Aires), onde as comunidades são mais fortes (comparadas a de São 

Paulo), visando à preservação da cultura grega, fazendo com que a memória dos 

imigrantes gregos seja mantida assim como as tradições atemporais culturais que 

mesmo com dificuldades abriram espaço para a cultura que se formou na argentina.  

Hoje em dia o colégio é aberto a qualquer nacionalidade, porém foi observado 

que muitas das coisas que são lecionadas remetem a Grécia; como por exemplo, 

músicas em grego (para familiarizar com o idioma), danças gregas, aula de mitologia 

                                                           
13

 HALL, Stuart. “Cultural Identity and Diaspora. 1996. 



48 
 

 
 
 

grega e na parte da tarde aula do idioma grego – tudo isso oferecido para alunos e 

alunas de três aos doze anos (idade limite do colégio). Para Laura, os alunos se 

relacionam muito bem com o aprendizado do idioma, sabem ler, entendem e tem um 

pouco de dificuldade para falar, visto que muitos deles só praticam o grego dentro do 

colégio. O colégio é trilíngue, com aulas de espanhol, grego e inglês. Por ter aulas à 

tarde o colégio oferece almoço que muitas vezes as próprias crianças escolhem, com 

cardápios variados de comidas tradicionais gregas e comidas do dia a dia argentino. A 

citação a seguir exemplifica o quão é difícil manter uma cultura tradicional, pouco 

popular e ao mesmo tempo pode-se entender como os gregos fora da Grécia se 

identificam: 

La característica común a los griegos de la diáspora es que todos 

asumen su condición de tales. Otros autores que han investigado la 

inmigración griega a otros países han arribado a la misma conclusión: 

las segundas y terceras generaciones de griegos nacidos en otros 

países, sin tener nada que los identifique: no hablan griego, no van a la 

iglesia y lo único notoriamente griego es su apellido, sin embargo, se 

reconocen como griegos. (HIRSCHON, 1999, apud CERVETTO, 

Carina; CONTINO, Roxana e SUAREZ, Liliana, 2009)
14

 

Isso é comum em todas as descendências, ainda mais em países moldados por 

imigrantes europeus; Brasil e Argentina possuem muito essa característica de não se 

identificarem com a descendência na prática (tradições culturais, idioma, etc), porém o 

que une a todos é o sobrenome; as pessoas observam um sobrenome e o identificam 

relacionando-o com determinada nacionalidade, e muitas vezes o indivíduo não se 

identifica socialmente e/ou culturalmente com tal nacionalidade. Mas, falando com 

relação à Grécia, durante muito tempo o Estado Grego foi relutante em proporcionar a 

cidadania grega aos nascidos fora da Grécia (muito por conta do “abandono” à pátria 

grega que é levado muito a sério), e a manteve baseada na descendência masculina (o 

que não existe mais nos dias de hoje). 

 

                                                           
14

 A característica comum aos gregos da diáspora é que todos eles assumem seu status como tal. Outros 

autores que investigaram a imigração grega para outros países chegaram à mesma conclusão: a segunda e 

a terceira geração de gregos nascidos em outros países, sem ter nada que os identifique não falam grego, 

não vão à igreja e o que os identifica como gregos é o seu sobrenome, no entanto, eles são reconhecidos 

como gregos. 



49 
 

 
 
 

 

Imagem17: Vista do salão principal dentro do Instituto IncorporadoColectividad Helénica (colégio 

grego). Fonte: arquivo pessoal 

 

Buenos Aires é extremamente conhecida pelo Tango (estilo musical e de dança a 

par) que é uma dança tradicional da Argentina e, dentro da cultura grega a dança dispõe 

de uma notória relevância; vinda da Grécia com diferentes estilos de dança, a cultura 

grega tem uma forte influência no mundo da dança.  

No Instituto IncorporadoColectividad Helénica existem aulas de danças como 

foi salientado a pouco, o professor titular se chama Mario Koutsovitis que foi aluno do 

professor Mario Sideris (presidente da coletividade helênica de Porto Alegre). Mario 

Koutsovitis oferece as aulas dentro do próprio Instituto IncorporadoColectividad 

Helénica, com aulas as segundas-feiras em dois horários: 18h – 19h (iniciantes) e as 19h 

– 21h (intermediários e avançados); as terças-feiras: 18h – 19:30h  (intermediários e 

avançados); as quartas-feiras: 19:30h – 21h (iniciantes e intermediários); as quintas-

feiras: 19:30h – 21h; e, por fim, as sextas-feiras: 16:30h – 18h (novo grupo de 

iniciantes), 19:30h – 21h (Ballet Juvenil) e 21h – 23h o Ballet de La Colectividad 

Helénica. 

Além do Instituto IncorporadoColectividad Helénica Mario Koutsovitis também 

dá aulas nas outras coletividades gregas de Buenos Aires; a dança em si é extremamente 



50 
 

 
 
 

forte e relevante na cidade quando comparada as coletividades gregas em São Paulo e 

em Santiago. Visto que além das aulas de danças oferecidas a noite, as crianças que 

estudam no colégio grego tem acesso às aulas de danças. 

2.1 – A identidade do imigrante e descendente grego 

 

Quando se fala de identidade, a alteridade tem grande parte na compreensão do 

que significa “possuir uma identidade”; a alteridade é justamente o que se opõe à 

identidade, enxergando o outro como um ser distinto, diferente. Como foi salientado por 

Stuart Hall (1997) “Esses processos de mudança, tomados em conjunto, representam um 

processo de transformação tão fundamental e abrangente que somos compelidos a 

perguntar se não é a própria modernidade que esta sendo transformada.”. Isso reforça a 

ideia que o próprio Hall usa em seu livro “A identidade cultural na pós-modernidade” 

citando Kobena Mercer, onde este mostra que “a identidade somente se torna uma 

questão quando está em crise, quando algo que se supõe como fixo, coerente e estável é 

deslocado pela experiência da dúvida e da incerteza” (1990, p.43).  

No contexto dos imigrantes gregos e seus descendentes, pode-se fazer um 

paralelo compreendendo o significado da identidade cultural desenvolvida dentro das 

coletividades e ao mesmo tempo o quanto essa identidade se mantém forte, pois 

Zygmunt Bauman em seu livro “Identidade” comenta a relação de difícil escolha de 

executar o hino polonês (seu país de origem) ou o hino da Grã-Bretanha (país que o 

acolheu quando o mesmo foi proibido de lecionar na Polônia e anos depois Bauman se 

naturaliza inglês). O caso dos imigrantes gregos mostra como a identidade cultural se 

modifica ao longo dos anos e dentro desse panorama podem-se assimilar as histórias de 

vida recolhidas dos descendentes gregos que nos proporciona um entendimento do que 

é o “exterior” e “interior” – entre o mundo pessoal e o mundo público (Hall).  

O sujeito que migra não será mais composto de apenas uma identidade sólida, e 

sim de uma identidade remodelada, composta de várias identidades que formam um 

novo indivíduo (Hall), e isso possibilita também a compreensão das comunidades 

desenvolvidas que buscam manter a identidade cultural grega intacta, mesmo fora do 

país de origem (Grécia).  



51 
 

 
 
 

Mario Koutsovitis, trinta e nove anos de idade, nascido em Buenos Aires e 

descendente de gregos; seus quatro avós são gregos; avós paternos são de Esparta e se 

conheceram na Grécia e juntos resolveram vir para a Argentina, entre os anos de 1948 – 

1950 (data da maior e mais importante diáspora grega); pelo lado da mãe, o avô era 

cozinheiro no porto de Pireus e a avó era da ilha de Samos – se conheceram na 

Argentina. Seu avô materno foi para os EUA, porém disseram para ele que o país estava 

recebendo muitos imigrantes gregos, além do que o país estava em ascensão nessa 

metade do Século XX. A família de Mario escolheu a Argentina porque existia um 

membro da família já instalado no país, um irmão que já havia imigrado e estava 

morando em Buenos Aires. Muito semelhante com relação às outras histórias de vida 

dos imigrantes gregos, onde a maior parte dos que se aventuraram a cruzar o Oceano 

Atlântico cruzaram por ter conhecimento de algum membro da família, ou algum amigo 

próximo que já estava no “novo mundo”. 

 Mario fala castellano como primeira língua e grego como segunda língua; 

“falamos grego até os dias de hoje em minha casa, com minha mãe e meu pai”. Além do 

que, fala-se grego na coletividade. Desde pequeno ele frequentou coletividades 

helênicas, porém a coletividade Sócrates. Quando ficou um pouco mais velho, migrou 

para o Instituto Incorporado Colectividad Helénica. Seu pai nasceu na Grécia, porém 

veio com os pais (avós do Mario) bem pequenos para a Argentina; foi salientado por ele 

(Mario) que os gregos casavam-se com gregos e sempre seria assim.  

A família de Mario sempre foi do ramo do comércio – quiosques, restaurantes, 

etc. Segundo Mario, todos os gregos dançam, todos possuem isso dentro do sangue. 

Mario Sideris foi o primeiro professor de Mario Koutsovitis, o primeiro professor a 

falar que ele poderia se apresentar nos Ballets Gregos. Essa vivência com a dança grega 

fez com que Mario K. dançasse sempre nas tavernas gregas, porém essas tavernas foram 

perdendo espaço dentro da cidade de Buenos Aires, o que fez com que as danças 

ficassem restritas às coletividades. As sociedades modernas estão sempre em uma 

mudança constante; assim como definiram Marx e Engels sobre a modernidade:  

É o permanente revolucionar da produção, o abalar ininterrupto de 

todas as condições sociais, a incerteza e o movimento eternos... Todas 

as relações fixas e congeladas, com seu cortejo de vetustas 

representações e concepções, são dissolvidas, todas as relações recém-



52 
 

 
 
 

formadas envelhecem antes de poderem ossificar-se. Tudo que é 

sólido se desmancha no ar...
15

 

 Depois do 2º grau Mario começou a trabalhar no Instituto 

IncorporadoColectividad Helénica como professor de dança; com isso, ele adquiriu 

muitos alunos, mais de sessenta crianças e cem alunos adultos. Quando perguntado 

sobre a identidade dos imigrantes gregos e a relação com a cidade de Buenos Aires, 

Mario consegue ver as coletividades gregas em Buenos Aires se dedicando e mantendo 

a cultura helênica viva com jantares, tavernas, danças, igrejas, etc. Porém ele acredita 

que isso é cada vez mais difícil por conta dos novos casais que se formam, no sentido de 

um conflito de culturas; além do que o idioma é o grande divisor de águas, pois: “se a 

missa fosse inteiramente feita em grego, muitos não conseguiriam acompanhar.” Com 

essa fala, pode-se chegar a duas conclusões primordiais; a primeira conclusão é quando 

Stuart Hall comenta sobre a crise de identidade e a identidade cultural como um todo, o 

que provoca um hibridismo cultural, sinalizando que as identidades culturais são 

extremamente híbridas, ou seja, movidas por mudanças constantes. Os descendentes que 

procuram manter a identificação que está sempre passível de mudança e transformação. 

E a segunda conclusão é a identificação do grego apenas pelo sobrenome, o que foi 

salientado pelas autoras no artigo ‘Inmigración griega em Argentina’. Segundo Mario o 

que sustenta a cultura grega dentro de Buenos Aires é a dança grega, os ballets gregos. 

Mario tem uma propriedade em Córdoba que era do avô materno (o cozinheiro), 

essa propriedade ficou fechada por trinta anos; Mario resolveu trabalhar na propriedade 

e fez com que um restaurante fosse aberto, com uma série de materiais antigos do avô 

que foram modernizados; ele inaugurou o Posta del Griego, restaurante com comida 

típica grega e danças gregas. 

                                                           
15

 Marx e Engels. “O Manifesto do Partido Comunista”, 1988. 



53 
 

 
 
 

 

Imagem 18: Mario Koutsovitis. Fonte: arquivo pessoal. Autorizada o uso de imagem pelo entrevistado. 

Falando novamente sobre o Instituto IncorporadoColectividad Helénica mais 

como coletividade e não apenas como colégio grego; a coletividade funciona como 

qualquer outra coletividade de outras nações; o funcionamento depende da própria 

comunidade grega, ou seja, eles que fazem a manutenção do espaço, assim como 

repartem o dinheiro arrecadado com festas, tavernas, ações, etc. Pois as atividades 

presenciadas dentro da coletividade são feitas por eles e para eles. Portanto, pode-se 

pensar que existam posições administrativas que proporcionam o funcionamento da 

coletividade como uma empresa. Certamente existem essas posições e dentro delas 

houve a possibilidade de falar com o vice-presidente Alejandro Constantino Stratiotis. 

Filho de Christos Stratiotis e Eva Tasoglou; ambos argentinos com pai e mãe 

gregos. A família do pai vem de Cefalônia (ilha grega) e de Constantinopla a família da 

mãe; o avô de Alejandro foi um dos fundadores da coletividade em Buenos Aires. Seus 

avós foram muito importantes para a história da coletividade grega. A maior parte de 

sua família veio fugida da Primeira Guerra Mundial ou da Revolução Turca e foram 

para a Argentina; sendo assim, fundaram em parceria com outros gregos o Instituto 

Incorporado Colectividad Helénica - “vieram sem nada e fundaram essa instituição 

magnífica”, disse Alejandro. Stratiotis (família do pai) eram marinheiros e se instalaram 

no bairro La Boca; ele foi um dos primeiros gregos marinheiros que atendeu um dos 

primeiros barcos do Onassis (magnata grego muito conhecido no ramo de barcos). 

Assim como a família do pai de Alejandro apresentou contato com a família de Onassis, 



54 
 

 
 
 

os Tasoglou também presenciaram uma relação, pois compraram uma fábrica de 

cigarros de Onassis também. 

 Alejandro se casou, mas vinha pouco a comunidade; diferente da mãe de 

Alejandro que mantinha uma relação bem ativa dentro da coletividade. No ano de 1998 

Alejandro começou a participar firmemente dentro da coletividade, quando sua primeira 

filha começou a frequentar o colégio. Desde esse momento Alejandro é um 

frequentador assíduo da coletividade e ocupou diversos cargos, inclusive o de presidente 

nos últimos anos. Hoje ele atua como vice-presidente. Alejandro fala com muito 

orgulho de continuar o trabalho estabelecido pelos avós, podendo trabalhar em nome 

dos parentes e da comunidade helênica.  

A família de Alejandro sempre apresentou os costumes gregos e as 

características de qualquer família de descendentes gregos; brindavam em grego, 

falavam grego, cozinhavam comidas típicas, porém não frequentavam a coletividade 

que os próprios avós fundaram. O que é extremamente curioso visto a relação 

extremamente próxima dos avós com a coletividade; porém, isso durou somente até o 

momento de uma viagem extremamente marcante para a Grécia em 1990 (sua primeira 

viagem). Alejandro viajou com seu primo com o patrocínio do governo grego que 

incentivava os filhos-helenos que estavam espalhados pelo mundo a visitarem a Grécia, 

especificamente Atenas. Segundo Alejandro, essa viagem o marcou muito, em todos os 

sentidos; ele acredita que foi a partir dessa experiência que o amor dele pela Grécia 

aflorou, pois os jovens que eram levados nessa época para conhecer o país e estudar a 

sua história.  

Quando questionado com relação à expectativa do futuro da coletividade 

helênica, Alejandro se mostrou bem esperançoso; “temos mais ou menos setenta, oitenta 

jovens que vão dos doze aos vinte oito anos e que levam adiante as tradições e o 

entendimento da importância da cultura, honrando os nossos avós que vieram para 

Buenos Aires e fundaram a coletividade.” O objetivo de Alejandro é continuar 

transmitindo a cultura grega não somente aos seus filhos (filhos dos descendentes), mas 

transmitir num contexto geral, e com isso, criar uma nova geração de filhos-helenos 

argentinos; onde as crianças e adolescentes argentinos também possam participar 

ativamente, pois segundo Alejandro: “muitas das crianças que não tem descendência 



55 
 

 
 
 

grega que dançam as danças gregas, dançam melhor que os descendentes de gregos, ou 

falam grego melhor que os descendentes gregos”.  

 

Imagem 19: Alejandro Statriotis. Fonte: arquivo pessoal. Autorizada o uso de imagem pelo entrevistado. 

Filosofia que o colégio do Instituto Incorporado Colectividad Helénica vem 

fazendo aos poucos, colocando os argentinos e os descendentes gregos lado a lado nesta 

nova configuração de coletividade grega e nova geração de filhos-helenos argentinos; o 

que se pode compreender é que a cultura grega em Buenos Aires passou a ser 

disseminada e abraçada pelos próprios argentinos quando colocam seus filhos dentro do 

colégio grego, com o intuito de colocá-los em uma imersão cultural que possibilite um 

hibridismo cultural por parte dos gregos e dos argentinos.  

Portanto, o depoimento de Alejandro apresenta uma imensa importância quando 

salientado sobre a coletividade helênica; não apenas por ele ser o vice-presidente da 

coletividade, mas por ele dispor de uma visão positiva onde fronteiras sociais entre 

gregos e não gregos são/serão quebradas, pois a preservação da memória de um 

determinado povo é vista com a intenção de definir e reforçar o sentimento de 

pertencimento a alguma coisa, e com isso cria-se diferentes métodos para tal, como por 

exemplo, as próprias coletividades, o colégio grego, as aulas de dança, a cultura grega 

transcendendo os anos e as fronteiras. (Pollak, 1989.) 



56 
 

 
 
 

Salientou-se apenas de descendentes de gregos, porém tornou-se possível 

conversar com um senhor de idade que foi chamado por Laura Papayannis de: “Nossa 

relíquia da coletividade grega”.  

O senhor Eustaquio Manoulitsis, oitenta e três anos, nasceu em Lefkada (ilha 

grega) e chegou à Argentina no dia 30/06/1953 – com dezesseis anos. Não sabia nada de 

outro idioma, especialmente por ser originário de ilha; Eustaquio expressou um ponto 

extremamente importante no começo da entrevista: “Pode imaginar como foi para mim? 

Eu tive que nascer de novo aqui”. Ele viveu no interior da Argentina (mais ou menos 

150 km de Buenos Aires) com seus tios que estavam já adaptados no país há dez anos. 

Eustaquio trabalhou no campo por cinco anos e ao mesmo tempo aprendendo o idioma 

(em seis meses ele já estava falando espanhol); depois da vida no interior ele chegou à 

cidade e estudou Relações Públicas de noite e trabalhava durante o dia. Aos vinte e seis 

anos se casou com uma moça argentina.  

Eustaquio conseguiu um bom trabalho em uma empresa grande em Buenos 

Aires, mesmo sendo um imigrante grego recém-chegado; ele trabalhou duro para 

conseguir entrar e se manter por nove anos na mesma empresa e a partir daí a sua vida 

mudou quando ele decidiu libertar-se com relação ao seu trabalho, no sentido de não 

depender de alguém para ser seu chefe. Assim junto com sua esposa abriram uma 

empresa de confecção de roupas; chegou a ter dezesseis funcionários, e como Eustaquio 

disse: “Não fazia a menor ideia de onde eu estava me metendo, tive muitos problemas, 

aprendizagem, mas conquistei o que mais almejava, a minha independência.”.  

Eustaquio deixou a Grécia logo após a Segunda Guerra Mundial; ele vivenciou o 

período da guerra bem de perto, pois como ele mesmo disse: “Tive que caminhar por 

cima de corpos...sem vida e descalço; não estávamos mal em casa, tínhamos tudo, 

porém meu pai havia falecido e minha mãe teve que cuidar de cinco filhos.”. No 

momento em que Eustaquio comentou sobre essas as memórias houve um silêncio 

profundo, pessoal e único, onde o mesmo comentou “me recordo agora...” essas 

memórias são silenciosas, mas o entrevistado colocou-as em uma condição onde se 

pode compreender o verdadeiro horror da guerra e as verdadeiras crises que ele e a 

família enfrentaram; o que poderia ter ocorrido são os “não ditos”, memórias que não 

tomam forma, pois o entrevistado se lembra, mas não comenta sobre; diferentemente da 

consciência reprimida, como memórias de guerras, onde o indivíduo lembra-se dos 



57 
 

 
 
 

acontecimentos, mas força-se a esquecer. (Pollak, 1989).  Vieram com Eustaquio duas 

irmãs mais velhas; o outro irmão dele mora na mesma casa em Lefkada.  

Quando perguntado o por que de escolherem a Argentina como a nova casa, 

Eustaquio salientou:  

“Prometiam-nos que era um país em desenvolvimento que nos 

daria frutos futuramente; outras pessoas tiveram mais sorte, foram 

para a Austrália, Canadá, Estados Unidos... Porém, acredito que cada 

pessoa busca o que é melhor para si, não posso reclamar e nunca vou 

reclamar do país que me acolheu todos esses anos e me deu tudo o que 

tenho hoje. Tenho duas filhas, uma é professora de inglês e a outra é 

química, tenho também dois netos, o primeiro é professor de inglês 

também e a outra é advogada que mora na Espanha desde 2003.” 

Eustaquio falou com muito orgulho da família e de tudo o que haviam 

conquistado em todos esses anos de história; todos os anos eles vão à Grécia, desde 

1974, sem pular nenhum ano e sempre passam na Espanha para visitar a família da sua 

neta. Eustaquio tem dupla nacionalidade, grega e argentina; ele ainda comentou: 

“Quando vamos à Grécia saio com meu passaporte grego, quando voltamos para a 

Argentina uso meu passaporte argentino.”. É curioso e ao mesmo tempo autoexplicativo 

o amor que ele demonstra com relação à Argentina, o quanto ele é bem nacionalista 

defendendo o país que lhe deu tudo; mas, ao mesmo tempo a memória da Grécia que é 

reproduzida dentro da coletividade grega, e também suas viagens à Grécia fazem com 

que a relação dele com o país de origem nunca acabe sempre tomando novas formas. 

Podem-se analisar essas entrevistas relacionando com alguns pontos específicos 

que possibilita fazer um paralelo característico com relação à compreensão de como 

foram e como são os processos migratórios; os imigrantes gregos que imigraram para a 

Argentina não necessariamente estariam inseridos em grupos étnicos ou redes sociais, 

uma vez em que tudo isso foi desenvolvido no novo país. Pois os imigrantes no 

processo imigratório deixam de ser um indivíduo para se tornarem um corpo, uma 

estrutura social que vai influenciar de forma direta os novos caminhos a serem traçados, 

assim como a nova configuração socioeconômica. (Portes, 1995). 

 

 

 



58 
 

 
 
 

 

Imagem 20: Eustaquio Manoulitsis. Fonte: arquivo pessoal. Autorizada o uso de imagem pelo 

entrevistado. 

É válido observar que todas as histórias de vida mostram que as decisões de 

imigração dos indivíduos não são tomadas individualmente e sim por um coletivo de 

ações e de pessoas; o imigrante grego que chegou a Buenos Aires ou em qualquer outra 

localização dentro do território argentino veio com um objetivo de estabelecer novos 

vínculos com a nova comunidade que estaria sendo pré-estabelecida, ou seja, de todos 

os casos exemplificados aqui, nenhum mostra que algum imigrante grego resolveu sair 

do país por vontade própria, sozinho, sem um objetivo traçado e sem uma esperança de 

um novo recomeço. As pessoas se deslocam coletivamente, se apoiando nas suas redes 

sociais (previamente estabelecidas) tendo como objetivo adentrar um novo território 

para ali poder se reestabelecer como um novo indivíduo social. Como define Hall 

(1987): 

Esse processo produz o sujeito pós-moderno, conceitualizado como 

não tendo uma identidade fixa, essencial ou permanente. A identidade 

torna-se uma “celebração móvel”: formada e transformada 

continuamente em relação às formas pelas quais somos representados 

ou interpelados nos sistemas culturais que nos rodeiam. 

 

Como o senhor Eustaquio comentou, a proposta era de novos horizontes, 

prosperidade e crescimento econômico, ou seja, uma ruptura da estrutura tradicional do 

trabalho (SASSEN, 1988). Um país que recebeu muitos imigrantes como a Argentina, 

Brasil e Chile aqui na América do Sul, passa por transformações socioeconômicas que 

possibilitam uma nova estrutura trabalhista. Os imigrantes foram extremamente 

fundamentais na nova configuração econômica no começo do século XX e na segunda 



59 
 

 
 
 

metade do mesmo. Ainda falando sobre o senhor Eustaquio, a família veio com um 

objetivo já traçado, como ele mesmo salientou na entrevista: “Vim para a Argentina 

para ficar com meus tios que já haviam se instalado há dez anos”. Como salientou Tilly 

(1990) essas redes sociais do imigrante migram junto com ele, pois os imigrantes 

conservam os laços afetivos; amizades, familiares, do trabalho, etc. E o que chama a 

atenção é que muitas das vezes os entrevistados não sabem explicar o porquê da escolha 

da Argentina (o argumento de que era um país em desenvolvimento é valido, mas ao 

mesmo tempo Brasil, Argentina e Chile estavam em desenvolvimento acelerado no 

século XX), e com isso pode-se concluir que o motivo era o que foi falado acima, sobre 

os laços; os imigrantes não pensavam a respeito da localidade especificamente falando, 

portanto variadas localidades não foram pensadas como um possível destino, pois os 

locais pensados eram onde se possuía laços afetivos de qualquer âmbito possível. 

O que se pode constatar, (Cohen, 1997) é que são comuns as características 

dentro das diásporas de um modo geral;  

 

Dispersal from an original homeland, often traumatically; (2) 

alternatively, the expansion from a homeland in search of work, in 

pursuit of trade or to further colonial ambitions; (3) a collective 

memory and myth about the homeland; (4) an idealization of the 

supposed ancestral home; (5) a return movement; (6) a strong ethnic 

group consciousness sustained over a long time; (7) a troubled 

relationship with host societies; (8) a sense of solidarity with co-ethnic 

members in other countries; and (9) the possibility of a distinctive 

creative, enriching life in tolerant host countries
16

 

Isso nos permite compreender os porquês das criações das redes sociais e 

associações em prol da defesa do imigrante; pois como foi salientado, Alejandro 

frequentava pouco a coletividade helênica, isso fazia com que a ideia de Grécia, minha 

“terra natal”, pátria fosse colocada de lado. A transformação acontece quando existe a 

possibilidade de ir à Grécia e conhecer o país, desmistificando a ideia de algo distante 

inalcançável. 

                                                           
16

 Cohen, 1997, p. 180. “Dispersão de uma pátria original, geralmente traumática; (2) alternativamente, a 

expansão de uma pátria em busca de trabalho, em busca de comércio ou para outras ambições coloniais; 

(3) uma memória coletiva e mítica sobre a pátria; (4) uma idealização do suposto lar ancestral; (5) um 

movimento de retorno; (6) uma forte consciência de grupo étnico sustentada por um longo tempo; (7) um 

relacionamento conturbado com sociedades de acolhimento; (8) um senso de solidariedade com membros 

da etnia em outros países; e (9) a possibilidade de uma vida criativa e enriquecedora distinta em países 

anfitriões tolerantes”.  
 



60 
 

 
 
 

  

Imagem 21: porta do segundo ano – Fundamental I. Fonte: arquivo pessoal 

 

O colégio grego é um exemplo muito claro de redes sociais desenvolvidas em 

Buenos Aires pelos próprios imigrantes gregos; assim como a coletividade helênica. 

Porém, pode-se perceber que os imigrantes que chegaram à Argentina e que fundaram a 

coletividade helênica possuíam as suas respectivas redes sociais coletivas, como foi 

salientado há pouco; porém, dentro da cidade de Buenos Aires foi possível desenvolver 

melhor essas redes sociais fazendo com que essas pequenas redes se unissem em uma só 

e assim, futuramente, recebessem novos imigrantes e acolhessem os descendentes, com 

a proposta de serem criados dentro da cultura helênica.  

O que nos leva a pensar que essas associações buscavam inserir o individuo 

(imigrante) na sociedade atual, para que o mesmo exercesse a sua cidadania; porém, ao 

mesmo tempo faria com que o indivíduo não perdesse a sua cultura ‘mãe’, suas raízes 

gregas.  

Ao mesmo tempo em que se fala sobre as associações e redes sociais com o 

intuito de fazer a inserção do imigrante ao país, pode-se pensar a respeito do papel das 

mulheres gregas no processo imigratório e como isso afeta a família nuclear que está 

inserida em uma sociedade culturalmente diferente; os homens deixavam suas casas em 



61 
 

 
 
 

busca de trabalho e as mulheres (na maioria dos casos) cuidavam das casas e dos filhos. 

Como salienta Tsolidis (2003):  

In turn it is women who undertake great responsibility for family. The 

argument being made is that women’s work in this context has both 

conservative and progressive possibilities. The progressive potential is 

linked to rearticulating this work as a transnational and collective 

experience which creates new forms of Greekness.
17

 

 

A base do ‘ser grego’ está nas casas dos novos imigrantes gregos dentro da 

Argentina, Brasil ou Chile. A mãe no contexto imigratório tem a missão de transmitir à 

cultura helênica para o seu filho (a) para que o mesmo (a) faça com a próxima geração. 

A coletividade helênica de Buenos Aires mostrou como isso tem um peso importante, 

pois Laura (diretora do colégio) é casada com um argentino que não possui raízes 

helênicas, mas que dentro de sua casa a cultura grega é preservada; muito por conta da 

posição que a mãe tem dentro da casa e claro, por ela ser diretora do colégio.  

Portanto, se pode comentar ainda sobre a identidade de uma maneira específica 

onde o Bauman (2005) a define como algo não natural, “a ideia de “identidade”, e 

particularmente “identidade nacional”, não foi “naturalmente” gestada e incubada na 

experiência humana, não emergiu dessa experiência como um “fato da vida” 

autoevidente”. E isso pôde ser notado quando relacionamos às entrevistas e o 

comportamento da coletividade helênica, onde o sentimento de identidade foi 

desenvolvido como uma nova construção emergente. Ainda assim, recorro novamente a 

Tsolidis (2003), quando a autora salienta que suas entrevistadas (gregas e descendentes 

de gregas) não conseguiam identificarem-se gregas e somente gregas.  

 

Maria: If somebody asked me, what are you, I’d say Greek-American. 

I won’t say Greek because I don’t feel I’m totally Greek. And I don’t 

say American because I don’t feel I’m really American-American, you 

know, and I say Greek-American, and the reaction is, this what 

irritates me, people say, no, you’re Greek. Why am I Greek? I am 

Greek. My background is Greek but my country is America. I love 

America. This is my country, I was brought up there. You know, I 

cam here (Greece) twenty-two years old… I think what plays a major 

role, is where you grew up, I don’t know.
18

 

                                                           
17 Tsolidis, 2003. Página 146. “Por sua vez, são as mulheres que assumem grande responsabilidade pela 

família. O argumento apresentado é que o trabalho das mulheres nesse contexto tem possibilidades 

conservadoras e progressivas. O potencial progressivo está ligado à rearticulação deste trabalho como 

uma experiência transnacional e coletiva que cria novas formas de ‘ser grego’”. 
 
18

 Maria: Se alguém me perguntasse, o que você é, eu diria greca-americana. Não falo grega porque não 

me sinto totalmente grega. E eu não digo americana, porque não me sinto realmente americana, sabe, e 



62 
 

 
 
 

O exemplo de Maria, que Tsolidis cita, nos permite observar a dificuldade da 

entrevistada de se identificar como um ser nacional natural; visto ainda que Bauman 

(2005) mostra que: “a ideia de “identidade” nasceu da crise de pertencimento e do 

esforço que esta desencadeou no sentido de transpor a brecha entre o “deve” e o “é” e 

erguer a realidade ao nível dos padrões estabelecidos pela ideia – recriar a realidade à 

semelhança da ideia”. Isso mostra precisamente o que muitos dos imigrantes e 

descendentes gregos sentem, no sentido de “devo ser grego” ou “sou argentino” (mas 

tenho raízes gregas), por isso a ideia de construção de identidade é criada conforme a 

necessidade do grupo em determinada região, pois as coletividades e as identidades 

gregas nas diferentes regiões presentes no trabalho diferem entre si; desde o conceito de 

“ser grego”, até à dinâmica das associações criadas.  

Para tanto, observou-se as dinâmicas das coletividades helênicas de dois 

diferentes países e, consequentemente, três diferentes capitais (São Paulo, Porto Alegre 

e Buenos Aires); o capítulo a seguir apresentará a temática da memória, identidade e 

principalmente a preservação da coletividade helênica na cidade de Santiago. O capítulo 

aborda os principais temas referentes à emigração, porém demonstra como uma 

coletividade para no tempo se reformulou e voltou a crescer dentro da cidade e, 

principalmente, retomou o seu espaço como coletividade. Santiago é uma das principais 

capitais da América Latina e ao mesmo tempo um dos primeiros países a receber certa 

quantia de emigrantes gregos que ajudaram na formação da cidade de Antofagasta e 

depois em Santiago.  

 

 

 

 

 

                                                                                                                                                                          
digo grega-americana, e a reação é: isso me irrita, as pessoas dizem que não, você é grega. Por que eu sou 

grega? Eu sou grega. Minha formação é grega, mas meu país é a América. Eu amo a América. Este é o 

meu país, eu fui criada lá. Você sabe, eu vim aqui (Grécia) com 22 anos... Eu acho que o que tem um 

papel importante, é onde você cresceu, eu não sei. 



63 
 

 
 
 

Capítulo III – Chile 
 

3.1 – Histórias dos imigrantes gregos em Santiago 

 

Acompanhando as cidades de Buenos Aires, São Paulo e Porto Alegre, Santiago 

foi uma das cidades onde os imigrantes gregos se instalaram. As razões da saída dos 

gregos de seu país natal em direção ao Chile são semelhantes aos dos que se deslocaram 

para a Argentina e para o Brasil, um movimento uniforme da diáspora grega. Entre os 

motivos, e a Primeira Guerra Mundial, a Segunda Guerra Mundial, o domínio do 

Império Otomano e, alguns (poucos) aventureiros. 

Segundo os dados da República Helénica – Grecia en Chile, a emigração dos 

gregos em direção ao Chile aconteceu entre os anos de 1880 e 1924. Esse período foi 

um estágio de grandes conflitos na Grécia, mas, não apenas nesses anos, pois a corrente 

de emigração continuou sendo forte nos anos subsequentes. Portanto, surgiu a primeira 

comunidade helênica, onde os primeiros registros foram datados da imprensa chilena da 

época, o ‘El Mercurio’ de Antofagasta (região primordial dos gregos ao norte do Chile); 

segundo o jornal, entre os anos de 1920 e 1935 existiam cerca de 400 gregos na 

cidade
19

. Grande parte dos emigrantes gregos se dedicou a trabalhos na agricultura, 

comércio e mineração (a minoria). 

 

Tabela 1: Cuadro 1 – motivaciones para emigrar. Fonte: “Griegos en Chile” – página 41. 

                                                           
19 Existe uma história que pode ser encontrada no site da coletividade helênica do Chile que fala sobre o 

primeiro grego, de fato, que chegou com Pedro de Valdívia no ano de 1540; logo, no ano de 1565 outros 

gregos chegaram e formaram uma pequena comunidade com cerca de vinte gregos.  

MOTIVO ADUCIDO Número de personas 

1. Deseo de progresar 341 

2. Acuerdo tomado por la familia 102 

3. Por conocer otros países 6 

4. Por causa de las guerras 201 

5. Porque habían emigrado otros del lugar 120 

6. Porque emigraron familiares antes 291 

7. Para contraer matriomonio 21 

8. Para no ser reclutado em las FFAA turcas 7 

9. Por haberse casado com griego (a) 29 

TOTAL CASOS AVERIGUADOS 1118 



64 
 

 
 
 

A tabela acima extraída do livro “Griegos en Chile” mostra uma pesquisa 

quantitativa realizada pelos autores Alejandro Zorbas D. e Nikiforos Nicolaides 

mostrando os motivos principais dos gregos que escolheram emigrar para o Chile; logo 

se pode perceber que grande parte dos emigrantes dispunha do anseio de progredir 

(financeiramente e socialmente) visto que a Grécia passou por períodos tenebrosos em 

seus pós-guerras. Outro motivo que se pode perceber e logo identificar como primordial 

é por apresentarem familiares que já haviam emigrado antes; pode-se lembrar da 

história do senhor Eustaquio na Argentina que foi em busca de seus tios. Assim como as 

motivações para a emigração o livro traz uma tabela com a faixa etária dos gregos que 

chegaram ao Chile no século XX. 

 

Grupos 

etários 

Hombres % Mujeres % Total 

0-15 14 1,4 20 16 34 

16-20 137 13,8 12 9,6 149 

21-25 256 25,8 25 20 281 

26-30 240 24,2 27 21,6 267 

31-35 122 12,3 6 4,8 128 

36-40 95 9,6 14 11,2 109 

41-45 62 6,2 5 4 67 

46-50 37 3,7 4 3,2 41 

51-55 12 1,2 5 4 17 

56-60 9 0,9 4 3,2 13 

61-65 3 0,3 1 0,8 4 

66+ 6 0,6 2 1,6 8 

TOTAL 993 100 125 100 1118 

 

Tabela 2: Cuadro 2 – Inmigrantes griegos según grupos etários al ingresar en Chile. Fonte: “Griegos en 

Chile” – página 45. 

Mais uma vez os dados mostram-se característicos, visto a porcentagem de 

homens e mulheres que emigraram para o Chile e suas respectivas idades. Grande parte 

dos emigrantes do sexo masculino estava entre vinte e um e vinte e cinco anos de idade; 

já as emigrantes do sexo feminino estavam entre os vinte e seis e trinta anos. Ou seja, 

idades socialmente produtivas que poderiam facilmente se adaptar a um novo país 

dentro do contexto da emigração; o que chama a atenção são os indivíduos com uma 

idade avançada (para a época), principalmente os homens que sofreriam um pouco mais 



65 
 

 
 
 

para se adaptar com relação ao trabalho, mas muitas vezes vinham antes para preparar a 

chegada da família num futuro próximo. 

3.2 – A importância da coletividade grega e a identidade dos gregos em 

Santiago 

 

No decorrer deste tópico pode-se perceber o papel importante que a coletividade 

desenvolve como instituição na cidade de Santiago; porém, é preciso compreender 

como aconteceu a ideia de coletividade helênica e o que isso implicou na sociedade 

grega-chilena. 

O Chile é um país que recebeu muitos emigrantes gregos no final do século XIX 

e no decorrer do século XX; um país que recebe um grande fluxo de emigrantes tem a 

tendência de desenvolver um número considerável de coletividades (exemplo de Buenos 

Aires). Existem seis coletividades helênicas no Chile, divididas em diversas regiões do 

país. Dentre as principais pode-se citar a Sociedad Helénica de Antofagasta, localizada 

na Rua Antonio José de Sucre 462, Antofagasta, Chile, foi a primeira e é a mais antiga 

associação criada no Chile. A cidade de Antofagasta abrigou um número relevante de 

gregos que chegavam ao país na época do fluxo migratório. A chegada dos emigrantes 

era intensa e a cidade de Antofagasta havia se tornado um polo comercial, 

administrativo e industrial; com isso, um grupo de gregos com a ajuda do Cônsul Geral 

Honorário da Grécia em Santiago, Juan D. Saridakis, fundaram em 20 de setembro de 

1916 a Sociedad Helénica de Socorros Mutuos. (ZORBAS, Alejandro. NICOLAIDES, 

Nikiforos. 2010). A coletividade de Antofagasta possui aulas de danças gregas e de 

grego moderno, com o objetivo de preservar a cultura; além das atividades realizadas 

dentro do espaço físico, a coletividade é ativa nas redes sociais, onde busca disseminar a 

cultura grega, além de mantê-la preservada.  

Outra coletividade importante é a Colectividad Helénica de Valparaíso, 

localizada na Rua J. J. Latorre 57, Recreo, Viña del Mar. Fundada em  8 de maio de 

1932 por um pequeno grupo de residentes gregos que ansiavam pela reunião e 

socialização entre os gregos residentes em Viña del Mar e Valparaíso. A coletividade 

realizou importantes trabalhos na região, como a fundação de um Mausoléu Helênico; 

uma escola básica com o nome de “Escuela Grecia”, fundada em 1957, que desde essa 

época dispunha do objetivo de desenvolver atividades que fossem relacionadas à Grécia, 



66 
 

 
 
 

como o ensino do idioma grego, danças típicas e música folclórica grega. O colégio está 

localizado na Avenida Pedro Montt N°2327, Valparaíso, V Región. Ao mesmo tempo, 

foi criado em 27 de fevereiro de 1997 o Centro de Estudos Helênicos dentro da 

Universidade de Playa Ancha de Valparaíso; com o objetivo de estudar mais afundo a 

cultura helênica e o idioma grego num geral. A região chamou a atenção pelas 

atividades e pela presença grega que foi desenvolvido o Consulado Honorário da Grécia 

em Valparaíso, no ano de 2007. Ou seja, a região possui uma comunidade ativa que 

vem desenvolvendo desde o ano de 1932 atividades que agregam gregos e não gregos 

com o intuito de celebrar principalmente a cultura helênica. 

Seguindo para a capital Santiago com a coletividade mais ativa do país, assim 

como a mais popular. A Colectividad Helénica de Santiago está localizada na Avenida 

República, 41, Santiago, Chile e foi fundada primordialmente em 1918 como Sociedad 

Helénica de Socorros Mutuos, porém ela foi convertida a Colectividad Helénica em 

1945, com cento e catorze sócios em seus primeiros registros; e o número de gregos-

chilenos e gregos que emigraram para a capital Santiago cresceu visto duas 

problemáticas: a Segunda Guerra Mundial que trouxe uma grande população grega para 

a América do Sul, onde os gregos foram se distribuindo de acordo com o que mais os 

chamava a atenção (a família que já estava instalada em alguma região específica, ou o 

clima de determinada região, ou as oportunidades financeiras de cada metrópole). O 

segundo problema eram os gregos e descendentes de gregos das comunidades do norte 

(Antofagasta, por exemplo) que buscavam por uma melhor condição de vida, assim 

como melhores oportunidades na capital. (ZORBAS, Alejandro. NICOLAIDES, 

Nikiforos. 2010).  

A Colectividad Helénica de Santiago é presidida (desde 10/09/2017) pela María 

Teresa Marinakis, trinta e nove anos, nascida em Santiago, com pai filho de gregos e 

espanhóis, e a mãe chilena. A família de María possui uma tradição dentro da 

coletividade helênica em Santiago, pois seu avô (grego e pai de seu pai) foi o presidente 

da coletividade por trinta anos; assim como importância para o Chile, pois foi 

presidente da federação da frota terrestre de toda a cidade de Santiago. 

 



67 
 

 
 
 

Quando se pensa em gerações, María é a terceira geração que procura manter a 

cultura e a identidade grega (dentro e fora da coletividade helênica):  

Todos aqui procuramos manter a cultura acesa e a identidade 

preservada; nós da coletividade nos conhecemos desde pequenos, 

desde jovens e isso faz com que cheguemos à idade adulta e 

procuremos fazer um bom trabalho que foi passado de pai para filho, 

de mães para filho, etc. 

O que se nota é a preocupação de María como presidente e descendente de 

gregos, em transformar a coletividade helênica em algo maior do que um “simples 

casarão para gregos”; o objetivo da presidente é “dar um sentido mais cultural a esta 

‘casona’”, como a mesma salientou. Pois, notou-se que a coletividade helênica de 

Santiago estava perdendo seus membros e familiares dos antigos descendentes gregos, e 

isso está relacionado com alguns fatores: a perda de sentido da identidade grega, ou 

seja, se essa reflexão fosse verbalizada, seria algo como “o significado, o sentido de ser 

grego que o meu descendente percebia na época em que a coletividade foi criada, já não 

faz mais sentido dentro da minha vida”. Outro fator é o bairro em que a coletividade 

está localizada ser extremamente universitário e isso implicar no estar presente dentro 

da coletividade, pois a presidente afirma não querer focar apenas nos gregos e 

descendentes, já que ela abriu a coletividade aos filo-helênos para que estes 

participassem das atividades promovidas dentro da coletividade. A coletividade oferece 

curso de grego moderno para três níveis de adultos e um nível para as crianças, assim 

como aulas de danças típicas gregas. As aulas são abertas aos membros da coletividade 

helênica, aos filo-helenos e ao público em geral. Além das aulas do idioma grego, a 

coletividade oferece aulas de danças típicas gregas para crianças e adolescentes. Além 

das aulas, a coletividade dispõe um espaço reservado para a literatura grega; uma 

pequena biblioteca que traz as histórias da cultura helênica como um todo, desde a 

Grécia Antiga até a Grécia Moderna, como mostra as imagens abaixo: 



68 
 

 
 
 

 

Imagem 22: Entrada da biblioteca no ‘casarão’ da coletividade helênica. Fonte: arquivo pessoal. 

 

Imagem 23: Estante da biblioteca da sociedade helênica. Fonte arquivo pessoal. 

A presidente tem uma visão distinta sobre a coletividade em geral; a ideia é 

semelhante à ideia de Mario Sideris de Porto Alegre, onde a coletividade é algo aberto 

para a divulgação da cultura e não algo fechado para os descendentes e imigrantes. 

Segundo María Teresa:  

Tem-se que nutrir de gente que ama a cultura grega, não somente os 

descendentes. Essa casa nunca havia sido aberta ao público, e nós 

abrimos e fizemos um evento na rua, simplesmente para termos 

alguma atividade e logo se tornou uma festa grega com cerca de 

duzentas e cinquenta pessoas. 

A unidade sólida da identidade grega não existe dentro da lógica da filosofia de 

governo de María Teresa Marinakis, assim como em relação a Mario Sideris; pois: 

“Buscamos, construímos e mantemos as referências comunais de nossas identidades em 

movimento – lutando para nos juntarmos aos grupos igualmente móveis e velozes(...)”. 



69 
 

 
 
 

(Bauman, 2005). E ainda dentro da ideia de Bauman sobre as identidades, percebe-se: 

“No admirável mundo novo das oportunidades fugazes e das seguranças frágeis, as 

identidades ao estilo antigo, rígidas e inegociáveis, simplesmente não funcionam”. 

(Bauman, 2005). Ou seja, aquela ideia da identidade do imigrante na metade do século 

XX que fundou a coletividade com um propósito único de estar em comunhão com as 

pessoas da mesma nacionalidade em um país estrangeiro é transformada ao longo dos 

anos em um local específico de preservação cultural que agrega pessoas fora do ciclo 

restrito e específico grego, abrindo oportunidades e ressignificando o sentido da 

identidade grega; pois, em um único espaço é possível juntar pessoas de diferentes 

identidades em prol da preservação da memória de uma única cultura específica e 

milenar.  

O exemplo foi a ‘Bousoukiada’, uma noite de taverna grega no dia 07 de julho, 

as 21h00min, no ano de 2018, aberto ao público não grego e grego. O evento consistia 

em arrecadar fundos para futuros projetos da coletividade, além de promover a cultura 

nas mais diversas formas. A festa grega foi realizada nas próprias dependências da 

Coletividade Helênica, na Av. República, 41 – Santiago. 

 

Imagem 24: Placa de boas vindas a Bousoukiada no salão da Coletividad Helénica de Santiago. Fonte: 

arquivo pessoal. 

O evento em questão proporcionou aos convidados uma noite típica das tavernas 

gregas; músicas e danças gregas promovidas pelos próprios membros da coletividade, 

comida típica feita pelos membros da coletividade nas próprias dependências do edifício 

da coletividade. Os ingressos eram individuais e custavam dez mil pesos chilenos para 

quem comprasse no dia, ou no dia anterior; seis mil pesos na pré-venda e para as 



70 
 

 
 
 

crianças, alunos da classe de grego moderno e sócios da coletividade, até o dia 5 de 

julho; e oito mil pesos para que comprasse na pré-venda, mas que não estava em 

nenhum dos tópicos mencionados acima, ou seja, os “agregados”. Qualquer pessoa que 

aderisse ao ingresso tinha direito a um Gyro
20

 e uma bebida a sua escolha, sendo vinho 

ou cerveja. 

 

Imagem 25: Ingresso da Fiesta Griega Bouzoukia. Fonte: arquivo pessoal. 

 

 

Imagem 26: Um dos membros da coletividade helênica de Santiago se apresentando na noite da 

Bouzoukia. Fonte: arquivo pessoal. 

                                                           
20

  Lanche rápido grego composto de carne bovina e suína assadas em um forno vertical (churrasquinho 

grego) servido no pão pita. Os acompanhamentos consistem em cebola, tomate, batatas fritas, tzatziki 

(molho grego de pepino, azeite, alho e iogurte grego). O prato típico grego é semelhante ao Shawarma 

árabe. 



71 
 

 
 
 

A noite foi marcada pela preservação da memória dos gregos emigrantes que 

fundaram aquela coletividade com a pretensão de reunir em um espaço único os seus 

irmãos de pátria; dentro da dinâmica atual em que a coletividade se encontra, não 

apenas os filhos e netos desses mesmos emigrantes estão presentes, como também 

àqueles que aderiram à cultura helênica com admiração e respeito. 

 

Imagem 27: Grupo de danças gregas tradicionais da coletividade helênica de Santiago. Fonte: arquivo 

pessoal.  

 

 

Imagem 28: Quadro de um casal grego com vestimentas típicas que servem de base para a confecção das 

roupas da coletividade. Fonte: arquivo pessoal 

E pode-se perceber que a comunidade grega em Santiago é extremamente viva e 

ativa, visto que, como já mencionado acima sobre o livro “Griegos en Chile”, lançado 



72 
 

 
 
 

no dia 13 de dezembro de 2010, dos autores Alejandro Zorbas D. e Nikiforos 

Nicolaides, no Auditório da Universidade das Américas de Santiago, Chile. A obra é de 

extrema relevância e teve uma ampla repercussão nos meios de imprensa chilenos, onde 

foi apresentada pela Diretora do Centro de Estudos Helênicos da Universidade de Playa 

Ancha de Valparaíso, a Professora Doutora Marina González Becker. O evento ainda 

contou com a presença de representantes de todos os organismos helênicos e de 

importantes intelectuais do meio universitário do Chile, segundo nota da Sacra 

Arquidiocese de Buenos Aires.
21

 A obra é composta por histórias, memórias, vivências, 

ocupações do espaço chileno, identidade cultural, entre outros temas; ele retrata os 

imigrantes gregos que chegaram ao Chile em meados do século XIX até o fim do século 

XX.  

O livro “Griegos en Chile” se originou com a ideia de trazer um ponto de vista 

histórico social a um quadro menos importante incompleto possivelmente representativo 

da vida dos gregos que emigraram e se estabeleceram no Chile durante os séculos XIX e 

XX. Segundo o autor, do total dos imigrantes da primeira geração, o maior número 

procede de áreas rurais tradicionais e tem-se o conhecimento de que esse meio rural a 

educação formal não é percebida como um instrumento de mobilidade ocupacional e de 

ascensão, onde as crianças abandonam cedo a escola e começam a trabalhar nas 

plantações agrícolas e pastorais de outras famílias e em suas próprias casas, e dentro 

dessa dinâmica, os filhos desses pequenos trabalhadores migram para a capital chilena, 

Santiago, em busca de uma melhor condição de vida e novas oportunidades; esse 

movimento foi percebido e salientado no começo do capítulo na cidade de Antofagasta. 

Ainda falando sobre a coletividade e a relevância dela para a manutenção da 

identidade helênica, pode-se perceber o papel que a mesma vem desenvolvendo dentro e 

fora da coletividade. E dentro disso, a comunidade helênica vem retomando a posse de 

um espaço que a mesma vinha perdendo com o decorrer do tempo investindo em 

variadas áreas fazendo com que a identidade grega esteja em pauta novamente. A 

presidente María comenta sobre o orgulho que sente de sua família ‘Marinakis’, por 

terem saído da Grécia, sem destino e em um pequeno barco e, quando chegaram ao 

Chile, refizeram suas vidas e sempre mantiveram a identidade grega viva; já são mais de 

vinte e seis descendentes desde a chegada da família ‘Marinakis’ que continuam 

mantendo a identidade grega ativa e a coletividade funcionando. É importante ressaltar 

                                                           
21

 https://ecclesia.org.br/news/apresentacao-do-livro-gregos-no-chile/ 

https://ecclesia.org.br/news/apresentacao-do-livro-gregos-no-chile/


73 
 

 
 
 

novamente como a restauração promovida por uma liderança feminina (o que é algo 

diverso) retomou as esperanças da coletividade e dos sócios e não sócios. María Teresa 

ainda salienta que: “essa mudança viria de alguém mais jovem, sem a influência dos 

homens idosos que acreditam controlar a coletividade até os dias de hoje”. A história da 

presidente é diversa, pois a mesma não fala fluentemente grego, o que dentro da 

comunidade grega é vista de forma negativa, pois apenas gregos e descendentes de 

gregos falam o idioma. O que mostra a importância das mulheres gregas (as principais 

disseminadoras da cultura) dentro do papel social do indivíduo, como Tsolidis (2003) 

define:  

By interviewing Greek-identified women living in Australia and 

Canada, and some born in these countries now living in Greece, the 

intention has been to explore the role of the maternal in the production 

of diasporic identities as irrevocably the product of several 

interlocking histories and cultures.
22

 

Portanto, percebe-se que pelo fato de sua mãe ser de origem espanhola e também ser o 

modelo que compôs a identificação cultural e social de María, a mesma 

criou/desenvolveu a paixão e a identificação após o primeiro processo de construção, ou 

seja, María já se identificava como indivíduo social e cultural de raízes chilenas – ela 

mora na cidade de Santiago e vive como uma chilena – logo, a paixão e a identidade 

pessoal desenvolvida com relação à cultura grega são pós-amadurecimento social e 

cultural. A influência grega que faz parte do ser social de María foi se desenvolvendo 

depois da sua primeira identidade base, o que movimentou sua nova formação 

identitária sobre a lente cultural grega, portanto pós-moderna e flutuante, como Stuart 

Hall definiu. 

                                                           
22 Entrevistando mulheres identificadas como gregas e que vivem na Austrália e no Canadá, e algumas 

nascidas nesses mesmos países que agora vivem na Grécia, a intenção tem sido explorar o papel maternal 

na produção de identidades diaspóricas como irrevogavelmente o produto de várias histórias e culturas 

entrelaçadas. 



74 
 

 
 
 

 

Imagem 29: María Teresa Marinakis em sua cadeira presidencial. Fonte: arquivo pessoal. Autorizada o 

uso de imagem pela entrevistada. 

 Ainda assim, o pai de María (como foi salientado a pouco) foi presidente da 

coletividade por alguns anos, o que também não serviria de tamanha “influência” para a 

mesma chegar ao cargo de presidente; em verdade, o amor que María desenvolveu pela 

cultura grega fez com que a mesma se mobilizasse e desenvolvesse um sentimento de 

mudança e renovação. Dentro dessa ideia María passou a ocupar a cadeira de presidente 

da Coletividade Helênica de Santiago. 

Para tanto, a partir do que Bauman fala em sua obra “Identidade”, pode-se 

pensar a ideia de “identidade da subclasse”, que segundo o autor, “é a ausência de 

identidade, a abolição ou negação da individualidade, do “rosto” – esse objeto do dever 

ético e da preocupação moral”. (Bauman, 2005). Ou seja, é a exclusão do que se pode 

interpretar como um lugar comunitário, social, onde as identidades seriam definidas, 

moldadas e aceitas ou não aceitas. A fala de Bauman dentro do conceito de identidade e, 

especificamente, “identidade de subclasse” faz com que se pense sobre a força de uma 

identidade bem desenhada e definida, pois como Stuart Hall salienta que o poder de 

uma identidade nacional e toda a construção que é feita em torno desse assunto, 

Bauman mostra o paralelo do que seria o oposto da identidade nacional. Salientando a 

importância e ao mesmo tempo a problemática dessa classificação, visto que ela 

representa a ausência da identidade, no sentido dela ser negada; e a partir disso a 

identidade do indivíduo se torna algo irrelevante (especialmente para o espaço social), 

visto que o mundo globalizado em que os indivíduos se encontram requer, 

necessariamente uma identidade construída e definida (mesmo que o indivíduo pós-



75 
 

 
 
 

moderno possua mais de uma identidade, como cita Hall), pois a partir disso o ser 

humano passa a encontrar o seu espaço social e as pessoas com quem se “pode” 

relacionar.  

Isso faz com que se pense no trabalho de Tsolidis (2003) com relação às 

mulheres que possuem a dúvida de serem gregas ou não gregas, pois, “Many of these 

women described metaphorical or actual journeying, when prompted to explain the 

reasoning behind the label they had created for their cultural identification.”.
23

 Ou seja, 

as mulheres que participaram da pesquisa criaram rótulos para se identificarem 

culturalmente e socialmente, e é sobre essa temática que Bauman e Hall comentam 

quando relacionamos o mundo pós-moderno e as identidades sociais.  

Portanto, neste capítulo foi possível compreender a coletividade grega localizada 

na cidade de Santiago; onde assim como em Buenos Aires, São Paulo e Porto Alegre, 

cada uma com o seu modo particular de enxergar e disseminar a cultura grega. 

 
 

 

 

 

 

 

 

 
 

                                                           
23 Muitas dessas mulheres descreveram suas jornadas de forma metafórica ou real, quando se solicitou a 

explicação do raciocínio por trás do seu rótulo criado para a sua identificação cultural. 



76 
 

 
 
 

Considerações Finais 
 

Pode-se afirmar que a imigração grega está presente nas sociedades mundiais de 

diversas maneiras, a partir do processo apresentado no trabalho, alguns pontos 

específicos contidos são diversos dentro de cada uma das coletividades e cidades por 

onde a pesquisa se estendeu. Pode-se perceber o quanto a perpetuação da identidade 

(dentro da cultura) é importante, pois a cultura é uma modeladora das emoções dos 

seres humanos, e, a partir dessa ideia, conclui-se como as vivências dos imigrantes e 

descendentes gregos são diversas; cada um com sua respectiva história, construída por 

um mesmo denominador comum: a identidade grega. Essa dinâmica é importante em 

referência às sociedades que foram exploradas mostrarem-se diversas dentro de uma 

mesma cultura disseminada em diferentes polos, por diferentes características de gregos, 

pois o processo de emigração proporcionou um agrupamento de pessoas de diferentes 

regiões da Grécia que se situaram em um só lugar. E a partir desse encontro de gregos 

de diferentes regiões, foram fundadas as coletividades helênicas com a cultura base 

grega e algumas especificações de regiões diversas. São Paulo, Porto Alegre, Buenos 

Aires e Santiago, são cidades que compõem a América Latina como um todo, são 

cidades cosmopolitas que receberam inúmeras nações com inúmeras identidades 

culturais, porém dentro dessas metrópoles os gregos se destacaram na construção física, 

social e cultural, conquistando o seu espaço e fazendo a diferença para a cultura ‘mãe’ e 

a nova cultura que estava se formando.  

No contexto do trabalho foi possível observar, a partir de relatos de gregos 

imigrantes e descendentes gregos, que o papel da coletividade foi fundamental para a 

construção do espaço social; o objetivo das coletividades helênicas no século passado 

era de promover um espaço físico e social para os imigrantes poderem se relacionar, as 

chamadas associações que manteriam os emigrantes inseridos dentro da cultura grega 

nesse novo espaço social, além promoverem a “defesa do imigrante” recém-chegado. 

Atualmente, os objetivos das coletividades é promover a cultura viva dentro do espaço 

social que um dia as coletividades construíram; o ponto essencial para a compreensão 

do que as associações helênicas representam nos dias de hoje é justamente uma das 

hipóteses do trabalho. As coletividades representam a resistência, a manutenção e a 

perpetuação da cultura helênica; é a paixão pela cultura que move todos aqueles que 

fazem parte das coletividades. De fato é um árduo trabalho manter a cultura de um povo 



77 
 

 
 
 

europeu dentro da América do Sul, principalmente no Mundo pós-moderno em que as 

coletividades estão inseridas (Hall, 2019), porém estas instituições cumprem com um 

papel primordial que merece uma valorização, visto que estes perpetuam a memória de 

seus pais, mães, avôs e avós. Como Stuart Hall define as identidades no mundo pós-

moderno estão pairando no ar, e com essa ideia existem muitos atrativos para as nossas 

identidades de um modo geral, portanto quando as coletividades expressam a 

dificuldade de se manterem com sócios que fazem parte do contexto da identidade 

grega, uma das razões é a dificuldade de se identificar como descendente grego abrindo 

mão da sua nacionalidade (brasileira, argentina ou chilena). Dessa forma, grande parte 

dos entrevistados se identifica com a nação que está inserida (brasileiro, argentino e 

chileno), porém, suas raízes fazem com que os mesmos desfrutem de ambas as culturas. 

Não existe uma “crise de identidade social”, existe uma separação do ambiente em que 

os indivíduos se inserem, no sentido de não ser grego social e culturalmente o tempo 

todo, mas conseguir dividir com a sua nacionalidade presente. O que possibilita outro 

questionamento sobre a cultura influenciar os sentimentos dos indivíduos, onde as 

tradições (pessoais e culturais) merecem/devem ser mantidas, ou a cultura local onde o 

indivíduo habita é aquela que é “válida”. 

O trabalho permitiu resgatar a memória dos imigrantes e descendentes gregos 

fazendo com que os mesmos possam relatar suas experiências pessoais, ou familiares do 

processo de imigração, pois muitos dos entrevistados apenas nasceram dentro do novo 

país, mas as raízes são gregas. Dentro disso, outra hipótese que pôde ser comprovada é a 

cultura helênica se esvair dependendo das relações entre os descendentes gregos de cada 

região com pessoas de outras nacionalidades, deixando de certa forma a cultura helênica 

para trás; para tanto, a coletividade é a principal fonte que precisa reunir forças para ser 

capaz de manter o indivíduo dentro das “asas da cultura”, trazendo-o para perto da sua 

base cultural. O processo quem vem sendo feito (principalmente em Santiago e em 

Buenos Aires) demonstra certa preocupação com essa dinâmica, onde as pessoas estão 

se desconectando das suas raízes culturais e abrindo mão de mantê-las vivas; para tanto, 

a Colectividad Helénica de Santiago e o Instituto Incorporado Colectividad Helénica 

abriram as portas para as outras nacionalidades que queiram adentrar ao universo 

helênico, os chamados filo-helenos (admiradores da cultura grega).  

Um ponto fundamental é a participação das mulheres na disseminação e 

preservação da cultura helênica; no decorrer do trabalho, percebe-se que elas são 



78 
 

 
 
 

naturalmente as protagonistas do processo da identidade cultural e preservação da 

memória. Outro fator que permite com que se pense dessa maneira é o exemplo da 

família de Mario Koutsovitis e da família de Maria Marinakis, onde esta foi inserida na 

cultura grega posteriormente, além da ligação com a cultura grega ser algo afastado por 

conta da figura paterna, que trabalhava fora de casa e muitas vezes não conseguia 

disseminar de forma natural a cultura. A família de Mario K., por outro lado, pai e mãe 

são de origem grega, o que possibilitou que o mesmo fosse inserido desde criança no 

idioma e nas tradições culturais.  Portanto, quando Maria ocupa o cargo de presidente da 

coletividade de Santiago, ela volta a ocupar um lugar que é de direito dela, das mulheres 

gregas, onde a mesma promoverá a cultura helênica dentro de sua casa, com seus filhos 

que desde crianças veem sendo ensinados a amar e promover a preservação desta 

cultura. 

Esse movimento das mulheres é fundamental dentro do processo da preservação 

da identidade grega; quando Tsolidis (2003) explora a identidade das mulheres gregas 

que habitam na Austrália e Canadá, estas declaram que a influência das mães dentro de 

casa fez a diferença no contexto identitário, onde grande parte das entrevistadas se 

coloca como gregas-canadenses, ou gregas-australiana, ou seja, a influência das mães 

dentro da sociedade mostra grande intervenção das protagonistas do trabalho; ademais, 

os dados se repetem no trabalho apresentado, onde grande parte dos entrevistados e 

entrevistadas com mães gregas demonstram uma maior proximidade com a cultura 

adotaram mais facilmente e aprenderam a amar e a se identificar como gregos (as). 

Quando se fala do processo de imigração grega é memorável colocar em pauta 

que a Grécia viveu, por muitos anos, o domínio do Império Otomano, e que dentro 

desse período muitos cidadãos gregos deixaram o país; a Grécia também sofreu com a 

Primeira e a Segunda Guerra Mundiais de forma indireta, mas o que culminou na saída 

da população foi à pobreza e a fome. Ademais, uma última motivação foi a Guerra Civil 

grega, pós Segunda Guerra Mundial, um conflito que impulsionou ainda mais a saída da 

população. A Grécia é um país com uma história mundial, que contribuiu para a 

formação do que existe hoje dentro da política, economia, sociedade civil, entre outros 

polos; mas, que sofreu por anos com problemas internos de dominação turca e guerras 

mundiais. Percebe-se a relevância contida neste trabalho, quando o mesmo se mostra 

como uma busca constante com relação à identidade social helênica fora da Grécia; e 

para responder este processo, é necessário estudar o processo imigratório feito pelos 



79 
 

 
 
 

imigrantes gregos em busca de preservar a memória cultural grega. Além de contribuir 

com relação à emigração grega especificamente, mostrando os protagonistas deste 

trabalho em diferentes regiões da América do Sul. A bibliografia com relação ao tema 

foi mais explorada pelos argentinos e chilenos; no Brasil, o tema ainda aparece de forma 

tímida  quando comparada. Isso se deve muito pela influência das coletividades na 

Argentina e no Chile na promoção da preservação da cultura helênica, como foram 

salientadas no decorrer do trabalho, ambas as coletividades (chilena e argentina) 

possuem grande influência dentro do espaço social em que estão inseridas na sociedade, 

abrindo caminho para que o tema seja explorado de forma mais profunda em todo o 

contexto emigratório. Ademais, na Argentina, principalmente, a dança é extremamente 

característica com relação à preservação da memória cultural grega com a realização de 

tavernas gregas, shows e aulas de dança oferecidas por professores que estudaram na 

Grécia a temática da dança tradicional helênica, como exemplo salientado no trabalho, 

Mario Sideris e Mario Koutsovitis.  

É importante ressaltar que a emigração é um fenômeno social que envolve 

diversos aspectos e dimensões da vida dos indivíduos, ressaltando a ambiguidade de ser 

benéfico ou não, uma vez que pode gerar danos ou benefícios para aqueles que realizam 

esse movimento. Convém, portanto que maiores estudos sobre migrações sejam 

realizados para que cada vez mais se potencialize a bibliografia disponível sobre o tema. 

Compreender os fenômenos migratórios é parte do comportamento humano e 

grupal e de suma importância para as esferas sociais e políticas mundialmente, uma vez 

que movimentos e deslocamentos provocam mudanças nos territórios nos quais ocorrem 

em quantidade significante. O principal objetivo dessa pesquisa é contribuir como base 

bibliográfica e fornecer dados para os estudos sobre a emigração internacional, de 

extrema importância econômica, política e sociológica, além da emigração grega ser um 

processo pouco estudado, mas que possui uma relevância para os países da América e 

suas metrópoles. 

Deste modo, todo imigrante possui o anseio de voltar a sua terra natal, por mais 

árduo que seja o processo; o procedimento de adaptação e inserção em um novo país 

pode ser doloroso, portanto a comunidade emigrante recorre aos temas centrais 

explorados no decorrer do trabalho – a preservação da identidade cultural e social, ao 

resgate da memória da comunidade social (os emigrantes) e a magnitude das 

coletividades helênicas na continuidade de todos os segmentos. 



80 
 

 
 
 

Portanto, acredita-se que este trabalho cumpriu com os objetivos principais de 

resgatar a memória do imigrante/descendente grego, uma vez que é possível explorar a 

questão da identidade, buscando as histórias de vida pessoais do grupo; por meio da 

ativa participação e visitação realizada às coletividades helênicas de Porto Alegre, 

Buenos Aires e Santiago, que abriram as portas para mostrar o trabalho que vem sendo 

realizado de forma sistemática e extremamente transparente. Os descendentes devem 

dar continuidade ao trabalho que começou no século passado ao passo que a 

remodelação de como praticar este trabalho vem sendo o desafio a ser superado dentro 

das coletividades helênicas. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 



81 
 

 
 
 

BIBLIOGRAFIA 
 

AKÇAM, Taner (2006). A Shameful Act: The Armenian Genocide and the Question 

of Turkish Responsibility. 

APRILE, Sylvie. Exilé(e)s et migrant(e)s trasatlantiques: histoires entremêlées, 

historiographies parallèles, Almanack, 2017 Guarulhos. Disponível em: 

<http://www.scielo.br/pdf/alm/n17/2236-4633-alm-17-3.pdf> 

BAUMAN, Zygmunt. Identidade. Rio de Janeiro: Zahar, 2005. 

BAENINGER, R.; BÓGUS, L.; MAGALHÃES, L. Migrantes e refugiados sul-sul na 

cidade de São Paulo: Trabalho e espacialidades. In: Migrações Sul-Sul. Realização: 

FAPESP – Fundação de Amparo à Pesquisa do Estado de São Paulo; CNPq – Conselho 

Nacional de Desenvolvimento Científico e Tecnológico; Projeto Temático Observatório 

das Migrações em São Paulo – Nepo/Unicamp, 2018 (2ª edição).  

BECKER, Howard. Segredos e Truques da Pesquisa. Tradução: Maria Borges. 

Editora Zahar, 2007. 

BÓGUS, L. M. M.. Italianos para o Brasil, Brasileiros para a Itália: dois momentos 

da imigração internacional. In: Paviani, Jayme e Dal Ri Jr., Arno. (Org.). 

Globalização e Humanismo Latino. Porto Alegre/RS: Ed. PUC/RS, 2000, v., p. -. 

______________. Migrantes Brasileiros Na Europa Ocidental: Uma Abordagem 

Preliminar. In: UNICAMP. (Org.). EMIGRAÇÃO E IMIGRAÇÃO 

INTERNACIONAIS NO BRASIL CONTEMPORÂNEO. 1ª ed. CAMPINAS: 

UNICAMP, 1996, v. p. -. 

______________. O Brasil como destino das migrações internacionais recentes: 

novas relações, possibilidades e desafios. Ponto-e-Vírgula (PUCSP), v. 1, p. 126-145, 

2015. 

BÓGUS, L. M. M.; FABIANO, M. L. A.. O Brasil no Contexto das Migrações 

Internacionais Recentes. In: Leda Maria de Oliveira Rodrigues. (Org.). Imigração 

atual: dilemas, inserção social e escolarização Brasil, Argentina e EUA. 1ed.São Paulo - 

SP: Escuta Editora, 2017, v. 1, p. 17-40. 

https://pt.wikipedia.org/w/index.php?title=Taner_Ak%C3%A7am&action=edit&redlink=1
http://www.scielo.br/pdf/alm/n17/2236-4633-alm-17-3.pdf
http://lattes.cnpq.br/1210861529721065
http://lattes.cnpq.br/1210861529721065


82 
 

 
 
 

BOSI, Ecléa. Memória e Sociedade – Lembranças de Velhos, Companhia das Letrras, 

1994. 

CASTLES, S. (2005) Globalização, Transnacionalismo e Novos Fluxos Migratórios: 

dos Trabalhadores Convidados às Migrações Globais. s.l., Fim de Século. 

CASTLES, Stephen; MILLER, Mark J. The age of migration. New York: Guilford 

Press, 2003. 

Cervetto Carina, Contino Roxana y Suarez Liliana (2009). Inmigración griega en 

Argentina. XXVII Congreso de la Asociación Latinoamericana de Sociología. VIII 

Jornadas de Sociología de la Universidad de Buenos Aires. Asociación Latinoamericana 

de Sociología, Buenos Aires. 

COHEN R., 1997, Global Diasporas; An Introduction, Seatle, University of 

Washington Press. 

CONSTANTINIDOU, Vassiliki Thomas. Os Guardiões Das Lembranças: Memória E 

Histórias Dos Imigrantes Gregos No Brasil. São Paulo, 2009. 

DAMILAKAOU, María, 2001: “Comerciantes griegos en Buenos Aires: el caso de 

los “golosineros.” En: Estudios Migratorios Latinoamericanos, Año 16, Nro. 48. 

ELIAS, Norbert. O Processo Civilizador: Formação do Estado e Civilização, 

tradução brasileira de Ruy Jungmann, Rio de Janeiro, Jorge Zahar Editor, vol. 2, 1993. 

GIDDENS, Anthony. As consequências da modernidade. UNESP, São Paulo, 1991. 

HALL, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade. 12ª ed. Rio de Janeiro: 

Lamparina, 2019. 

___________. Cultural Identity and Diaspora. 1996. 

___________. Minimal Selves. In: Appignanesi, Lis (Ed.). The Real Me: Post-

modernism and the question of identity. ICA Documents 6. London The Institute of 

Contemporary Arts, 1987. 

HIRSCHON, Renée, 1999: “Identity and the Greek State: Same Conceptual Issues 

and Paradoxes.” 



83 
 

 
 
 

JONES, Delmos. Which Migrant? Temporary or Permanent? in GLICK-

SCHILLER, Nina; BASCH, Linda; SZANTON-BLANC, Cristina – Towards a 

transnational perspective on migration. The New York Academy of Sciences, New 

York, 645, 1992, p 217-225 

LE GOFF, Jaques. Memória – história. Trad. Bernardo Leitão e Irene Ferreira. In: 

Enciclopédia Einaud, v.1. Imprensa Nacional – Casa da Moeda, 1984. 

MARTINS, José de Souza. Sociologia da Fotografia e da Imagem. 2. Ed., 5ª 

reimpressão. Sã Paulo, Contexto, 2019. 

MARX, Karl & ENGELS, Friedrich. O Manifesto Comunista. 3ª edição, São Paulo, 

Global, 1988. 

POLLAK, Michael, Memória, Esquecimento e Silêncio – 1989 v.2 p. 3-15.  

PORTES, Alejandro – Economic sociology and the sociology of immigration: a 

conceptual overview, in PORTES, Alejandro (ed.), The economic sociology of 

immigration – essays on networks, ethnicity and entrepreneurship, NY, Russell Sage 

Foundation, 1995, pg. 1-41. 

___________ (2004) Convergências teóricas e dados empíricos no estudo do 

transnacionalismo imigrante. Revista Crítica de Ciências Sociais, nº 69, Outubro. 

SARMIENTO, Érica. Emigração e exílio, novas abordagens nos estudos 

migratórios: considerações sobre o artigo de Sylvie Aprile. Almanack, 

2017, Guarulhos, n. 17, p. 29-44, Dec.  2017. 

SASSEN, Saskia – The mobility of labor and capital: a study in international 

investment and labor flow, New York, Cambridge University Pres, 1988. 

SAYAD, Abdelmalek. O que é um imigrante? In: SAYAD, Abdelmalek. A imigração. 

São Paulo: EDUSP, 1998. p.45-72. 

SINGER, Paul. Migrações internas: considerações teóricas sobre o seu estudo. In: 

“Economia Política da Urbanização”. São Paulo: Editora Brasiliense; 1975.  

____________. Economia Política da Urbanização. São Paulo: Brasiliense, 1973 – A 

Guisa da Introdução: Urbanização e Classes Sociais. 



84 
 

 
 
 

TILLY, Charles – Transplanted Networks, in YANS-Mc LAUGHLIN (ed.), Virginia, 

Immigration Reconsidered, NY, Oxford, Oxford University Press, 1990, pg.79-95. 

TSOLIDIS (2003). MOTHERS, MEMORIES AND CULTURAL IMAGININGS. 

Επιθεώρηση Κοινωνικών Ερευνών, 110.  

VASCONCELLOS, H. D. Alguns aspectos da imigração no Brasil. Boletim do 

Serviço de Imigração e Colonização, n°3. São Paulo (Secretaria da Agricultura, 

Indústria e Comércio) 1941.  

ZORBAS, Alejandro. NICOLAIDES, Nikiforos. Griegos en Chile – Estudio Histórico 

y Social. Santiago, Chile Gráfica Andes, 2010.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 



85 
 

 
 
 

Anexo 

 

Roteiro de entrevista  

Nome completo; 

Nacionalidade; 

Habitante da cidade de; 

Portador do RG/CDI; 

Local e data da entrevista; 

Questões: 

1. Quais as razões e como você e sua família chegaram à cidade de São Paulo, 

Buenos Aires, Porto Alegre ou Santiago?  

2. Quantos imigrantes e descendentes existem na cidade e qual a relação deles com 

a coletividade grega? 

3. Como você se identifica na cidade onde vive? Existe algum tipo de conflito 

identitário? 

4. Qual a sua relação com a Coletividade Helênica? 

5. Você enxerga a identidade cultural helênica dentro e fora das Coletividades 

Helênicas? 

6. Como você enxerga a abertura da Coletividade a outras nacionalidades?  

7. Você acredita que a identidade cultural helênica está se perdendo com o passar 

dos anos? 

8. Quais as medidas de ação que a coletividade pode tomar para realizar a 

manutenção da cultura grega?  

9. Se possível, comente um pouco sobre você, sua história e a como você enxerga 

todos os processos culturais promovidos dentro e fora da coletividade. 

10. Qual a sua visão para o futuro da coletividade e da cultura helênica? 

 


