Pontificia Universidade Catélica de Sao Paulo - PUC-SP

Ana Cecilia Aragdo Gomes

ENTRE COMUNICOLOGIAS

Doutorado em Comunicacdo e Semiotica

Sao Paulo - SP

2020



> o
‘g AWET!?[T“{@@V

Pontificia Universidade Catélica De Sao Paulo — PUC-SP

Ana Cecilia Aragdao Gomes

ENTRE COMUNICOLOGIAS

Doutorado em Comunicacao e Semidtica

Tese apresentada a Banca Examinadora da Pontificia
Universidade Catolica de Sdo Paulo (PUC-SP), como
exigéncia parcial para obtencdo do titulo de DOUTOR em
(Comunicacdo e Semioética), sob orientagcdo da Profa. Dra.
Lucrécia D’ Alessio Ferrara.

Séo Paulo — SP

2020



Ana Cecilia Aragdo Gomes

ENTRE COMUNICOLOGIAS

Tese apresentada a Banca Examinadora da Pontificia
Universidade Cato6lica de Sdo Paulo (PUC-SP), como
exigéncia parcial para obtencao do titulo de DOUTOR em
(Comunicacdo e Semiotica), sob orientagdo da Profa. Dra.
Lucrécia D’ Alessio Ferrara

Aprovado em: / /

BANCA EXAMINADORA

Profa. Dra. Lucrécia D’ Alessio Ferrara (Orientadora)

Prof. Dr. Norval Baitello Janior (PUC-SP)

Prof. Ivo Saad Ibri (PUC-SP)

Prof. Dr. Rodrigo Petronio Ribeiro (FAAP - SP)

Prof. Dr. Thiago Machado Balbi (FMU — FIAM — FAAM - SP)

Prof. Dr. Willis Santiago Guerra Filho (PUC - SP)

Prof. Dr. Diogo Andrade Bornhousen (FAAP - SP)



Ao tempo e a davida



O presente trabalho foi realizado com apoio do
Conselho Nacional de Desenvolvimento Cientifico e Tecnoldgico (CNPQ)

Bolsa Doutorado no Pais

RA: 00177485



AGRADECIMETOS

A PUCSP e ao Programa de PoOs-Graduagdo em Comunicacdo e Semidtica pelo
acolhimento durante o periodo do Doutorado e pelo pronto atendimento nos momentos

criticos.

A Profa. Dra, Lucrécia D’Alessio Ferrara, que com muita paciéncia, respeito e cuidado

guiou-me pelos caminhos duvidosos da pesquisa.

Ao Prof. Dr. Norval Baitello Janior, por ter me apresentado a obra de Vilém Flusser e

motivado o inicio deste doutorado.

Ao Arquivo Flusser S&o Paulo, pela possibilidade de pesquisa no acervo e pelas
discussGes durante as reunides do grupo de estudos.

A Profa. Dra. Ane Shirley, pelo acolhimento e atencdo durante o estagio docéncia.

A Rodrigo Maltez Novaes, pelo apoio dado desde a primeira vez, em 2010, no Arquivo

Flusser, em Berlim.

Ao Prof. Dr. Gustavo Bernardo, pela disponibilidade e envio das cartas de Flusser com

Dora Ferreira e Milton Vargas.
Aos colegas do ESPACC — PUCSP, pelas trocas e amizade.

A minha familia, especialmente & minha mae, Ana Lucia, e minhas irmas, Aline e Isabele,

pelo amor e apoio incondicionais nessa trajetoria.
A Wagner Rodrigues, in memoriam, por tudo que vivemos e aprendemos juntos.

A Caio Augusto Moraes, por estar carinhosamente ao meu lado e ter tornado essa jornada

mais leve.

A J6 Souza, pela confianga e generosidade que me mantiveram firme na atividade

docente.



A todos os amigos e amigas, que percorreram comigo essa trajetoria e que, apesar dos
altos e baixos da vida, permaneceram ao meu lado e me suportaram em momentos

dificeis.

A todos que direta ou indiretamente compartilharam comigo um pouco de suas

experiéncias e foram importantes nesse processo de aprendizado.

Muito obrigada!



Nos estreitos limites a que nos coagem a gramatica

e a lei ainda podemos nos mexer.

Graciliano Ramos



RESUMO

Esta pesquisa estuda a comunicologia de Vilém Flusser a fim de saber como ela se
apresenta enquanto construcdo cognitiva, ética e estética da comunicacgdo. A pesquisa tem
por objetivo identificar as raizes conceituais da comunicologia de Flusser e verificar como
elas se relacionam para estabelecer pontos de contato e construir sua episteme da
comunicacdo. Nesse sentido, procura-se mapear 0S conceitos que constroem a
comunicologia de Vilém Flusser e suas construcfes e descontrugdes conceituais da
comunicacdo. A escolha da comunicologia ocorreu pelo fato de acreditar que se trata de
uma proposicao que possibilita considerar outro ponto de vista sobre a comunicagéo que,
sendo anterior a prépria cultura, constroi e engendra outras configuragdes culturais. A
analise do objeto empirico sera a obra publicada de Vilém Flusser e sera feita por meio
do método arqueoldgico desenvolvido por Foucault (2008) e Agamben (2010), para ser
possivel entender como a comunicologia amplia e inverte a ideia de comunicagdo como

mera trasmissao da cultura.

Palavras-chave: Comunicologia; Comunicacdo; Jogo; Duvida; Vilém Flusser.



ABSTRACT

This research is about Vilém Flusser's communicology. In order to know how
communicology presents itself as a cognitive, ethical and aesthetic construction of
communication, this study aims to identify the conceptual roots of Flusser's
communicology thought. The more important aim and approach of this research is to
verify how those roots are related, how they establish some contact points which may
allow tracing Flusser’s episteme of communication. In this sense, we seek to map the
concepts that build Vilém Flusser’s communicology which set in motion constructions
and deconstructions of communication itself. This choice for communicology research,
of course, does not attempt to tell us what communication is but rather is concerned with
the belief that we can be allowed to consider another point of view about communication.
The main impression | derive is that we may consider communication prior to the culture
itself. This is to say, that communication can bring to light and engender other cultural
configurations. The analysis of the empirical object will be Vilém Flusser's published
work, as well as archaeological method developed by Foucault (2008) and Agamben
(2010), to be able to understand how communicology expands and inverts the idea of
communication as a mere transmission of culture. The main propose of this research is to
introduce other questions about communication and communicology which might

previously have escaped notice.

Key words: Communicology; Communication; To play; Doubt; Vilém Flusser.



SUMARIO

INTRODUGAO ..ottt 11
CAPITULO | = DESMONTAGEM .....ocoetieeieeeeesieeseeeeeseseses s sss s snensnes 18
I 1=l 1 o SRS T 19
1.2.1MAQEM TECNICA ....veiveveeiieieiesie e sie ettt sttt e e et et e sbesnesneene e 25
L.3.POS-HISIOMA ..o e 27
CAPITULO H = MONTAGENS ....ooveieetceteeeteseee et es s sen s asnensnes 32
2.1. 0 qUE E MIAIA? ..ecveeiiecc et 33
2.2 “Enfim, porque nos n0s COMUNICAMOS?” .....ccvvervirririeeniinrenieniesee e e 36
2.3 Comunicologia ou Culturologia? .........cccceeeiiiiiiiiniseeee e, 40
2.4 Flusser criador de uma teoria/filosofia da historia? ..........ccccoccevvveiviieiicciiennnn 42
2.5 Qual o lugar do pds-humano na COMUNICACAD? ........ceevveeveieerieeie e eie e 45
2.6 Ficcdo filosofica: por que tem que ser assim € N80 assado? ........ccccevevvervverenne. 49
CAPITULO 111 = MONTAGEM/DESMONTAGEM .......ooovieieeieeeeeeeeeeeeeen, 56
3.1, FalS0S CONCEITOS? ...c.viiuiiieiciie ettt rs 83
CAPITULO IV — E POSSIVEL UMA COMUNICOLOGIA? ......ccccovrerirrrirrirnn. 94

REFERENCIAS ..o e et e et e e e e e e er e e e er e s e e e er e 104



ENTRE COMUNICOLOGIAS

A ERNENESAEEEAAEEEAEENEEEEEANEENEENENESENESAESEEEESEEESEEEEE



11

INTRODUCAO

A motivacdo principal desta pesquisa foi investigar as construgdes e
descontrugdes conceituais que Vilém Flusser propde, ao pensar a comunicagdo como
conceito gque subjaz a sua comunicologia. Essa motivagdo suscitou as seguintes questdes:
que comunicacgdo estd presente/ausente na comunicologia de Vilém Flusser? Como o
autor comunica a comunica¢dao? E como contribui para a construcdo cognitiva, ética e

estética da comunicacao enquanto area cientifica?

Na busca de possiveis respostas, estuda-se 0s conceitos que possibilitam
estabelecer conexdes entre eles a fim de investigar qual é a episteme que Vilém Flusser

constrdi ao pensar a comunicagao.

Ao longo do século XX, a comunicacéo foi estudada e entendida pelo seu carater
transmissivo através de meios pelos quais essa transmissdo acontecia. Ao percorrer
brevemente as teorias da comunicacdo podemos identificar a forca desse carater através
dos seus modelos de comunicacdo. Mesmo com abordagens e métodos de pesquisa
assentados na sociologia, a comunicacdo permaneceu permeada de interpretacdes que
reforcam o papel do emissor da mensagem e/ou o meio/veiculo pelo qual a mensagem é
transmitida. Até mesmo a Teoria Critica, apesar de ampliar suas analises para uma
vertente critica social, ainda reforca a forca do emissor associada aos meios. Assim, 0
carater transmissivo e mediativo da comunicacdo tém sido demarcado nas diversas

teorias, sejam elas entendidas, culturalmente, como integradas ou apocaliticas.

A partir de 1960, o mundo passa por transformacgGes comunicacionais e,
consequentemente, culturais. As mudancas tecnologicas e informacionais que comegam
a aparecer com a cibernética e o seu potencial comunicativo passam a chamar atencéo
dos pesquisadores e pensadores da época. As redes de informacdo que comegavam a se
estruturar possibilitavam outros processos de comunicacgao, agora com novas variaveis, e
com isso, tornando necessario um entendimento mais amplo do que seria a comunicacéo.
Nesse contexto, foi necessario rever os conceitos, tendo em vista que a informagéo estava

sendo computada, calculada por aparelhos. Os cddigos que articulavam esses aparelhos



12

eram os codigos numéricos e as linguagens de programacao. Assim, outros conceitos
foram sendo construidos, tais como: meios técnicos, midia, objeto técnico, imagem

técnica.

A tecnologia utilizada para a transmissdo de mensagens passa a ser nomeada de
técnica e 0s meios em que a codificacdo numerica é computada tornam-se midias. O
conceito de midia so reforca cada vez mais o carater transmissivo e tecnoldgico do que

se entende por comunicacao.

E buscando pensar a comunicacdo para além desse carater transmissivo que se
estuda o conceito de comunicologia do autor tcheco-brasileiro Vilém Flusser. Mas, por
que Flusser? Como poderia contribuir para o debate sobre a relagdo entre comunicacéo e
cultura? Na década de 1980, ele j& antecipava uma série de questdes no campo da
comunicacdo que s6 passamos a enfrentar efetivamente no inicio do século XXI. Naquela
época, boa parte do que conhecemos hoje era apenas possivel ser imaginado. Flusser
imaginou cenarios comunicacionais futuros a partir das transformacbes que
acompanhava. Ele foi um dos primeiros filésofos a colocar a comunicagdo como central
no pensamento filosofico e a perceber que nédo seria mais possivel pensar sem inserir 0s
meios técnicos, aparatos e dispositivos na conversacdo e na articulacdo de uma outra

forma de pensar.

Vilém Flusser nasceu em Praga, antiga Tchecoslovaquia, em 1920. Em 1940,
migrou para o Brasil e naturalizou-se brasileiro. Viveu por aqui mais de trinta anos e, no
inicio da década de 1970, retornou a Europa. Foi no Brasil e em portugués que seus
primeiros textos foram escritos e publicados. Alguns estudiosos do autor identificam esse
periodo como uma primeira fase de seu pensamento. Nessa fase, foram publicados:
“Lingua e Realidade”. Sao Paulo: Herder, 1963; “Historia do Diabo”. Sao Paulo: Martins
Fontes, 1965; “Da religiosidade”. Sao Paulo: Conselho Estadual de Cultura, 1967. Outros
escritos deste periodo comecaram a ser publicados muito recentemente, como € o
exemplo do box “O altimo juizo: geragdes”, publicado pela E Realizagdes, em 2017, ¢ se
trata da maior obra escrita do autor na qual ele se propde tracar uma “historia subjetiva

da ontologia moderna”. Esse material foi escrito em portugués e € inédito.

No Brasil, Vilém Flusser teve intensa publicacdo em jornais, porém esteve a

margem do mundo académico, talvez por sua radicalidade na escrita e métodos ndo muito



13

‘académicos’. A partir dos anos 2000, ele comegou a ser lido e inserido nas discussdes
das teorias da comunicacdo. Apesar de em vida ndo se ter associado a nenhuma corrente
tedrica, seu pensamento foi vinculado a chamada teoria da midia®. Vale salientar que, no
percurso de sua obra, ndo formula o conceito de midia, mas o de meio técnico, aparato e

aparelho.

Ele foi um filésofo visionario. Seu método de escrita em fluxo e suas permanentes
idas e vindas conceituais, apontam um pensamento vivo e dindmico. Os conceitos que
constréi vdo sendo desmontados e remontados de acordo com as circunstancias
tecnoldgicas e comunicacionais que lhe aparecem no decorrer de suas reflexdes, tornando
quase impossivel defini¢des fixas e definitivas sobre eles. Isto indica um exercicio de

pensamento que pde em ddvida permanentemente seus conceitos e reflexdes.

Ao longo de sua vida, a publicacao escrita 0 acompanhou. Publicacdes constantes
em cartas, jornais e livros demonstram um pensamento em fluxo. Nos seus textos, ndo
fazia citagdes ou referéncias a quaisquer autores, apropriava-se e criava 0 Sseu
pensamento. Em carta & Dora Ferreira? (Dez, 1973), Flusser escreve: “ndo somos entes
isolados, e ndo podemos procurar nossa propria ‘integridade’. A nossa integridade esta
em conseguirmos integrar-nos nos outros”. Ele incorporava os outros para alcangar a Si

proprio. Esta pode ser uma chave para compreender seu modo de pensar.

Um pensador sem ch&o, sem fundamento, como mesmo se definia. Produziu seus
textos diante de absurdos como Auschwitz, a0 mesmo tempo que acompanhou o
surgimento da cibernética e as transformacdes por ela trazidas. Com a cibernética, tudo o
que foi estrategicamente separado por um modelo de pensamento superespecializado,
parece nao fazer sentido. A cibernética forca de alguma maneira repensar essa separagao
e pde em duvida o racionalismo cartesiano. Como compreender um mundo complexo no
qual tudo se torna redes de informagdo e comunicagcdo? Onde estdo os limites? Seria

necessario um outro modo de pensar? E talvez nesse contexto que Flusser busca um

! Teoria da midia - A teoria da midia alemd surge no campo dos estudos literarios no inicio dos anos oitenta e
desempenha um papel vital no campo da comunicacgdo e dos estudos de midia mundo afora. O media turn aleméao
produziu contribui¢cdes importantes para o debate contemporaneo acerca de questdes sobre texto, midia, percepcao e
tecnologia.

2 Dora Ferreira da Silva foi poeta e tradutora paulistana. Foi casada com o filésofo Vicente Ferreira da Silva. Ganhou
trés vezes o Prémio Jabuti e também o Prémio Machado de Assis, da Academia Brasileira de Letras. Fundou e dirigiu,
ao lado do marido, a revista Dialogo, nos anos 60 e, no final da década de 1970, criou a revista Cavalo Azul.



14

entendimento que duvida do que seria a comunica¢do humana a partir da associagéo entre
ciéncias exatas e ciéncias da cultura. Nesse percurso vai construindo 0 que nomeou

comunicologia.

Tendo em vista as perguntas levantadas, objetiva-se identificar os conceitos que
constréem a comunicologia e verificar como eles se relacionam; estabelecem pontos de

contato cognitivos, éticos e estéticos e como a comunicacdo se faz comunicologia.

Como postura investigativa, desenvolve-se a pesquisa através de “espagos entre”
perguntas, reflexdes e possiveis pontos de contato. Para Serres (2004), o “espaco entre”
é o das interferéncias, o do volume interdisciplinar que ainda permanece bastante
inexplorado e de certa forma indspito. Acrescenta-se a esta ideia, 0 que escreve Ferrara
(2015: 132): “estar no lugar entre permite evidenciar rastros que mesmo distantes no
tempo e no espaco fenoménico ou empirico, permitem desenhar o diagrama de
inteligibilidade do mundo com o qual nos comunicamos”. E nos “espagos entre”, nas

coordenagdes que buscamos compreender a comunicologia que Flusser constrai.

Estudar este conceito trona-se relevante porque, a partir dele, podemos nos
indagar: por que construir uma comunicologia e ndo desenvolver o conceito de
comunicacdo? E, a partir dai, ir em busca do que estaria por tras dessa ndo conceituacéo
da comunicacdo. Que conceito de comunicacdo subjaz ao conceito de comunicologia?
Algumas hipoteses comecam a surgir dai. Seriam a ddvida e a liberdade elementos
conectores? Ou seria 0 abismo e o langar-se nele que vincularia os “espagos entre”?
Parece-nos que o abismo se torna uma metafora potente, tendo em vista a consciéncia do
autor de que viveriamos em um mundo absurdo e o habitamos na e pela linguagem,
tratando-se de um jogo que se joga e em se jogando passa a ser configurado e
reconfigurado. Talvez nesse entendimento, haja uma contribuicéo relevante para a area

da comunicacéo hoje.

Esse posicionamento é importante, porque problematiza e inverte o ponto de vista
sobre a comunicacdo, possibilitando outro método para repensar a comunicagdo em
didlogo e conversacdo. Entende-se que a comunicologia trata de uma proposi¢cdo que
possibilita considerar outro ponto de vista sobre a comunicagdo pois, nesse caso, a
comunicologia seria responsavel por um tipo de cultura, construida a partir de outras

configuragcdes comunicacionais e culturais.



15

Acredita-se que seria importante entender a comunicacdo humana para além de
um campo tedrico que a reduz a mero meio técnico ou a simples transmisséo, pois mais
importante do que transmitir modelos, seria possibilitar duvidas que colocariam a
comunicacdo humana num lugar possivel de emergéncia de um terceiro ainda nédo
nominado. Um terceiro no qual poderiamos compreender as transformacdes da linguagem
e da comunicacdo, dando espago a duvida e a conversagdo (FLUSSER; 2011a),
assumindo um pensamento mais aberto na construcéo de um possivel percurso cognitivo,
a fim de tentar tracar outros caminhos que contribuam para novas articulacdes possiveis

de entendimento da propria comunicacao.

No decorrer do desenvolvimento da pesquisa, identificam-se e p6em-se em
conversacao conceitos que, em coordenacdo e em jogo, vao se desdobrando para que
possamos perceber a sua montagem. Inicialmente, aparecem, no texto, como nomes
préprios para, em seguida, serem transformados em segundas palavras e se tornarem

palavras conversadas.

Esta disponibilidade comunicativa para a conversacdo parece ser uma
caracteristica do pensamento do autor. Ele vai coordenando alguns conceitos e o
desenrolar de obra em fluxo vai construindo, e por vezes desconstruindo, um conceito
mais amplo, que tentaria dar conta de um entendimento complexo de determinados
fendbmenos. As vezes, parece que é como se estivéssemos diante de caixas pretas® de
tamanhos variados que sdo colocadas uma dentro das outras, em tempo continuo. E, a
partir da abertura de uma delas é possivel ver/ouvir outras partes ‘escondidas’ dentro
daquilo que foi programado e colocado em conversacdo, possibilitando certo
embranquecimento da caixa. Assim, a montagem (e desmontagem) passa a ser 0 método
de pensar nesta pesquisa. Tendo em vista que o método e epistemologia de Flusser

parecem ser nutridos pela duvida, seria 0 montar e desmontar um método de métodos?

E nessa montagem e desmontagem que se segue em frente tentando entrar em um
fluxo de pensamento, que vai, volta, e se faz pausa. Passa-se a tentar uma desmontagem
das camadas conceituais que estdo presentes na comunicologia, para assim tentar fazer

emergir outros olhares possiveis sobre a conexao entre comunicagdo e cultura.

3 Caixa preta - complexo de produgdo humana em que conceitos sdo programados. Conceito desenvolvido no livro
“Filosofia da Caixa Preta”, 2011b.



16

Esse movimento é estratéegia metodoldgica de investigacdo que assinala uma
combinacdo de métodos arqueoldgicos e genealdgicos. Arqueoldgicos porque, para
entender uma episteme, & preciso coordenar conceitos e, para isso, € necessario
compreender sua estrutura, para assim poder hierarquizar, relacionar, categorizar. Aqui,
0 conceito de assinatura desenvolvido por Agamben (2010) torna-se importante, ja que o
tipo de episteme depende do tipo de assinatura e todo conceito é uma assinatura. A
assinatura “¢ aquilo que, habitando nas coisas, faz que os signos mudos da cria¢ao falem
e se tornem efetivos” (AGAMBEN; 2010: 57). Isto possibilita o entendimento da
comunicacdo e do nomear, associando-se com o que escreve Benjamin (2013), 0 homem
se comunica ao nomear; e com o que Flusser (2011c) assina como nome proprio, que
chama, e a palavra secundaria, que conversa. Assim, seria na conversagdo, mais que no
nomear, que seria possivel buscarmos as assinaturas de Flusser ao construir sua

comunicologia.

Ao mesmo tempo, essa montagem/desmontagem se faz a partir de uma
coordenacdo que ocorre no fluxo de um tempo sem tempo, mas constréi um devir que se
reconhece através da emergéncia de tracos genealdgicos que, submetidos a davida,

precisam ser apreendidos nas entrelinhas e sdo quase invisiveis na obra do autor.

Entende-se que para ser possivel uma visibilidade do que esta nas entrelinhas na
obra do autor, é fundamental um movimento de desmontagem do conceito da
comunicologia. Essa desmontagem aproxima-se do conceito de desconstrucdo (littré),
desenvolvido Derrida (2009). Para ele, desconstruir trata de des-fazer, de-compor, des-
sedimentar todo tipo de estruturas para compreender como havia sido construido um
“conjunto”. Trata-se mais de uma derivacdo genealdgica do que uma demolicdo. Em
“Carta a um amigo japonés”, Derrida (2005) escreve que a desconstru¢do ndo é nem uma
analise nem uma critica. Nao é uma analise, sobretudo porque a desmontagem de uma
estrutura ndo é uma regressdo em direcdo ao simples elemento, até a origem
indecomponivel. Esses valores, assim como o0s da anélise, sdo eles mesmos filosofemas
submetidos a desconstru¢do. Tdo pouco € uma critica, em um sentido geral ou em um
sentido kantiano. A instdncia do krinein ou da krisis (decisdo, eleigdo, juizo,
discernimento) é ela mesma, alias, como todo aparelho da critica transcendental, um dos
“temas” ou “objetos” essenciais a desconstrucao. Sendo assim, para ele, a desconstrugao

é um lugar, é um acontecimento.



17

E nessa perspectiva que aqui se joga com Flusser, ndo necessariamente pela
submissdo as suas regras, mas duvidando dos seus conceitos e, dessa forma,

reconfigurando o jogo enquanto se joga.



18

CAPITULO | - DESMONTAGEM

Agora tentaremos abrir a barriga da cultura para ver quais
conectores comunicoldgicos estdo ocultos ali.

Vilém Flusser

Este capitulo trata da desmontagem do conceito de comunicologia, tendo em vista
que ele ndo é uma unidade légica, mas um todo fragmentario, cujos componentes ndo
apenas se articulam entre si, mas remetem a uma série de elementos exteriores a ele. Esta
operacgao parece ser importante para que se possa visibilizar os percursos no processo de
construcdo do conceito de comunicologia. Por ndo ser ingénuo, o processo de
desmontagem propde em si mesmo uma remontagem, uma reconfiguracdo do problema
de partida. Trata-se de desenrolar o novelo, buscando evidenciar como este

macroconceito é operacionalizado, possibilitando novas invencoes.

Desmontar este conceito significa tracar as condi¢fes para que o problema seja
pensado, elaborado, encontrando aquilo que forca sua colocacdo de determinada forma.
Assim, podemos entender como este conceito ganha concisténcia e da novas
possibilidades de resposta ao problema. Desmontar a comunicologia pode ajudar a olhar
de outra forma para o préprio pensamento, evidenciando o que torna possivel fazer

perguntas e incitar a davida.

Nesta pesquisa, desmonta-se a comunicologia em trés eixos tedricos com 0s quais
podera ser possivel a criacdo de pontos de contato, a fim de permitir combinagdes que
geram a possibilidade de outras epistemologias. S&o eles: técnica, imagem técnica e pos-

historia.

Os eixos identificados e que serdo desmontados aparecem como pecas de jogo.
Pecas que sdo jogaveis e coordenaveis. A desmontagem que se propde consiste em dar
visibilidade ao método que Flusser usa na criacao de sua comunicologia. Para isso, toma-
se como referéncias principais os livros: “Filosofia da Caixa Preta: ensaios para uma

futura filosofia da fotografia”, 2011, “O Universo das Imagens Técnicas: elogio a



19

superficialidade”, 2008, e “Pds-historia. Vinte instantdneos ¢ um modo de usar”, 2011,

0s trés publicados pela Annablume.

Vale mencionar que a data de publicagdo ndo corresponde a ordem de escrita dos
textos. O “Universo das Imagens Técnicas”, 2008, foi a sequéncia da “Filosofia da Caixa

Preta”, 2011.

1.1. Técnica

A criacdo e 0 uso da técnica pelo homem no desenvolvimento da cultura
proporcionaram uma permanente configuracao/reconfiguracdo do tempo e do espaco e,
com isto, a configuragdo/ reconfiguracdo do proprio corpo/mente. Esse processo permite
construcdes de imagens do mundo que assumem configuragdes comunicacionais e

culturais.

Flusser discorre a respeito dessas transformacGes do tempo-espaco em seu
conceito de escalada da abstracdo, em que aponta essas transformacgdes e suas
consequéncias para o desenvolvimento da cultura humana. Nesta escalada da abstracéo,
0 homem vai subtraindo do mundo dimensdes de espacgo e tempo por meio da criacdo de
nomes, conceitos, calculos (abstracdes) em busca de maior controle sobre 0 ambiente
(cultura) a ser configurado e seu efeito incide sobre os processos comunicacionais e

culturais.

Para Flusser (2008a), o primeiro gesto abstraidor é a manipulacao.

O animal e o ‘homem natural’ (tal contradictio in adiectu) encontram-se
mergulhados no espacgo-tempo, no mundo de volumes que se aproximam e se
afastam. O homem, ao contrério do animal, possui mdos com as quais pode
segurar os volumes, pode fazer com que parem. Por essa ‘manipulagio’, o
homem abstrai o tempo e destarte transforma o mundo em ‘circunstincia’.

(FLUSSER; 2008a: 15).

Assim, a circunstancia abstrata pode ser informada e transformada em cultura.

Com esse primeiro gesto, “o homem abstrai o tempo do mundo concreto e transforma a



20

si proprio em ente abstraidor, isto é, em homem propriamente dito”. (FLUSSER; 2011b:
16). A circunstancia informada que foi manipulada pelas maos passa a ser também
controlada pelos olhos que transformam praxis em teoria. A visdo torna-se o segundo
gesto abstraidor, pois as imagens abstraem também o espaco no momento que abstraem
“a profundidade das circunstancias e a fixam em planos, transformam a circunstancia em
cena”. (FLUSSER; 2008a:16). Por esse gesto, “0 homem transforma a si proprio em homo

sapiens, ou seja, em ente que age conforme projeto” (FLUSSER; 2008a: 16).

Nessa escalada, o terceiro gesto abstraidor é a conceituacao, pois ele abstrai a
largura da superficie e se transforma em homem histérico, “em ator que concebe o
imaginado” (FLUSSER; 2008a: 17). Tem-se um tempo linear que a escrita promove,
ordenando-a conforme os fios do texto, frutos de convencdo. Os textos passam a
representar ‘““cenas imaginadas assim como as cenas representam a circunstancia

palpavel”. (FLUSSER; 2008a: 17).

A percepcao de que esses fios se desfazem e que sdo “pedrinhas dos colares que
se pdem a rolar, soltas dos fios tornados podres” (FLUSSER; 2008a: 17), levou 0 homem
ao quarto gesto abstraidor: o calculo e a computacdo. Esse gesto proporcionou a abstracdo
do comprimento da linha. E uma vez calculada, os pontos zero dimensionais “podem ser
reagrupados em mosaicos, podem ser ‘computados’, formando entdo linhas secundarias
(curvas projetadas), planos secundarios (imagens técnicas), volumes secundarios
(hologramas)” (FLUSSER; 2008a: 17). Nesse gesto, 0 homem se transforma “em jogador
que calcula e computa o concebido”. (FLUSSER; 2008a: 17).

Essa escalada ndo aconteceu de forma linear e ininterrupta. Flusser (2008a: 18-
19), ressalta:

Os quatro passos da abstracdo, sugeridos acima, ndo foram série ininterrupta:
foram sempre interrompidos por passos de volta para o concreto. O proposito
de toda abstracdo é o de tomar distancia do concreto para poder agarra-lo
melhor. A mé&o segura volumes para poder manipula-los, o olho contempla
superficies para poder imaginar volumes, o dedo concebe para poder imaginar
e a ponta do dedo calcula para conceber. Abstrair ndo é progredir, mas regredir,
é um reculer pour mieux sauter. De maneira que a histdria da cultura ndo é
série de progressos, mas danga em torno do concreto. No decorrer de tal danga

tornou-se sempre mais dificil, paradoxalmente, o retorno para o concreto. Tal



21

conscientizagdo do absurdo da abstragdo caracteriza o clima do Gltimo estagio

(endgame) no qual estamos.

Durante essa danga em torno do concreto, as nogdes de tempo e espago foram se
modificando e, consequentemente, transformando as formas como nos comunicamos e
construimos cultura. Na tentativa de ordenar o sentido, 0 homem moderno, através dos

meios técnicos, transforma os fios em pontos e os intervalos temporais em superficies.

Segundo Flusser (2008a: 23),

A desintegracdo das ondas em gotas, dos juizos em bits e das agdes em actomas
desvendam o abismo do nada. Os pontos nos quais tudo se desintegra ndo tem
dimensdes, sdo imensuraveis. Entre tais pontos, intervalos se abrem. N&o se
pode viver em tal universo vazio com consciéncia destarte desintegrada. E
preciso que obriguemos 0s pontos a se juntarem, que 0s integremos, que
tapemos os intervalos, a fim de concretizarmos tal universo e tal consciéncia

radicalmente abstratos.

Isto acontece quando o homem percebe que os fios que ordenavam a vida e o
nucleo do nosso pensamento conceitual se desintegram. Deixam de ser discursos ldgicos
para serem bits, proporcBes calculaveis. Para o autor, teria sido essa desintegracao
‘espontanea’ da linearidade que nos obrigou a um universo zero dimensional € a uma

consciéncia pos-histoérica.

Enquanto reduzia-se o espaco, alterava-se a no¢do de tempo, pois os intervalos
estdo contidos nos gestos, mas os aparelhos desconstroem esse intervalo diminuindo ou

anulando os tempos de espera. Para Flusser (2011a: 140):

Tais intervalos sdo tempo de espera. Pois para consciéncia histdrica,
processual, tais intervalos séo dificilmente suportaveis. Parecem vazios, (...),
parado, o nunc stans dos antigos. Que proporcione a sensacgdo do nada. O tédio

é a experiéncia temporal caracteristica do funcionamento.



22

E seria essa experiéncia que nos colocaria diante de um desafio: elaborar novos
modelos de tempo que comportem os intervalos, mesmo diante do aparato que tende a
elimina-los. Flusser aponta as diferentes nogdes de tempo no decorrer do
desenvolvimento cultural desde a sociedade agraria até a sociedade pos-industrial. Na
sociedade agraria, o tempo era ciclo. O tempo circulava no espaco e ordenava as coisas.
O tempo circular ndo dava lugar a causalidade. Na sociedade industrial, o tempo € reta,
linha. Sequéncia de eventos que jamais se repetem. O tempo linear € histérico. E o tempo
da vida histdrica, e seu modelo € o da causalidade. Na sociedade pds-industrial, o tempo
¢ abismo. Vértice do presente que suga tudo. O presente ¢ a totalidade do real. Nele todas

as virtualidades se realizam. E o presente esta parado.

Segundo Flusser (2011a: 142):

Aonde estou eu, |4 esta o presente. Eu sou vértice que suga o futuro para
apresenta-lo e transforméa-lo em passado. O passado ndo é sendo aspecto
do presente. As coisas apresentadas sdo guardadas no presente. Tal
armazém presente é passado em dois sentidos: estd disponivel

(memdria), ou indisponivel (recalque).

Na sociedade pos-industrial e no modelo cibernético de tempo, 0 homem passaria
a ser abismo dentro do qual se precipitaria. O homem seria vacuidade e ao vivenciar tal
vacuidade nada parece se apresentar. Esta conciéncia de vacuidade se mostraria
justamente durante os intervalos do préprio funcionamento deste homem poés-industrial.
E segundo o autor, o que fundamentaria esse funcionamento seria a espera desse tempo
vazio. Uma espera vivenciada como tédio, “por ser intervalo absurdo em funcionamento

absurdo” (FLUSSER; 2011a: 142-143).

No entanto, esta espera, esse tempo parado, revelam-se, para o autor, como fendas,

brechas, possibilidades diante do aparelho. Ja que:

Ao enfrentarmos o nada descobrimos que nada somos. Que tanto eu como 0
mundo séo extrapolagBes abstratas da concreticidade da experiéncia do nada.
Na espera fazemos époché no sentido husserliano. Funcionam para preencher
as fendas que somos. J& que a experiéncia da vacuidade é a experiéncia da
morte, podemos reformular a funcdo dos aparelhos. Funcionam para divertir-

nos da experiéncia da morte. Nas fendas de tal funcionamento a morte



23

reaparece sob forma de tédio. E os aparelhos bombardeiam o tédio com
sensacoes, a fim de reprimi-lo. O tédio é inimigo do funcionamento, porque o
desmascara. O tédio é a desmitificagfo do aparelho. (FLUSSER; 2011a: 143).

Essas reconfiguracdes alteraram a forma do homem estar no mundo, pois o
colocaram diante de meios técnicos que regulam e programam seu modo de vida, mas

abrem algumas possibilidades de interagéo por meio do jogo.

Aqui surge uma questdo: a insercdo cada vez maior de meios técnicos na nossa
construcdo de relagdo com o mundo e com 0s outros, parece ter levado a uma
transferéncia do modus operandi do meio técnico para um modus operandi humano. O
que parece ter acontecido é a absorcdo apenas do funcionamento dos meios técnicos.

Assim como 0s meios técnicos funcionam, o homem parece querer funcionar.

Ginter Anders (1994), autor que constitui base inspiradora para a teoria de
Flusser, discorre sobre essa questdo ja na década de 1950. Para ele, os aparelhos nos
marcam e, de uma forma ou de outra, geram mudancas em nds, independente de seu uso.
Ao mesmo tempo que podem nos obscurecer, apesar de parecerem nos iluminar. Por meio
da técnica, as pessoas se acham esclarecidas, mas as vezes ndo percebem que nada
conseguem ver. Aqui encontramos um ponto importante para a construcdo da

comunicologia.

Ainda segundo Anders, diante do aparelho, nossas a¢des deixam de coincidir com
nossas concepgdes morais, fazendo com que construamos mais do que podemos imaginar
ou nos responsabilizar, facamos mais do que, de fato, podemos sentir, ou seja, a
funcionalizacdo do aparelho passa a ser modelo para a agdo humana, portanto o aparelho
passa a ser causa e consequéncia do homem. Nesse desespero de imitagcdo do aparelho, o
homem parece incorporar a funcionalidade dos aparelhos e, reconfigurando o
funcionamento puro e simples, 0 comportamento aparece com auséncia de pressupostos
éticos. Os aparelhos ndo tém medo e parece que assim também os homens séo
programados a viver: sem compromissos éticos, sem responsabilidade com o outro, sem
medo. Os aparelhos poderiam nos tornar incapazes para 0 medo, portanto muito mais

perigosos.



24

Para Flusser (2011: 22), com o uso dos aparelhos seriamos contrarrevolucionarios,
pois estariamos invertendo o curso da historia para encobrir o passado. Para que essa ideia
fique mais clara, ele discorre sobre o aparelho que foi Auschwitz. Para ele, o inaudito em
Auschwitz nao teria sido o assassinato em massa, nao teria sido o crime, mas a “reificacao
derradeira de pessoas em objetos informes, em cinza” (FLUSSER; 2011a: 22). O aparelho
é criado para incorporar o poder politico, pois quem detem o poder € quem programa 0s
sistemas, quem cria as caixas pretas. “O jogo com simbolos passa a ser jogo de poder.
Trata-se, porém, de um jogo hierarquicamente estruturado. (...) No jogo simbdlico do
poder, este se dilui e se des-humaniza” (FLUSSER; 2011b: 47). E este acontecimento que
levaria a uma téndencia ocidental rumo a objetificacdo por meio de aparelhos. Uma
tendéncia rumo ao aparelho.

Os aparelhos sdo acionados pelo input da decisdo humana, sdo organizados na
complexa rede conceitual dos codigos, tornando-os caixas pretas de caixas pretas que
funcionariam como engrenagens complexas para realizarem um programa. E seria esta a
funcéo do aparelho: realizar programas. E 0 homem torna-se o funcionério que responde

as funcgdes do aparelho.

Assim, “o comportamento da sociedade vai sendo vivenciado e interpretado
enquanto absurdamente programado por programas sem proprosito nem causa’
(FLUSSER; 2011a: 41). Isto muda a forma como pensamos a politica e a histdria, pois
neste jogo de poder, a técnica torna-se elemento chave para o controle e a estruturacao
dos modelos de pensamento construidos a partir das infinitas possibilidades de

programacao do sistema e suas multiplas variaveis nulodimensionais.

Segundo Flusser (2011a), o desafio dessa mudanca seria a necessidade de
aprender a pensar a-politicamente. Talvez fosse relevante buscar a politica, mesmo em
processos a-historicos ou poés-histéricos. Porém, Flusser (2011a) adverte que ao
pensarmos, seriamos vitimas da programacdo que apresentaria, como uma de suas
virtualidades, as tentativas de “desmitiza¢do”, o que nos coloca frente a um paradoxo.
Segundo Flusser, o préprio humano vai sendo programado por aparelhos, assim como 0s
criticos da cultura sdo os programadores do programa. Essa absorcdo pelos aparelhos
constitui observacdo radical de Flusser sobre a fungcdo do homem programado por

aparelho atuando na estabilizacéo da cultura.



25

Porém, seria importante estar atento, pois os aparelhos funcionam segundo a
inércia que Ihes é inerente porém, a partir de dado momento, tal funcionamento escapa
ao controle dos seus programadores inciais. Na radicalidade dessa observacéo que, sem
piedade, aniquila o programador € o homem funcionario, Flusser apresenta uma
possibilidade de fissura do sistema maquinico, a partir da possivel desfuncionalizacao da
técnica. No fluxo de revisdo das suas afirmacbes, Flusser vai, pouco a pouco,
desmontando e remontando seus conceitos de sistema maquinico e de funcionalizacdo da
maquina. Desse modo, deixa evidente 0 modo como sua comunicologia se organiza
através de testes sucessivos do desenvolvimento de suas duvidas, perguntas que superam

0S conceitos como nomes préprios e os colocam como vetores conversados.

1.2. Imagem Técnica

A imagem técnica € produto indireto de textos, o que os coloca em posicdo
historica e ontoldgica distinta das imagens tradicionais. As imagens técnicas sdo pds-
historicas e ontologicamente imaginam textos que concebem imagens que imaginam o
mundo. Assim, as imagens técnicas ddo um passo maior na artificializacdo da cultura,

pois imprimem rapidez as transformacoes e configuracdes do real.

Para Glnter Anders (1994), é a torrente de imagens que promove certa perda do
mundo, o0 que criaria uma insolita situacdo do homem contemporaneo: tomar o real por
irreal e o irreal por real, ver o Unico somente na perspectiva da série, estar oscilando entre
atividade e passividade, sem ser nenhum dos dois, viver o0 paradoxo de ser e ndo ser.
Estariamos em uma medialidade que seria um estado em que se fica permanentemente no

meio, na indeterminacdo, no vazio, a espera.

Frente a este cenario, a visualidade parece determinar a verdade. Uma
exclusividade da visdo parece reforgar o efeito das imagens técnicas como excesso,
abundancia, repeticdo e onipresenca. A relacdo entre imagem técnica e a temporalidade
parece ficar subvertida, pois a primeira sO parece ter forca como momento midiatico

(sequéncia de imagens) e a segunda tende a se retrair no imediato e no efémero.

Esse excesso de imagens prolixas parece manter uma febre que ilude a duracéo.

Distrai e parece ser esta a sua principal funcdo. Ocupa o tempo da distrac¢do, reduzindo a



26

intensidade do vivido a mero estado de distracdo visual e sonora das cenas da vida
cotidiana. A velocidade da performance e a dificuldade de intervir nas imagens poderia
ser uma barreira para o reencontro com as nossas proprias imagens. E isso implicaria em
uma dificuldade maior diante das possibilidades de construcéo de outras realidades, que

ndo as programadas.

H& maior agilidade nas constru¢des de imagens técnicas que constroem novos
ambientes comunicacionais e, consequentemente, gera outra configuragdo de cultura,
constituida sem sujeito nem objeto. Esse movimento interrompe a crenca na propria
realidade, pois ha a possibilidade de construcdo de ambientes programados que
funcionam a partir da circulacdo e criagdo permanente de novas imagens, também

programadas.

As técnicas consomem a natureza e as imagens proliferas engolem a cultura. E
dessas imagens, de seu acompanhamento pelo fluxo de palavras e sons, de seus excessos,
que procedem as configuragdes do mundo contemporaneo. Elas o formulam, o constituem

em um hipermundo. Levam-nos em seu movimento. Funcionam.

Por esta razao, traz-se a imagem técnica para tentar compreender 0s processos que
constituem, de um lado, 0s meios técnicos e, de outro, 0S meios comunicativos na
passagem da imagem scaneada (midiatica) a uma imagem tatil (interativa). Aqui o
conceito de imagem técnica se aproxima do conceito de meio técnico, mas o expande e 0
torna mais complexo, ja que a imagem tatil é interativa e como consequéncia tem o poder

de criar novas realidades e novas imaginaces.

A imagem scaneada seria da ordem da contiguidade, na sequéncia de
regularidades previstas; imagem que articula toda a comunicacao midiatica, sustentada e
ordenada por uma sociedade de controle e uma cultura da violéncia. Ela se apresenta
como sistema fechado de codificagédo instrumental e, portanto, mais mediativa. Trata-se
de uma estrutura que tenta impor e conservar a verdade e é pautada pelo evento historico
e reversivel, sendo assim, neguentropica. Ja a imagem tatil seria da ordem do continuo e
da irregularidade; apresenta-se num sistema aberto de sentido e significagdes, sendo

assim interativa, incerta e pds-historica.

Na fronteira destas duas imagens, teriamos a imagem vinculada a linguagem com

qualidade, mas sem codificacdo: um terceiro possivel. A imagem tatil estd em uma esfera



27

de indecidibilidade, num “continuo evolutivo ontologico” (FERRARA; 2018), em que 0
salto meta-contextual pode acontecer e a passagem para uma imagem mental tornar-se

possivel.

Para que a imagem mental se torne possivel, seria necessario estar na fronteira
entre a imagem técnica e a imagem tatil, aléem de entender que tudo estd em constante
desequilibrio; que ndo haveria possibilidade de crencas, mas sim de ddvidas; que tudo
tende a entropia, a perda de defini¢do informacional.

Sendo assim, a imagem se apresenta também na ddvida do que ela é, assim como
a comunicacdo. A imagem seria também indecidivel; entretanto, parece solicitar uma
estrutura que a feche em determinados modelos de pensamento, assim como a
comunicologia. Por isso, é preciso duvidar para criar e estar diante de imagens, caso
contrario sao os modelos nela incorporados que nos sdo transmitidos e nos tornamos alvos

do seu controle e do seu fechamento diante do mundo.

Insistir em uma comunicologia que pretende construir um mundo controlado e de
certezas, de imagens scaneadas, estariamos negando a entropia e endossando cada vez
mais uma comunicacao instrumental midiatica que continuaria tramando a violéncia na
cultura, por meio dos meios técnicos de controle. E tudo poderia ser abstraido e
banalizado. Tudo se tornaria imagem scaneada em exponibilidade, a fim de destituir
qualquer poténcia de singularidade e de vida, mantendo o controle de quem deve viver e

guem deve morrer.

1.3. Pos-histéria

A pds-historia é outro eixo que opera a comunicologia, pois € ele que articula o
tempo. E ai voltamos a técnica, que reconfigura o tempo e 0 espacgo por meio de abstracoes

cada vez mais sofisticadas.

Depois de entendermos a técnica e a imagem técnica, desenvolvem-se as
reconfiguracGes do tempo na pos-historia. Flusser pde em questdo o tempo histérico e sua
liearidade. Com a imagem técnica, o tempo e a producdo de sentido e realidade sdo
alterados, reconfigurados, transformados em tempo sem tempo e a-historicos. A Histéria

poderia ser montada e desmontada como um filme. E ndo s6 isso, mas todos 0os modelos



28

de pensamento que seguem a historia e sua lineardade caducam e ficam sem sentido

diante do universo técnico.

A possibilidade de construgdo de ambientes desconectados de uma concretude,
acarreta uma mudanca de tempo-espaco. Estariamos entrando numa torrente de imagens
programadas que ja ndo estabelecem relacao entre passado, presente e futuro. Esse tempo,

ndo mais o cronoldgico, poderia ser revertido e fabulado no tempo sempre presente.

A lineardade ndo se constituiria mais como uma configuracdo imperativa, agora é
o tempo de permanente presente movido por imagens nulodimensionais que irrompe nos
discursos de verdade, ja que estariamos inseridos em ambientes construidos sem sujeito
nem objeto, sem tempo nem espago, projetados como permanéncia de imagens na
perspectiva de criacdo de novas imagens que replicam os mesmos ambientes, historias e
programas. Assim, ndo ha tempo cronoldgico, linear, pois a imagem e o tempo da técnica

podem ser programados, impossibilitando a apreensdo segura e precisa do seu tempo.

A aposta na técnica e na ciéncia resultam em aparelhos como Auschwitz e duas
bombas atdmicas, o que pde em divida a ciéncia e a tecnologia. Cai por terra toda a ideia
de progresso imbutida na crenca de que a ciéncia nos colocaria em outro patamar cultural,
além da percepcédo de que todas as ‘revolugdes’ sociais ndo promoveram uma melhoria
efetiva na vida das pessoas. Isso parece revelar que os nossos modelos sofreram um abalo
irreparavel. Nesse momento, um estado de desencantamento acomete a todos na metade
do século XX e outro cenario de possiveis vai se construindo com mais uma revolugédo
(ou programa?), a cibernética, que reorganizaria os fios soltos e os transformariam em

pontos zerodimensionais calculaveis.
Segundo Flusser (2011a: 20),

Agimos como criminosos que querem apagar a pista dos seus passos passados.
Disfarcamos. O nosso progresso € a farsa. A vacuidade debaixo dos nossos pés
ndo é barroca. O que perdemos nédo é a fé nos dogmas: perdemos a fé em nos

mesmos.

Agora, segundo o autor, fé e saber mudaram de significado. A fé ndo pode ser

mais tida como crenga, mas sim como confianga. E o saber ndo significaria possuir



29

informacao indubitavel, mas sim informacdo merecedora de confianca. Sendo assim, 0s
problemas de fé ndo seriam mais do tipo: “serd verdade isto?”, mas sim do tipo: “posso
confiar nisso?” E tanto a fé como o saber entram em crise da confianga. Isto abala todo o
jogo de poder informacional, o que leva a construcdo de cddigos cada vez mais

sofisticados configurados em caixas pretas.

Para Flusser (2011a: 30),

As proposicBes da ciéncia, essa nossa fonte de saber perferencial, ndo mais
pretendem ser indubitaveis. Pelo contrario, se o sdo, ndo sdo tidas por
cientificas. Tais proposices pretendem ser merecedoras de confianca,
precisamente por serem “falsedveis”. Isto implica que fé e saber ndo mais
ocupam posicBes conflitivas na nossa consciéncia: ocupam posicOes
complementares. Temos fé na ciéncia, e aceitamos que a experiéncia da fé seja
uma das fontes do conhecimento. Tal complementariedade é, no entanto,
perigosa tanto para as religides como para as ciéncias: as duas se relativizam

mutuamente. As duas diluem.

N&o se trataria, portanto, de oposicao entre fé e saber, mas de crise de confianca
no homem, inclusive no saber humano. Para o autor, a causa da perda de confianca no
homem n&o se vincula ao saber a respeito dele, mas sim a experiéncia concreta que temos
com ele, com o0s outros e com nds préprios. E nesse momento, seria importante talvez

mantermos a fé na duvida e na possibilidade do jogo.

A comunicacdo seria como um estado, enquanto a comunicologia se apresentaria
como jogo, um jogo de linguagem, de poder, de cultura. A partir dessa ideia, aparecem
questBes, como: seria possivel ver, no escuro, o jogo acontecendo? Seria possivel decifrar
0 jogo a partir dos processos de pensamento e estratégias de quem joga, dentro do jogo e
em se jogando o0 jogo? Um jogo que tem por nome cultura e da qual ndo temos muita
ideia de onde comeca e onde termina em nos. Pois sera que conseguiriamos estar diante
da cultura e, consequentemente, fora dela? E diante dessas questdes que lancamos a
hiptese de que a comunicacdo seria construtora de cultura. E é isto que buscamos

investigar a partir do que Flusser prop6e quando formula a comunicologia.

Flusser vé& nosso ambiente contemporaneo como contexto de jogos e isto teria duas

fontes, uma seria a nossa praxis de jogo com simbolos, e a outra a de vivermos



30

programados, ja que para ele programas sao jogos. Sendo assim, tomariamos os “jogos
por modelos preferenciais de conhecimento e de acéo, e tomamos a teoria dos jogos como
metateoria.” (FLUSSER; 2011a: 119). Tal atitude n&o seria apenas mental, mas estaria

manifesta em nossos gestos. Passariamos a agir como jogadores jogados e em jogo.

Para Flusser (2011a: 128):

Vivemos a experiéncia concreta em funcdo de jogos. Os jogos sdo nosso
terreno ontoldgico, e toda futura ontologia é necessariamente teoria de jogos.
Tudo é ficcdo, nada é realidade. Somos jogadores de xadrez que sabem tratar-
se de jogo, mas para 0s quais viver & jogar xadrez. Por certo: em vez de
elaborarmos novas estratégias, ou jogos meta-enxadristicos, podemos derrubar
0 tabuleiro. Mas em tal caso ndo nos emancipariamos do jogo: cairemos no
abismo translucido, inteiramente insignificante, que se esconde por baixo dos

jogos. E para evitarmos tal queda que somos homines ludentes.

Assim, como homens que jogam porque sabem jogar, 0 jogo passa a ser
divertimento. Os aparelhos codificariam o mundo de maneira a divertir-nos, tornando o
mundo “espetacular”. E, nesse sentido, a vida programada seria a diversdo. Essa diversao
implica em um gesto de reconfiguaracdo do tempo, pois com os aparelhos como os que
produzem filmes, desliza-se entre pontos de vista, sem precisar necessariamente construir
uma linearidade, uma histdria. N&do se insiste em um ponto de vista, mas solicita-nos um

habito de uso que ndo nos exige uma decisao.

Segundo Flusser, tal transcendéncia pés-histérica ndo implica, no entanto, em o
homem ter-se emancipando dos eventos. Ele passaria a brincar com a histéria, como um
corta e cola. No entanto, a historia, enquanto matéria prima, ainda oferece resisténcia a
sua acdao manipuladora. Ela ainda imporia suas proprias regras de jogo. Sendo assim, 0s

aparelhos ainda produziriam programas que simulariam a acdo de meta-programas.

A historia, 0s eventos ndo passam de matéria-prima a ser manipulada com tesoura
e cola. Visam transformar histéria em programas, sdo jogadores. Mas, segundo Flusser,
nenhum homem é emancipado, ja que ele estaria restrito a determinadas regras do jogo e

formularia suas estratégias em funcao delas.



31

Tendo em vista esse cenario, a comunicologia proposta por Flusser aponta para
uma outra perspectiva de compreensdo da comunicacdo. Para Flusser (2014), a
comunicacdo humana talvez seja a area que se irradia para as disciplinas das ciéncias da
natureza e da cultura. E ndo o contrario, como muitos insistem. E isso tem um impacto
fundamental na construcdo do conhecimento da comunicacao, pois trata-se de outro lugar
de observagédo, que pode contribuir para a compreensdo da comunicagdo e de seus

impactos e desdobramentos no contemporaneo.



32

CAPITULO Il - MONTAGENS

O progresso do pensamento é absurdo. Ser homem é
absurdo. E inalcancéavel para nos a ingenuidade
paradisiaca, o estado anterior a divida, a
integracdo portanto. Somos, como homens, seres
alienados, seres expulsos. Aceitemos a absurdidade
do desterro. Duvidemos o mais possivel e duvidemos

num méaximo de camadas possiveis.

Vilém Flusser

Nas ultimas décadas, Vilém Flusser tem sido retomado como objeto de muitas
pesquisas no campo da comunicacao, da cultura e da filosofia no Brasil e no mundo. Irei
me deter sobre algumas dessas pesquisas tentando entender como Flusser tem sido lido a

fim de perceber como sua comunicologia e seu conceito de comunicagéo séo entendidos.

Tenta-se aqui fazer um exercicio arqueologico-filoséfico (AGAMBEN; 2010),
que duvida das assinaturas indiciadas, para procurar verificar como a episteme do autor
se organiza para gerar um para-deigma - 0 que se mostra ao lado - e ndo se apresenta nem
como particular nem como universal, mas como um “objeto singular que se d& a ver como

tal (e) mostra a sua singularidade.” (AGAMBEN; 1993: 16).

Na maioria dessas pesquisas, 0s investigadores tratam de varios conceitos ou
apenas de um conceito a fim de, a partir deles, tracar dialogos sobre temas
contemporaneos. Os conceitos que mais sdo discutidos sdo: aparelho, caixa preta,
escalada da abstracdo, pos-historia, imagem técnica e imagem namerica, fic¢do filosofica,
duvida e ciéncia. Desse modo, ressalta-se a relagéo entre esses conceitos e a questdo da
técnica e da midia, relevando-se a compreensédo da contribuicdo de Flusser como teorico

da midia.



33

2.1. O que é midia?

Inicialmente, pode-se identificar dois artigos de Michel Hanke* (2012), intitulados
“Semiodtica, Midia, Telematica: reconstru¢do e sintese de trés eixos-chave da
comunicologia de Vilém Flusser” (2012) e “A comunicologia segundo Vilém Flusser”
(2004). Em ambos, o pesquisador estuda a comunicologia e sua relacdo com a semiotica,

a fenomenologia e a cibernética.

Para Hanke , nos textos O que é comunicagdo e em Kommunikologie Flusser
responde a questdo o que € a comunicacado e defende que a comunicagdo humana tece o
véu do mundo codificado e entende 0 homem como animal symbolicum, que explicita as
referéncias a Ernst Cassirer. Segundo 0 mesmo comentarista, no artigo On the theory of
Communication seria possivel demonstrar que, para Flusser, a teoria da comunicagéo e a
teoria dos signos formariam os dois lados da mesma moeda. Para Hanke, o uso dos
conceitos de signos, cddigos e comunicacdo estariam interligados, desse modo um cédigo
como sistema de simbolos teria como finalidade a comunicacdo que, por sua vez,
dependeria da mediagdao de um signo. Assim, para Flusser, “comprender 0 mundo
codificado que nos cerca seria tarefa da teoria da comunicacéo, sendo que a comunicagédo
envolve processos signicos” (HANKE; 2012: 3). Desse modo, para o pesquisador,

mediag&o signica constituiria conceito muito importante.

Para Hanke (2012: 2), é clara a relagdo entre Flusser e a semidtica de Umberto
Eco, quando Flusser assume os conceitos de ‘designagdo’ e ‘significado’. Outra relagdo
gue Hanke estabelece é entre midia e telematica. Segundo o pesquisador, Flusser usa o
conceito “sociedade telematica para designar a cultura baseada na comunicacao digital e
em rede” (HANKE; 2012: 4), entendendo que a linguagem digital e o computador
mudariam profundamente o mundo, os codigos e a comunicacdo. Para Hanke, também

ficaria clara a influéncia da cibernética para a comunicologia de Flusser.

Nas obras escritas na década de 80, Hanke identifica este interesse:

4 Professor Adjunto da Universidade Federal do Rio Grande do Norte (UFRN), Natal, Centro de Ciéncias Humanas, Letras e Artes, no
Departamento de Linguas e Literaturas Estrangeiras Modernas, e Professor Permanente do Programa de P6s-Graduagdo em Estudos da
Muidia, na linha de pesquisa "Estudos de Midia e Produgdo de Sentido™. Doutorado (1991, Dr. phil., Universidade de Essen, Alemanha,
revalidado na modalidade Doutor em Letras: Estudos Literarios no Brasil em 2001), dois Pés-doutorados (1991-1992, Universidade de
Siegen, Alemanha, 2014-2015, Universidade Livre de Berlim, Alemanha), Livre-Docéncia em Ciéncias da Comunicagéo (1998, Essen,
Alemanha). Mestrado em L inggiistica, Psicologia e Comunicagdo (1984, Universidade de Bonn, Alemanha). Tem experiéncia na area de
Comunicacdo, principalmente nos seguintes temas: andlise de discurso, semictica, teoria de comunicagéo, comunicago intercultural, e as
obras de Alfred Schiitz e Vilém Flusser.



34

sobre a emergéncia revolucionaria dos cddigos digitais; emergéncias estas
cujas consequéncias sobre o futuro pensar, vivenciar e agir do homem
individual e da sociedade continuam violentas demais para poderem ser
apreciadas em todos os seus aspectos” (HANKE; 2012: 8-9).

Entende-se, portanto, que ao tratar de conceitos como cddigos e signos, Hanke
procura deixar claro o papel que Flussser atribuiria & semidtica para a construcéo da sua

comunicologia.

Para o comentarista, parece importante destacar que “Flusser ndo leva
suficientemente em consideracdo a economia e a sua logica capitalista. Segundo ele, no
futuro, ndo seria mais a economia, mas a comunicacao que constituiria a infraestrutura da
sociedade” (HANKE; 2012: 11). Através do uso de expressoes frequentes como ‘galaxia
de gutemberg’ para se referir a telematica, fica claro que sistemas signicos ndo podem ser

reduzidos a um sistema simplesmente imagético.

Ja em relacdo a comunicologia, Hanke (2004) entende que a construcdo dessa
nogdo surge a partir da construcdo e fundacdo do programa para 0 primeiro curso de
comunicagio no Brasil, Armando Alvarez Penteado, em 1967. Segundo o pesquisador,
Flusser acreditava que a comunicacdo era um campo desordenado e difuso e precisava
ser limitado e circunscrito. Analisando Flusser, Hanke identifica o campo da
comunicacdo como um espaco capaz de integrar ciéncias exatas e humanas. Seria na
definicdo do trabalho para a construcdo do curso, que Flusser coloca a teoria da
comunicacdo como um meta-discurso de todas as comunica¢Ges humanas, de modo que
possibilita evidenciar as estruturas dessas comunicagdes. Para o curso, Flusser divide o
programa em trés nives: ontoldgico, epistemoldgico e noeticamente engajado. No
primeiro nivel, busca-se responder: O que é a comunica¢do? No segundo: Como analisar
a comunicacdo humana para entendé-la? E, por fim: como deve ser a comunicacao
humana, o que posso fazer nesse sentido? Um percuso que poderiamos identificar como

a construcdo da nogdo de comunicologia.

Para Hanke (2004: 65), “a comunicologia trata as formas e codigos dessa
comunicacdo, que € definida como processamento, armazenagem e divulgacdo de

informac&o ja existente, assim como a criagao de nova informagdo”. Segundo Hanke, para



35

Flusser, a comunicag¢ao sempre depende da midia e “que qualquer midia possui uma
l6gica propria, ou seja, que uma midia transmite informagdes sobre a realidade segundo
leis proprias” (HANKE; 2004: 65). E contrapondo-se a Karl Marx, Flusser consideraria
ndo mais a propriedade e a economia, mas a informacéo e a comunica¢do como aquilo
que confere poder e constitui a infra-estrutura da sociedade. Para Hanke (2004), o que
importaria agora seria a meneira de uso e a articulacdo do codigo, ndo a natureza da midia
(como pensaria McLuhan). Para Hanke a diferenca entre Flusser e Mcluhan estaria na

realidade construida pelas midias e no poder que elas articulariam no jogo social.

Segundo Hanke, Flusser teria percebido a importancia da comunicacéo

para 0 homem e a sociedade, tanto na forma do dialogo interpessoal como na
forma midiatica. (...) Para fazer juz ao carater especifico da comunicagéo, é
indispensavel uma nocdo de troca de informacdes, e assim ele integra, ainda
que de forma critica e com reservas, elementos da teoria da cibernética”.

(HANKE; 2004: 70).

Flusser teria sido “um pioneiro institucional da area da comunica¢ao”, por reunir
correntes tedricas diferentes ao campo da comunicacao. Além disso, para o pesquisador,
Flusser antecipou o conhecimento acerca da sociedade da informagdo, comunicacao e

midia.

Hanke |é Flusser a partir de sua relacdo direta com o conceito de midia, que se
distingue do conceito de medium ou meio técnico, embora seja diretamente influenciado
por eles. Desse modo, a leitura de Hanke é uma construcdo epistemoldgica a partir da
epistemologia flusseriana. Parece ser uma interpretacdo midiatica que coloca a
comunicologia dentro de marcos tedricos definidos, mas ndo detalha os mecanismos
internos de funcionamento. Assim, Hanke descobre em Flusser uma comunicologia para

pensar e entender a midia.



36

2.2. “Enfim, porque n6s nos comunicamos?”’

Outra leitura pode ser encontrada na pesquisa desenvolvida por Rainer Guldin®.
No ensaio, “Comunicacdo e Teoria dos Media”, publicado no livro “Flusser: uma
introducao”, de 2008, o autor aponta que Flusser esbocou os aspectos da teoria da
comunicacdo humana, sobretudo a partir de um ponto de vista existencial. Ele acredita
que a questdo que Flusser parece tentar responder seria: “enfim, porque nds nos

comunicamos?”’

Para Guldin com base em Flusser,

nés nos comunicamos ndo tanto para trocar informacGes entre um receptor e
um emissor ligados por um canal, mas antes para criar com 0s outros uma razao
para viver. A comunicacdo é um ato coletivo, dialégico, intencional e artificial
de liberdade, visando a criar cddigos que nos ajudem a esquecer a morte
inevitavel e a falta de sentido de nossa existéncia absurda. (GULDIN; 2008:
79)

Segundo ele, haveria um modelo flusseriano de comunicagdo que propde uma
questao diversa dos modelos cldssicos: “como conseguimos criar, armazenar e distribuir
informagdo com o objetivo de tornar aceitdvel nossa condi¢do de seres humanos?”
(GULDIN; 2008: 79). E para responder essa resposta, Flusser chamaria atengéo para a
artificialidade ultima de todos os c6digos, de todas as estruturas comunicativas, de todos

0s media e da cultura em geral, presentes no seu aspecto de construcéo.

“O homem cria a cultura para libertar a si mesmo do medo da morte, mas atrvés
dessa cultura ele cria tdo somente uma nova forma de dependéncia” (GULDIN; 2008:
81). Sendo assim, segundo Guldin, “a concep¢ao flusseriana de comunica¢do como

esquecimento da morte se liga com a nogéo judaica de nos lembrarmos dos outros para

5 Ap6s concluir estudos em Germanistica e Letras/Inglés na Universidade de Zurique e na Universidade de Birmingham
(UK), Rainer Guldin fez doutorado em Literatura alema com uma tese sobre Hubert Fichte. Atualmente, é professor de
filosofia da Universita della Svizzera Italiana, em Lugano, na Suica, e responsavel pela Revista Flusser Studies. Como
pesquisador e escritor, Guldin ja produziu diversos ensaios dedicados a obra de Vilém Flusser.



37

manté-los vivos. (...) Sobrevivemos juntos nas conversacGes daqueles que ainda se
encontram vivos” (GULDIN; 2008: 81).

Para Guldin, o segundo elemento essencial a teoria da comunicacéo de Flusser é
a natureza fundamentalmente dialégica e intersubjetiva de toda comunicacdo. Para
Guldin, “gracas a inescapavel dimensao existencial de todos os atos comunicativos, uma
teoria da comunicagdo € acima de tudo uma humanidade e ndo uma ciéncia natural. A
teoria da comunicagdo nao trata da explicacdo mas sim da interpretacdo” (GULDIN;

2008: 82).
Assim,

0 ponto decisivo é a escolha deliberada de uma perspectiva especifica no
sentido pretendido por Nietzsche: a relagéo intencional do sujeito em direcéo
ao objeto, entendida de maneira fenomenoldgica de Husserl. Cada perspectiva
solicita um enquadramento diferente do sujeito e ilumina determinados
aspectos especificos no lugar de outros aspectos possiveis. A comunicagdo nao
implica meramente em salvar os dados que teriam sido transmitidos, mas sim:
marcar atos intencionais de liberdade. (GULDIN; 2008: 83).

Segundo Guldin, a comunicacdo para Flusser é neguentrépica. E este seria o
terceiro aspecto fundamental. A comunicacdo humana seria “uma tentativa de negar a
morte por meio do acimulo de informacdes , isto é, pela producéo coletiva e intencional
de diferentes codigos” (2008: 86). Com vistas a segunda lei da termodinamica que postula
a lei universal da entropia crescente, Flusser apontaria a busca por criacdo de codigos e

informacBes como forma de negar a entropia e criar cultura e modelos de comunicacéo.

Segundo Guldin,

na obra de Vilém Flusser, os cddigos e os media operam no sentido de
McLuhan: como tradutores e transcodificadores. Enquanto as imagens
transformam realidade em situacdes, o ato de escrever desloca o tempo circular
magico das gravuras para o tempo da historia linear. A cdmera fotogréfica, por

sua vez, traduz histéria em programas (GULDIN; 2008: 87).



38

Para ele, a pos-historia , corresponderia a auséncia de fundamento e chao, tanto
coletiva como individual. Esse estratégia argumentativa é prefigurada no paralelismo com
a ontogénese e com a filogénese. Haveria uma conexdo e uma mistura entre os diversos
discursos desde a biologia e a historia, da filosofia e da astronomia, da teoria da
comunicacdo e o existencialismo, do cosmo e do coletivo. E essa mistura apontaria a
importancia do etendimento dessas vérias camadas que formam o discurso sobre o
homem e a importancia da tradugdo como um movimento para tras e para frente,

transformando uma realidade em outra.

Para Guldin, a dialética da mediacdo em processos de passagem das imagens para

0s textos leva a um impasse.

De acordo com Flusser, em Filosofia da Caixa Preta, a pagina 11, o propésito
dos textos € o de ‘mediar entre homens e imagens’. Ocorre, porém, que 0s
textos podem tapar as imagens que pretendem representar algo para o0 homem.
(...) Surge a textolatria, tdo alucinatdria quanto a idolatria” (GULDIN; 2008:
100).

Em outras palavras, 0s textos tornam-se inimaginaveis, em parte porque o homem

deixa de se servir dos textos, passando a viver em funcéo deles. E ai,

a pos-historia assume o lugar da histéria pela invengdo de imagens técnicas
que procuram tornar os textos novamente imaginaveis. Ao fazer isso, a pds-
histéria desdobra o progressivo desenvolvimento linear da traducdo de
imagens em textos, trazendo-os de volta as suas origens e além. Flusser
descreve a pds-historia, a pagina 78, como um ‘processo circular que retraduz
textos em imagens’, isto é, de textos em imagens técnicas (GULDIN; 2008:

101).

Sendo assim, para Guldin, a pos-historia seria esse processo de retraducdo
constante de textos em imagens que transformaria o processo linear de traducdo em um

processo circular.

E interessante perceber, nas leituras empreendidas sobre a obra de Flusser, como

a comunicologia vai sendo construida e desconstruida ao longo das suas proprias



39

publica¢des e, depois, através das interpretagdes feitas da sua obra. No livro, “O mundo
Codificado”, Flusser trata a comunica¢do humana como “um artificio cuja intenc¢ao € nos
fazer esquecer a brutal falta de sentido de uma vida condenada a morte” (FLUSSER,

2007b: 90), assim:

(Ela) tece o véu do mundo codificado, o véu da arte, da ciéncia, da filosofia e
da religido, ao redor de nos, e 0 tece com pontos cada vez mais apertados, para
que esquecamos nossa propria soliddo e nossa morte, e também a morte
daqueles que amamos. Em suma, o homem comunica-se com 0s outros; é um
‘animal politico’, ndo pelo fato de ser um animal social, mas sim porque é um

animal solitario, incapaz de viver na soliddo. (FLUSSER; 2007b: 91).

Assim, para Guldin, poder-se-ia inferir que pensar a comunica¢do humana para
Flusser a relacionaria a descoberta do mundo como um outro, a0 mesmo tempo em que
nos faz descobrir como podemos dele nos empossar. Desse modo, Guldin vé, em Flusser,
a possibilidade de uma abertura para a compreensao de que 0 eu é um outro e o outro esta
em mim e me provoca. Segundo o comentador, esta compreensdo amplia o que chamamos

de comunicacdo e poderia nos devolver a consciéncia da condi¢do humana.

Nessa perspectiva, salienta-se que a teoria da comunicacao, para Flusser (2007b:
91), “ocupa-se com o tecido artificial do deixar-se esquecer da soliddo” ¢ “tem que criar
significados”, porque ¢ humanidade. A comunica¢ao humana € vista a partir do ponto de
vista da existéncia — tentativa de superacao da morte na companhia dos outros — ou de um
ponto de vista formal — producdo e armazenamento de informacdes — e nessa articulacdo
de pontos de vista, 0 comentarista acredita que é por esta razdo que estamos todos

engajados na comunicagao.

Na interpretacdo de Guldin, Flusser (2007b: 96) trata a “comunicagdo humana
como um fendmeno da liberdade”, “porque sem possibilidade de decisdo, ndo ha
significado na vida”, mesmo sendo a liberdade inexplicavel porque contraria todas as
explicacOes possiveis. Assim, a mente se rebela contra a morte, pois ela quer ser livre. E
seria nesse desejo de liberdade, segundo a interpretacdo do comentarista (2008b) que o
homem se apropria do tempo, buscando a preservacédo do mundo no tempo e entendendo

a comunicologia como neguentropica.



40

O entendimento de Guldin sobre o conceito de comunica¢do humana de Flusser
difere da abordagem de Hanke, pois o0 coloca numa posi¢cdo mais existencial e menos
funcionalista ou utilitaria. A relacdo é mais sobre 0 que estaria implicito nos processos da
comunicacdo humana e nos contextos existenciais de vida, via criacdo de cddigos e
linguagem. Ao final, escolhendo outro eixo interpretativo possivel, € necessario salientar
que Guldin constréi outra comunicologia, a partir da comunicologia de Flusser. Esta
leitura se distancia em certa medida do eixo de construgdo epistemologica de Hanke, e se

aproximaria um pouco do proximo pesquisador estudado.

2.3. Comunicologia ou Culturologia?

Outra possibilidade de leitura da obra de Vilém Flusser é a que faz o pesquisador
Norval Baitello Janior® (2010). Ele tem desenvolvido, ao longo dos anos, uma ampla
investigacdo e sistematizacdo sobre a obra do autor. Baitello amplia as discussdes que
Flusser prop0s e as desenvolve para tratar da questdo da comunicagdo e 0s impactos
gerados por uma era iconofagica e pelos ambientes que ela constréi, apontando para uma
reflexdo na qual os processos comunicativos geram novas configuragbes na cultura

contemporanea.

Desse modo, Baitello observa que Flusser ndo faz propriamente uma discusséo
sobre ambientes comunicacionais, mas indica a forca da construcdo de realidade que as
imagens técnicas podem gerar. Assim, Baitello amplia o conceito de Flusser sobre a
imagem e constroi uma outra comunicologia ou até mesmo, como ele tem chamado, uma
culturologia. Monta sua epistemologia na relacéo entre o conceito de cultura, lixo, detrito
e imagem e relaciona os conceitos de Flusser com outros conceitos como Nachleben, de
Aby Warburg, ou a nocdo de corpo para Dietmar Kamper ou midia-corpo para Harry

Pross.

No livro “A serpende, a maca e o holograma. Esbogos para uma Teoria da Midia”,

publicado pela Paulus, em 2010, Baitello delineia alguns cenarios em didlogo com Flusser

6 Professor titular na Pds-graduagido em Comunicacdo e Semiética da PUC-SP. Doutor pela Freie Universitat Berlin.
Foi Professor convidado das Universidades de Viena, Servilha, S. Petersburg, Autonoma de Barcelona e Evora. E um
dos principais estudiosos no Brasil da obra de Vilém Flusser.



41

e observa que Harry Pross e Aby Warbug, desenvolvem uma reflexao e critica a respeito

das imagens midiaticas que Ihes permite esbogar uma Teoria da Midia e das Imagens.

Para a interpretagdo de Baitello, parece interessar a construcdo de uma reflexéo
sobre a filosofia da gula e as questdes do detrito produzido pela cultura. Para isso, a
cultura vai devorando tudo num processo de gula informacional, em que o espago-tempo
tem suas dimensoes retiradas e as coisas comegam a serem despidas de sua materialidade,
a fim de tranformé-las em ndo-coisas. Assim, “a rigor trata-se de uma variante da
devoracdo de corporeidades para sua crescente transformacdo em ndo corporeidades ou
acorporeidades”. (BAITELLO; 2010: 20).

Para Norval, o conceito de escalada da abstracdo aparece na obra de Flusser como
marco de uma virada para uma posi¢cdo menos pessimista dos desenvolvimentos técnicos,
entretanto, ainda continua evidente uma critica a este desenvolviemento tecnoldgico, no

momento que aponta a dissolucdo da vontade do funcionario diante do aparelho.

O conceito de funcionario, é central. Ha uma inversdo nos vetores da vontade
de quem opera ou usufrui um aparelho: ndo mais 0 homem determina as acbes
das maquinas, mas ao contrario, sdo elas que o fazem querer, direcionam sua
vontade para o campo de suas proprias potncialidades. (...) E aqui estd uma
marca da teoria dos media de Flusser: a abstracdo da materialidade representa
igualmente uma abstracdo da vontade. (BAITELLO; 2010: 39).

Assim, o abstrato engoliria todas as realidades espaciais, sendo a abstracdo uma
forma de subtrag@o. Nesse sentido, “o ponto engole a linha, que ja engoliu o plano, que
por sua vez ja engolira o volume. Assim também as ndo coisas vao progressivamente
devorando as coisas”. (BAITELLO; 2010: 42). Teriamos, entdo, uma escalada que leva

ao fundo vazio.

A leitura que Baitello faz de Flusser se estabelece em didlogo com Dietmar
Kamper, quando propde que “a grande vitima sacrificial é, portanto, o espago, habitat do
corpo. A perda do primeiro significard a aniquilacdo do segundo. Um grande vacuo se
abre, um espago de saudade do espaco” (BAITELLO; 2010: 43). Todavia e apesar da

anterior aproximacao, Baitello observa que



42

0 que ocorre é uma dissolucdo (odiosa) da fronteira, pela qual se processa a
invasdo do espago habitavel, tornando-o inabtavel, pois totalmente perfurado.
Por seus buracos penetra o furacdo da midia que ocasiona a chamada terceira
catastrofe, o retorno a um nomadismo sem corpo. Ou a um sedentarismo sem
alma. (BAITELLO; 2010: 46).

Buscando montar um mapa dos processos de comunicacdo e sua ciéncia
associados aos ambientes culturais, Baitello aproxima as nog¢bes de imagens técnica de
Flusser ao pensamento de Aby Warburg, e o conceito de expansdo do corpo de Harry
Pross aos quatro degraus da escalada da abstracdo de Flusser. Segundo Baitello, a
comunicacdo seria um paradoxo, ponte que se constrdi sobre abismos ou abismo que se

constrdi sob pontes:

ndo apenas é uma ciéncia social aplicada, mas inegavelmente uma ciéncia da
cultura. Eletricidade e serpente, imaterialidade e imagem, oralidade, escrita e
historia, gesto e corpo, meméaria e aparicoes, presencga de auséncias e presenga
de presencas, coisas e ndo coisas, tais aproximagdes ou distanciamentos nos
permitem pensar a comunicagdo como ponte que se constrdi sobre abismos.
Mas também nos obrigam a entrevé-la como abismos que se constroem sob as
pontes. (BAITELLO; 2010: 67).

2.4. Flusser criador de uma teoria (filosofia) da historia?

Ja o pesquisador Rodrigo Duarte’ no artigo, “A Critica da cultura de massas em
Theodor Adorno e Vilém Flusser”, de 2013, faz uma concexdo entre 0 pensamento dos
dois filésofos, mesmo considerando suas diferentes formacdes filosoficas, ja que Flusser
foi mais influenciado por Wittgenstein e Heidegger. Para Duarte,

é possivel constatar que, no tocante a critica da cultura de massas, ha
semelhancas importantes entre os pensamentos de ambos os filésofos (Theodor
Adorno e Vilém Flusser). (...) Enquanto Theodor Adorno é amplamente tido

como um pessimista em suas avaliagdes sobre a cultura contemporanea, Vilém

" Professor do Departamento de Filosofia da Universidade Federal de Minas Gerais. Doutor em filosofia pela
Universitat Gesamthochschule Kassel. Sua atuagdo esta vinculada a Etica, Estética e Filosofia Social, a partir dos temas:
Escola de Frankfurt, autonomia da arte, arte contemporéanea e arte de massa. Em relacdo aos estudos voltados para
Vilém Flusser, seu interesse se encontra no conceito de pds-historia.



43

Flusser € considerado por muitos um entusiasta dos novos media e — portanto
— um otimista quanto as suas possibilidades para o surgimento de novos e
interessantes fendmenos culturais. (DUARTE; 2013: 65).

O pesquisador explora alguns topicos que se aproximam da critica a industria
cultural de Adorno e da “filosofia dos media” de Flusser, assinalando a correspondéncia
com as passagens, especialmente da Dialética do Esclarecimento. “O ponto de partida
para essa exposicao é a consideracdo dos posicionamentos de Flusser em dois aspectos
principais: o primeiro ¢ uma certa ‘filosofia da historia’; o segundo consiste num

diagnostico critico do presente” (DUARTE; 2013: 65).

Segundo o pesquisador, Flusser desenvolveu uma “teoria da historia” que assinala,
em grandes linhas, o desdobramento dos fatos que implicaram no crescente predominio
do codigo unidimensional que ocorreu até recentemente, quando comecgaram a aparecer
alguns sinais de crise, cujo significado se vera a seguir. Para ele, é importante observar
que o advento de cada um desses codigos fundantes traz consigo o aparecimento de uma
elite que os manipula as expensas do resto da sociedade. Isso ocorreu com o surgimento
das imagens tradicionais, a partir do qual uma casta de sacerdotes compunha 0s seus

codificadores e decodificadores.

Assim, para ele,

o esbogo flusseriano de uma ‘filosofia da historia’ sugere que cada medium foi
inventado para suprir caréncias humanas, sendo que aquele que sucedeu o
anterior como predominante resolveu parte do problema, introduzindo, por
outro lado, novos desafios a consciéncia: os textos visavam combater a
idolatria enquanto modo mégico-mistico de ofuscamento da percepcdo da
realidade; mas, em determinado momento, eles também se mostraram
propensos a ocasionar uma patologia que Flusser chama de “textolatria”, i.e.,
a crenga de que o universo conceitual, por si s, pode dar conta da realidade
como um todo. Nesse sentido, 0 advento das imagens técnicas, a0 mesmo
tempo em que poderia Se constituir numa oportunidade de correcdo da
textolatria, representa o perigo de retrocesso a consciéncia magico-
mistica, na medida em que a maioria das pessoas ndo compreende a

mediacdo de codigos lineares (textos cientificos, algoritmos



44

matematicos) na producdo do que s6 aparentemente € uma imagem no
sentido tradicional”. (DUARTE; 2013: 67 — 68).

A aproximagéo que Duarte faz entre Adorno e Flusser encontra-se na reflexao

historico filoséfica e na cultura de massas, ja que as imagens técnicas seriam o codigo

fundante da possibilidade da pos-historia. A semelhanga estaria num trecho da “Dialética

do esclarecimento”,

em que 0s autores se apropriam do canto duodécimo da Odisseia, no

qual é relatado o ardil de Ulisses para ndo sucumbir & seducdo do canto

das sereias. (...) Como é bem conhecido, Horkheimer e Adorno tomam

essa passagem como uma alegoria da condi¢do da maioria das pessoas

no ‘mundo administrado’, enfocando especialmente sua situacdo

cultural: Gragas aos modos de trabalho racionalizados, a eliminagéo das

qualidades e sua conversdo em fungdes transferem -se da ciéncia para

0 mundo da experiéncia dos povos e o assemelham, tendencialmente,
aquele dos anfibios” (DUARTE; 2013: 74).

Segundo Duarte,

regressao das massas, hoje, nada mais é do que a incapacidade de ouvir
0 inaudito com os préprios ouvidos, de tocar o intocado com as préprias
méaos. Ndo sdo menores as coincidéncias entre os pontos de vista do
trecho da Dialética do Esclarecimento e o de Pds -histéria. Vinte
instantdneos e um modo de usar. Chama a atengdo, por outro lado, o
fato de Adorno e Horkheimer compararem a capacidade cognitiva dos
individuos regredidos a dos anfibios, enquanto Flusser, cerca de
quarenta anos depois, afirma que ela seria inferior a capacidade
digestiva dos vermes. Fica a questdo de saber se Flusser apenas teria
sido ainda mais enfatico do que Adorno e Horkheimer, ou se —
pressupondo que aqueles autores teriam raz&o — nds teriamos regredido
a uma condicdo espiritual ainda inferior nesse periodo (DUARTE;
2013: 76 - 77).



45

Mais uma vez identificamos a construcdo de outra epistemologia a partir da
epistemologia flusseriana. Duarte, diferentemente dos pesquisadores anteriores, escolhe
como ponto nodal a p6s-histdria e a partir dela cria uma rede que aproxima e relaciona as
ideias de Flusser aos pensadores da Teoria Critica da Comunicacdo. Trata-se de uma
abordagem mais sociologica e difere das abordagens feitas por Hanke (funcionalista),
Guldin (existencialista), Norval (culturalista). Mais uma vez a comunicologia de Flusser
abre caminhos para as desmonagens e montagens de jogos de interpretacdo na

reconstrucdo de mais outra comunicologia.

2.5. Qual o lugar do pds-humano na comunicagédo?

Outros pesqusiadores que estudaram a obra de Flusser sdo Erik Felinto® e Lcia
Santaella®. No livro, “O explorador de abismos. Vilém Flusser ¢ o pos-humanismo”
(2012), os autores buscam relacionar o pensamento de Flusser a tecnologia e ao conceito

de p6s-humano, ja que pressupdem

que Flusser captara, em momentos iniciais, as energias mentais que tomariam
corpo apenas no ambiente académico alemdo de meados dos anos 80. Desse
modo, um conjunto de questdes de ordem filoséfica e midiol6gica, como a
materialidade dos meios, o tema do arquivo, a triade armazenagem
(Speicherung), processamento (Verabeitung) e transmissdo (Ubertragung), o
interesse por nogbes como as de cédigo e traducdo e, finalmente, a
problemética do pds-humanismo constituiram, em maior ou menor grau, 0
parentesco intelectual entre Flusser e a chamada German media theory.
(FELINTO;SANTAELLA; 2012: 19).

Entretanto e a0 mesmo tempo, 0s autores apontam que a problematica do pos-
humano estaria mais vinculada ao “contexto de reflexdo de Friedrich Kittler e Niklas

Luhman, e ndo ao contexto do pensamento flusseriano” (FELINTO;SANTAELLA; 2012:

8 Professor Associado da Universidade Estadual do Rio de Janeiro. Doutorado em Letras pela UERJ e estagio de pds-
doutoramento Sénior na Universitdt der Kiinste Berlin sobre Teorias da Midia alemaes. Tem como temas de pesquisa:
cibercultura, epistemologia da comunicacéo, Imaginario, Estudos de Cinema e Teoria Literaria.

9 Professora titular do Programa de Pds-graduacdo em Comunicagio e Semidtica da PUC-SP. Doutorado em Teoria
Literaria da PUC-SP e Livre-docéncia em Ciéncias da Comunicacdo pela ECA-USP. Suas areas de pesquisa séo:
comunicagdo, semiética cognitiva e computacional, inteligéncia artificial, estéticas tecnoldgicas e filosofia e
metodologia da ciéncia.



46

19). A leitura que os autores fazem de Flusser perpassa um viés tecnoldgico
contemporaneo, tendo em vista que Flusser ndo trata do pés-humanismo em sua obra. O
que indica mais uma vez a caracteristica de montagem de epistemologias a partir da

comunicologia de Flusser.

Apontam também que ha uma série de diferencas entre Kittler e Flusser, no

entanto eles ressaltam que

ambos apresentam marcado interesse em desconstruir o sujeito liberal classico,
independente, autbnomo e em plena posse de si, que se tornou, de fato,
absolutamente insustentavel na situagdo contemporanea. Em seu lugar devera
surgir uma subjetividade descentrada e distendida nas redes tecnolégicas
(FELINTO;SANTAELLA,; 2012: 21).

Interessa aos autores o conceito de rede, pois acreditam que

a nocéo de rede em Flusser possui tamanha centralidade que envolve o
desenvolvimento de uma nova ética, de uma nova epistemologia, de uma nova
filosofia. Na sociedade telematica, sera necessario considerar uma outra e
diferente experiéncia do humano. ‘Nés nos encontramos em uma revolugéo
comunicacional, na qual um ser-para-o-outro (Freinandersein) intersubjetivo
projeta pseudorrealidades’ (FLUSSER, 2009b: 82). Cabera a esse novo
homem projetar o mundo no qual ir4 habitar. E os limites desse mundo serdo
os limites da sua criatividade. (FELINTO;SANTAELLA; 2012: 21).

“Nesse aspecto, poder-se-ia dizer que Flusser € mais otimista que Kittler. A partir
de outra perspectiva, porém, também seria possivel afirmar que Flusser conserva certo
‘humanismo residual’, do qual Kittler procurou se desvencilhar por completo”
(FELINTO;SANTAELLA; 2012: 21). A dissolucdo completa da figura face as
tecnologias é um passo que Flusser se recusa a dar. Seria nas no¢oes de jogo e criatividade
que os autores acreditam que Flusser localiza “o essencial da experiéncia humana”.
Assim, criar redes significaria articular “competéncias cruzadas, promover hibridismos,

fertilizar o devir” (FELINTO;SANTAELLA; 2012: 21 - 22).



47

Segundo os autores, para Flusser, ndo se trata efetivamente de afirmar o humano
em detrimento da maquina (ou do animal), mas de acoplar criativamente homem e

aparato. Eles associam o pensamento de Flusser a cibernética, mas deixam claro que:

todavia, mesmo que ndo existisse presenca significativa de tal literatura nessa
lista (parcial) de leituras de Flusser, poucas outras influéncias intelectuais sdo
tdo claramente indentificaveis na obra do pensador como a fenomenologia e a
cibernética. Ainda que, como adverte Philip Gochenour, Flusser ndo costume
esbocar ‘nenhuma relacdo explicita entre seu pensamento e o dos
ciberneticistas ou teoricos sistémicos contemporaneos’ (2005, p.02), a
terminologia e o repertorio de conceitos da cibernética atravessam a obra do
autor do inicio ao fim. Nesse sentido intriga o fato de o ensaio de Gochenour
ser precisamente um dos pougissimos estudos que conhecemos dedicado
especificamente a dissecar as conexdes entre Flusser e a cibernética. (...) Para
Gochenour, o autor de Flisofia da Caixa Preta adota uma visdo cibernética dos
sistemas sociais, ja que estes (assim como 0s sujeitos que 0s compoem) teriam
como funcdo primordial amealhar informagGes capazes de colaborar para o
equilibrio e manutencdo do sistema. Como os famosos termostatos dos
ciberneticistas, o sujeito flusseriano assimilaria informag6es do seu ambiente,
de modo a ajustar-se em relacdo a ele e, em seguida, secretar novas
informagdes capazes de altera-lo” (FELINTO;SANTAELLA; 2012: 53).

Para os autores, outra dimensao importante do pensamento de Flusser consistiria
na funda¢do de uma nova ciéncia: a comunicologia. Segundo eles, “ndo apenas mais uma
ciéncia como qualquer outra, sendo uma espécie de superciéncia, dedicada a investigar
todo o campo do comércio simbélico do homem, toda a economia simbélica da troca de
informagdes em sociedade” (FELINTO;SANTAELLA; 2012: 55). Como consequéncia,
interpreta-se que Flusser realiza uma inversdo: a comunicologia consistiria em englobar
todas as ciéncias do homem e nédo apenas ser um aspecto das ciéncias humanas. Nessa
nova ciéncia, Flusser se aproximaria da sugestao de Kittler de uma “expulsdo do espirito
das ciéncias humanas” e adotaria uma perspectiva, segundo os autores, mais funcionalista
e cibernética dos processos comunicacionais. “Essa abordagem cibernética ¢ refor¢ada
pela forma como o pensador trabalha os conceitos envolvidos (transmissdo, mensagem,
simbolo)” (FELINTO;SANTAELLA; 2012: 55).

Sendo assim,



48

a comunicologia seria, antes, um saber que permite, a partir do ponto de vista
da comunicagdo, conquistar um olhar sindptico e aglutinante de todas elas,
atravessando, assim, fronteiras disciplinares. Mas também era essa a pretensao
fundamental da cibernética. Como ‘ciéncia da comunicagdo ¢ do controle’,
tanto dos seres vivos como das maquinas, ela almejava reunir todas as ciéncias.
(...) Seu desenvolvimento implicava o surgimento de uma ‘nova linguagem
universal’, capaz de romper as falsas dicotomias entre mente e matéria,
humano e ndo humano, maquina e organismo (Bowker, 1993, p.117). A
transmissdo de mensagens, o equilibrio dos sistemas, a consideragao dos canais
e dos codigos constituiam elementos centrais do pensamento cibernético. Além
disso, o fim das antigas dicotomias significava uma radical reconfiguracéo da
classica oposicdo entre natureza e cultura — uma proposi¢do que também
constituia elemento central da comunicologia. Nessa Ultima, a comunicagao
humana deveria ser “desideologizada” e entendida, pois, apenas como mais
uma dentre as muitas diversas espécies de transmissdo (de informacéo)
presentes na natureza. O interessante aqui é a simultinea naturalizacdo e
desnaturalizacdo dos processos comunicacionais simbélicos. Pois a tarefa da
teoria da comunicagdo seria a de “investigar a comunicagdo humana como
fendmeno natural com tendéncias antinaturais’ (2007,p.247). Isso porque a
comunicagdo humana parece contrariar 0 segundo principio da
termodindmica.” (FELINTO;SANTAELLA; 2012: 56)

De que trata a comunicagdo humana a partir dessa perspectiva? Segundo 0s
autores, a comunicologia de Flusser trataria de armazenar, processar e transmitir
informacdo adquirida, resumindo a cultura nesses trés procedimentos computacionais. E,
assim, a ciéncia da comunicagdo se ocuparia de estudar esses processos que englobam,
virtualmente, todo o universo da cultura. “Desse modo, ela podera vir a ocupar a mesma
posicdo que a teologia antes ocupava como rainha das ciéncias. Talvez ela venha
constituir o dominio de uma nova fé-pré-religiosa” (FELINTO;SANTAELLA; 2012: 59).

Os autores observam uma indeciséo quanto ao lugar do homem na comunicologia.
“Trata-se de um ser natural, do qual se deve extirpar a danosa fantasia do espirito, ou
antes antinatural, agente consciente de uma luta de sentido contra a entropia”
(FELINTO;SANTAELLA,; 2012: 65), e esta indecisdo, segundo os autores, repete-se em

sua reflexdo sobre o aparato.



49

A reflex@o de Flusser subsiste, pois, distendida numa tensdo permanente entre
o reconhecimento dos determinantes tecnoldgicos e a autonomia do agente
humano; entre a defesa de uma necesséria revisdo do humanismo cléssico e a
convicgdo de que é interessante preservar certa singularidade do humano face
as outras formas de vida deste planeta. (FELINTO;SANTAELLA; 2012: 65).

A esta altura, os comentaristas salientam que & importante apontar que, para
continuar no percurso que tenta nos levar a comunicologia, ndo podemos escapar dos
objetos técnicos, aparatos, aparelhos, porque ndo é possivel pensar a comunicologia sem
ser na tensdo permanente entre o reconhecimento dos determinantes tecnol6gicos e nova
configuracdo do que poderia ser a autonomia do agente humano. Aqui, 0 conceito de
aparelho propde um debate do grau de importancia do proprio aparelho nas relacdes
funcionais e ontoldgicas que estabelecemos com ele, tanto como instrumento, quanto
como modelo. Em consequéncia destacam que, para Flusser (2011b: 38), aparelhos s&o o

conjunto de objetos produzidos, trazidos da natureza para 0 homem, que perfaz a cultura.

2.6. Ficcao filosofica: por que tem que ser assim e ndo assado?

Outra pesquisa importante é a desenvolvida por Gustavo Bernardo®®. Suas
pesquisas sobre a obra de Vilém Flusser estdo vinculadas ao ceticismo filosofico. Para
ele, o pensamento do Flusser é atravessado por um exercicio de suspensdo do juizo que €
tanto fenomenoldgico quanto cético, na linha do ceticismo classico grego. Ele realizaria
um exercicio permanente de pensar sob uma perspectiva diferente daquela que ele mesmo
e o0 seu interlocutor, o seu leitor, se encontram acostumados. Sua pretensdo parece ser a
de deslocar o leitor, deslocando antes ele mesmo, da zona de conforto, para forca-lo a
uma outra perspectiva. Foi este movimento que levou Bernardo ao estudo do ceticismo
filosofico e a levantar a hipotese de que a prépria ficgdo seria eminentemente cética. “De
que toda ficcdo, mesmo quando escrita por um dogmatico, por um ortodoxo, por um
reacionario, ela acaba sendo, se tiver o minimo de qualidade, basicamente cética, ou seja,
suspensiva.” (BERNARDO; 2012: 01).

10 Professor Associado da UERJ. Doutorado em Literatura Comparada pela UERJ e pds-doutorado na Faculdade de
Filosofia da UFRM. Sua publicagdo sobre Vilém Flusser intitulado “A duvida de Flusser” recebeu mengéo honrosa na
categoria Teoria Literaria no prémio Jabuti., em 2003. E considerado um importante estudioso do Flusser no Brasil.



50

Para Bernardo, o fato de Flusser estar sempre em movimento e fora de sua patria,

sem chao e sem fundamento,

o0 pensamento de Vilém Flusser parece atravessar varias areas sem se fixar em
nenhuma e sem permitir que nenhuma o fixe. Deste modo, gera-se a
necessidade de chamar, para cada encontro desses, pessoas fora do ninho, até
porque o proprio Flusser sempre esteve fora do ninho. (BERNARDO; 2012:
02).

Nesse sentido, a principal fungéo da ficgdo seria

a de nos perspectivizar, ou seja, a de nos tirar da nossa perspectiva habitual e
nos oferecer uma outra. Toda ficcdo nos joga no campo de uma outra
perspectiva, no campo da perspectiva do narrador ou do personagem. Ora, 0
pensamento de Vilém Flusser faz a mesma coisa, deslocando-nos da nossa
perspectiva e forcando-nos a ver e pensar por outro dngulo. (BERNARDO;
2012: 03)

Bernardo cita que ndo a toa, Abraham Moles considerou Flusser o autor de uma

espécie de ‘ficcao filosofica’.

Para ele,

a ficcdo filosdfica de Vilém Flusser ja buscava dessacralizar a religido para
sacralizar o cotidiano. (...) Flusser faz uma critica muito forte as estruturas
dogmaticas das religifes e das diferentes institui¢des religiosas, mas ao mesmo
tempo busca reviver a reveréncia perante o mistério, o que inspira a sua ideia
de tentar sacralizar o cotidiano. Seu esfor¢o de sacralizacdo do cotidiano néo
deixa de ser um modo de assumir o carater de fic¢do de toda a realidade, pelo
menos de toda a realidade que conhecemos. Ora, a ficcdo em sentido estrito, a
ficcdo que se assume ficgdo, é um discurso sobre a realidade que ao mesmo
tempo nega a realidade. A ficcdo parece perguntar sempre: por que tem que ser
assim e ndo assado? (BERNARDO; 2012: 03)

O espelho, segundo ele, é o que Flusser define como um ser que nega:



51

se pensarmos no espelho como uma coisa, podemos nos contentar com a
definigdo ou do dicionario ou do vendedor de espelhos. Se, todavia, quisermos
pensar filosoficamente, portanto como um ser, precisaremos defini-lo dessa
maneira: como o ser que nega. O espelho reflete porque ndo nos deixa
atravessa-lo, devolvendo-nos apenas uma imagem invertida e menor.
(BERNARDO; 2004: 04)

Em outro ensaio intitulado, “meu bem, vocé ndo entendeu nada”, trata do
entendimento de Flusser da necessidade da davida para o pensamento. O titulo do ensaio
seria como Flusser reagia. Segundo Bernardo, a expressdo agressiva e irbnica também
significa ‘meu bem, eu também ainda nao entendi nada’, porque, segundo ele, de fato nds
ndo sabemos nada, ja que nosso conhecimento seria construido por meio de ficcBes
reguladoras que nos permitem agir “como se” soubéssemos. Logo, deveriamos retardar o

entendimento o quanto possivel, a fim de que seja possivel pensar.
Seria importante, ent&o,

levar a epoché fenomenoldgica até o seu limite, protegendo a divida e
suspendendo 0 juizo pelo maximo de tempo. Em outras palavras: é preciso
seguir o programa cartesiano da ddvida metodica contra o proprio Descartes,
ou seja: é preciso compreender que o0 pensamento ou é sinénimo de davida, ou
entdo ndo é pensamento. Faz-se necessario retomar o conhecido adagio
cartesiano, mas na sua versdo integral. O adagio completo reza que “dubito
ergo sum, vel quod item est, cogito ergo sum” — “duvido, logo, existo, ou, o

que significa 0 mesmao, penso, logo, existo. (BERNARDO; s/d: 01)

Esse seria o estilo de Vilém:

0s pontos por onde ele segura 0 seu tapete imaginario sdo como pilulas
efervescentes do assunto, como reflexemas formados ao sabor da
argumentacdo, como projetos e projéteis de ideias que sempre demonstram o
poder de remeter a universo mais amplo. Tais projetos e projéteis se mostram
muito ageis no discurso, prestando-se a construcdes retoricas estonteantes.
(BERNARDO; s/d: 02).



52

Segundo Bernardo,

porque todo discurso é forcosamente ficcional e ndo pode ndo sé-lo, mas ao
mesmo tempo ndo pode assumir isso, mas ao mesmo tempo precisa fingir que
diz a mais pura verdade cientifica e objetiva”. Assim, Flusser “nos obriga a
pensar no carater ficcional dos discursos usando um elemento do préprio
discurso contra todos os discursos da certeza, portanto contra todos os
discursos dogmaticos. Ele pde os dois pontos a meio de uma palavra para
quebra-la. (BERNARDO; s/d: 03).

Assim, para 0 pesquisador,

a filosofia de Vilém Flusser é uma ficcéo filos6fica. Ora, com ficgdo néo se
concorda, da ficcdo ndo se discorda, porque, na ficcdo, apenas se embarca. Se
na fic¢do strito sensu € preciso suspender a descrenca para aproveitar a leitura,
na ficgdo filosofica de Flusser é preciso suspender as nossas proprias crengas,
para que pOSsamos enxergar as novas perspectivas que se abrem.
(BERNARDO; 2012: 04).

Aqui é importante perceber que a prdpria comunicologia é posta em
questionamento. Se a comunicologia é uma ciéncia, é também ficcdo cientifica. Esta na
ordem do “e se” e ndo da prova e da verdade. Por isso, pensa-la pode ser p6-la em divida,

tendo em vista que a comunicacdo humana ndo pode ser apreendida e determinada.

Nesse sentido, a posicdo de Bernardo sobre a obra de Flusser, é a de que a
comunicacdo humana pode ser entendida como processo em fluxo, e a teoria da
comunicacdo seria o locus dos nomes préprios que sdo chamados pela comunicologia. A
comunicologia cria sistemas intelectuais, ficgoes, que podem ser capazes de colocar em
jogo os elementos constitutivos da comunicacdo humana, permitindo, portanto, a divida

e as possibilidades criadoras de comunicologias.

Aqui o pesquisador se propde a fazer uma analise a partir do ceticismo presente
na obra de Flusser e lanca reflexfes sobre conceitos de ddvida e ficcdo, aproximando suas
interpretagdes da teoria literaria. Mais uma vez fica claro como Flusser torna-se, para 0s

varios pesquisadores estudados, um alibi para a producao de comunicologias. E a hipotese



53

para que isso aconteca é a de que é possivel jogar com os elementos constitutivos da
comunicologia de Flusser. Desse modo, os pesquisadores de sua obra encontram um meio
para combinar varidveis e construir uma rede tedrica que se dirige para a producdo de

distintas comunicologias.

Neste exercicio, percebe-se diversas leituras e interpretaces da obra de Vilém

Flusser. Para Bernardo,

o estilo flusseriano, por ndo ser feito de axiomas, sequer de proposicdes,
encontra-se sempre aberto a interpretacdes, alteracdes, acréscimos e reducdes.
Essa descricdo do seu método sugere um pensamento generoso, no sentido
etimologico do termo: aquele que gera e engendra outros pensamentos.
(BERNARDO; s/d: 03).

Ha outros livros, artigos, teses e dissertacdes que desenvolveram estudos que tem
como referéncia a obra de Flusser e dialogam com ele a fim de desenvolver investigacoes
nas diversas areas do conhecimento, que vao das artes, a literatura, educacdo, semiotica
até a ciéncia e a filosofia, possibilitando olhares que suscitam novas interpretacdes dos

temas, assim como dos conceitos desenvolvidos por Vilém Flusser.

Percebe-se que Flusser monta sua comunicologia de forma entrépica e, por isso
mesmo, passivel de desmontagens e remontagens a partir de eixos conceituais como
técnica (modelo cientifico), imagem técnica (codigos que modelam a realidade) ou pos-
historia (desmonte da linearidade do tempo para organizar outros espagos de tempo).
Esses eixos possibilitam a desmontagem e montagem de epistemologias que inventam

novas comunicologias.

Essa invencdo é possivel, porque estamos em um tempo-espaco que, porque
estamos imersos na rede, nos possibilita olhar para ela. Mas n6s somos 0s observadores
e somos nos que construimos os pontos de contato. Apds a leitura atenta dos
comentadores e de suas construgdes epistemologicas a partir da obra de Flusser, observa-

se que a rede epistemologica sempre se propde outra. E esta € uma caracteristica do



54

pensamento de Flusser: a abertura de possibilidades de combinacGes e interpretacfes

possiveis na montagem e desmontagem da comunicologia em jogo.

Assim, cada comentarista constroi sua epistemologia a partir de Flusser. E é esse

0 movimento que Flusser parece propor aos seus leitores, quando escreve:

Empenho-me em jogo de pergunta e resposta, em dialogo criativo: esse jogo é
a estrutura do meu universo. Assumo-me jogador de jogo cuja estratégia é a de
que todos os jogadores sejam vencedores: a cada lance o universo do jogo fica
enriquecido, a cada lance as regras do jogo se modificam. Perco-me nesse jogo,

perco-me nos outros e com os outros. (FLUSSER; 2008a: 149).

No entanto, em alguns casos, 0s comentadores ndo parecem jogar com ele; ndo
parecem duvidar do que ele propde. Por vezes, acabam o jogo, acreditando que ganharam,
quando talvez ndo tenham sido vencedores, pois esqueceram que 0 duvidoso se impde e
acreditam que a indeterminacdo e 0 acaso permanecem na aparente harmonia e ordem

dos conhecimentos construidos.

Muitas vezes, tomam seus conceitos como definitivos e os funcionalizam em suas
areas de pesquisa. A davida, as vezes, ndo parece ser um exercicio. E entende-se que ndo
é facil duvidar quando as questdes sdo aparentemente bem resolvidas como tendem a
ocorrer com as boas questdes. Trata-se de uma estratégia diabodlica, pois semeia a divida

e abala as certezas.

Percebe-se que neste movimento, ndo existe uma leitura certa ou errada, boa ou
ma da obra de Flusser. Existem leituras possiveis de uma obra diversa e construida no
fluxo do tempo e em dialogo. A partir da leitura dos comentaristas, encontra-se
entendimentos maltiplos. Muitas vezes, as interpretacbes de um comentarista e de outro
tém pontos de contato, outras vezes sdo quase opostas. Isto parece acontecer porque
Flusser ndao fornece conceitos estaticos, mas modos de dizer e pensar, “modos de usar”
com vetores cognitivos que ultrapassam 0s proprios conceitos que constrai. Isto permite

que os comentadores e quem escreve esta tese joguem com ele em comunicacéo dialégica.

Flusser parece nos guiar até nés mesmos e nao até ele. Ao ler atentamente sua

obra, percebe-se que ele permite (e parece desejar), caso queira-se, desconstruir aspectos



55

de n6s mesmos para, num salto, enxergar para além do dado e abrir nossos olhos para
além da razdo. Como se dissesse: ndo acreditem no que escrevo. Duvidem. Usem o0s

elementos que disponho aqui para jogarem comigo. Assim, podem descobrir e criar.



56

CAPITULO Il - MONTAGEM/DESMONTAGEM

Eu sou fluxo de pensamentos que duvidam.

Vilém Flusser

E no exercicio diabdlico da ddvida que se passa a jogar com Flusser. Um jogo
duvidoso e em conversacdo. Trata-se de uma epistemologia da ddvida, um exercicio de
combinacdo e recombinacdo de variaveis e invariaveis no processo de comunicagdo. Para
IS0, jogamos com seus conceitos e com as possibilidades de combinagGes possiveis na

remontagem da comunicologia em jogo.

A comunicologia aqui é pensada como jogo, pois tém caracteristicas comuns.
Tanto o jogo como a comunicologia séo atividades voluntérias, precisam contar com a
disponibilidade dos jogadores, o que os fazem participantes do proprio dominio da
liberdade de jogar. Outra caracteristica € que ambos tratam de um movimento motivado
pela vida cotidiana. Por fim, existe neles um aspecto de limitacdo de tempo e espaco:
joga-se até ser possivel atingir algo que lhes € comum, certa meta, certo fim, certa
comunicagdo. Enquanto o jogo decorre, tudo é movimento, fluxo.

Além disso, tanto o jogo, como a comunicologia supdem codigo, regras, um
sistema de ordem, entendendo-se ordem como a tenséo permanente entre certeza e caos.
Por isso, toda comunicologia tem suas regras e impde um tipo de epistemologia. Ao
pensar a comunicologia como jogo, poderiamos dizer que a funcdo desta seria uma luta
(Jogo) para melhor coordenar alguma coisa. Essa “coisa” seria a comunicagdo. Isto,
porque a comunicag&o esta, por natureza, num ambiente instavel. E a vida cotidiana pode
Ihe causar impactos externos (algo que interrompe 0 jogo ou quebre suas regras) ou
internos (afrouxamento do espirito do jogo ou uma desilusdo, um desencanto).

Assim, a comunicologia é coisa que se submete a ordem do de tudo diferente e a
comunicagdo € nome proprio. Para Flusser (2011c), o intelecto € uma tentativa de espelho,
uma relacgéo espelhada entre as palavras e as coisas. O intelecto & uma tentativa frustrada

de ver. Nesse sentido, a comunicologia é uma tentativa de ver. Pensar implica ndo ver a



57

coisa, estar cego diante da coisa, pois estamos sempre tateando, sem possibilidade de
certezas sobre a coisa que se tateia. A comunicologia seria um gesto tateante da
comunicacgdo, pois é indeterminada e falivel. Seria a possibilidade de, pelo jogo, atingir
uma desfuncionalizacdo dos conceitos ou reinventa-los a partir de outras regras.

Talvez por esta razdo, Flusser afirma que a comunicacdo é a infraestrutura da
cultura. Seria a comunicagdo em comunicando que teria a possibilidade de

desfuncionalizar, por meio de jogos de linguagem, a cultura? Ou o contrario?

A comunicologia seria palavra conversada, sempre duvidosa do duvidar, pois no
momento em que ela ndo conversa ou nao se pde em conversacdo, ela ndo estaria mais
comunicando. Essa conversacdo deve ser feita compreendendo as multiplicidades, a
diferenca das diferencas, a informacéo que faz a diferenca entre as palavras conversadas
e, nesse confronto, suporia certa incapacidade de identificar ou nomear. A comunicologia

faria eco daquilo que é em tudo diferente.

Sendo assim, talvez seja equivocado perguntar: 0 que é comunicacdo? Ja que esta
pergunta ndo teria uma resposta precisa, tendo em vista que se ndo temos acesso a coisa,
ndo temos como delimitar ou definir o que é, ndo temos acesso ao nome que a identifica.
Entretanto, ao duvidar, poderiamos talvez encontrar a possibilidade de entendimento de
como se da a comunicacdo. Conseguiriamos entendé-la num jogo de linguagem. Nesse
sentido, a comunicologia nos pde ante as questdes que impossibilitam a delimitacdo ou
definicdo da comunicacdo. Tendo em vista que a comunicagao seria entropica, seu fim é
a morte e, ela ndo se propde em jogos de linguagem. A comunicologia, entretanto, se
propbe como conversagdo na/da comunicagdo e se apresenta como jogo de linguagem

jogado na e para a construcao da cultura.

Se temos consciéncia que estamos em jogo, duvidar torna-se uma saida possivel
para recolocar as questdes de novo em jogo, e mantermos em movimento a comunicagao
e, assim deliberadamente, construimos a cultura e 0 mundo, mudando as regras enquanto
estamos em jogo. E a duvida que permite a continuidade do jogo. Confiar na ddvida como
possibilidade de manter o jogo em movimento e, assim, ir jogando engquanto se joga com

o fluxo, com o tempo continuo da vida.

Assim, a comunicologia poderia ser entendida como esse jogar que vai se

configurando e se reconfigurando permanentemente. Aqui, tenta-se ver 0 jogo



58

acontecendo. O que estaria por tras de cada carta ou conceito? Teria Flusser omitido
alguma parcela ou carta do jogo? Tenta-se entender as estratégias desse jogo a partir da
cabeca de quem joga, dentro do jogo e em se jogando. Sera que imersos no jogo, seria
possivel entender como a comunicologia se faz comunicacdo? Como 0s conceitos
apontados no primeiro capitulo postos em duvida e em conversacdo poderiam ajudar a

pensar a comunicagao?

Ao tracar um vetor na obra de Flusser, percebe-se que a divida é o que movimenta
seu pensamento em sua trajetoria. Este vetor desempenha um papel importante, ja que
seus componentes dependem do sistema de coordenadas usado para entender e produzir

0s conceitos. A duvida é o vetor dos conceitos que constroem a comunicologia.

Pensar a duvida por meio de jogos de linguagem parece interessar a Flusser na
construcdo da comunicologia, além de se tratar também de um posicionamento ludico e
politico diante de uma “vida sem fundamento”, o que ressaltaria, em seu trabalho, a
importancia politica e estratégica da necessidade de duvidar. Assim, ele poderia criar sua
propria gramatica e inverté-la, sobrepondo ldgicas para propor, ao interlocutor, o seu

jogo. Um jogo que duvida do proprio jogo e, assim, o constroi.

Este contexto da duvida aparece num primeiro momento quando Flusser duvida

da realidade que enfrenta em Praga e a cidade passa a ser um “carnaval da morte e do

inferno” (FLUSSER; 2007a: 33).

Praga, isto que é a realidade, e como pode desaparecer a realidade? Os nazistas
que se aproximavam e os chineses que se concentram no além do horizonte,
isto é que é fantasia. Diante da realidade eterna dos muros de Praga se dissolvia
tal fantasma. Praga é eterna: se ela desaparecesse, desapareceria tudo. (...) Pois
tudo desapareceu. (...) A realidade cafa aos pedacos, e aos pedacos ficou
engolida. (FLUSSER; 2007a: 28-29).

O contexto de Segunda Guerra e 0 nazismo parecem ter sido geradores de questdes
profundas na vida e na obra de Flusser. Afinal, como era viver diante de tal realidade que

desaparecia?

A aceitacdo da realidade passava a ser o problema. Tudo (familia, amigos,

faculdade, filosofia, arte, planos para o futuro) devia ser aceito como ilusdo, e



59

a realidade era o fato da morte violenta iminente: tarefa ontoldgica que

ameacava ultrapassar até as forcas de um jovem. (FLUSSER; 2007a: 29)

Diante de tal realidade, Flusser foge para a Inglaterra e depois migra para o Brasil.

Era necessario sobreviver e projetar uma vida sem fundamento.

Que foi a gente prdpria que se arrancou do seu fundamento (dos fornos) ao ter
fugido, e que, com razdo (?) o abismo sem fundo era o Unico futuro possivel?
Doravante a vida passou a ser diabolicamente sagrada. (...) A falta de
fundamento tinha se iniciado. (FLUSSER; 2007a: p. 32).

A comunicologia est4 vinculada a essa auséncia de fundamento, que instaura a

davida diabdlica.

E ai veio uma sensacdo de todo inesperada. A sensacdo de libertagdo
vertiginosa. Doravante ndo se pertencia mais a ninguém e a lugar nenhum, era-
se independente. Tudo isto, a cidade e seus habitantes, ndo passava de teatro
de fantoches. A gente olhava tudo isto de cima. E tal visdo abria horizontes de
um céu infinito. Doravante tudo era possivel. E para dentro de tal possibilidade
sem limite a gente se precipitava, de coracdo sangrento, mas espirito aberto.
(FLUSSER; 2007a: 33).

Em sua obra, Flusser usa a palavra absurdo constantemente. Ela flutua de

significado: significa “sem raiz”, ou “sem significado”, ou ainda, “sem base razodvel”,

mas sempre aponta para a auséncia de fundamento que teria o nada por horizonte. Nessa

movimentacdo sem significado, parece restar a divida como possibilidade de projetar

uma vida sem fundamento. Como teria sido possivel pensar diante desta consciéncia?

Sé foi possivel porque se baseava sobre 0 jogo mais fundamental do amor e do
suicidio: brincava-se sempre com a ideia de matar-se. E o brincar com o
suicidio proporciona a liberdade diabolica do jogo entre os tempos e com 0s
tempos. (FLUSSER; 2007a: 41).



60

Para ndo morrer, foi necessario pensar. Mas de que maneira?

Existe método para deixar de pensar, para poder viver novamente? Método
para ndo pensar em suicidio, por exemplo? A propria formulacdo da pergunta
ja era superacdo de Wittigenstein e Kafka. Porque tornou-se claro que é
possivel, em tese, separar o pensar do viver, e assumir essa distancia perante o
proprio pensamento. Reificar, coisificar os prdprios pensamentos. Nao ser
objeto dos préprios pensamentos, mas seu sujeito. Viver poderia significar: ser
sujeito dos préprios pensamentos. Pensar sem engajar-se nos pensamentos.
Prova de que a gente tinha perdido o fundamento de maneira bem mais radical
que Wittigenstein e Kafka (ndo se tinha, na época, conhecimento nem de
Camus nem do passo para tras de Heidegger, de maneira que a descoberta da
distancia era tida por descoberta isolada). Eis o problema: como distanciar-me
dos préprios pensamentos, e viver, por assim dizer, do outro lado deles?
(FLUSSER; 2007a: 48-49).

Nesse sentido, a davida passa a envolver a linguagem, necessariamente, e a
colocara frente a frente ao universo do pensamento e ao universo das ideias, portanto,
lingua e linguagem estdo em conversacdo. Quanto a lingua, essa é para Flusser o motor
da realidade. No entanto, a certa altura o autor duvida disto. A ddvida parece surgir
quando o autor reflete sobre como 0 homem inicia 0 movimento de escalada da abstracao.
E pergunta: “o que eu fiz tirando a pedra do mundo?” (FLUSSER; 2014: 115). Uma outra

pergunta aparece e vem antes: 0 que incentivou o homem a tirar a pedra do mundo?

Algo incitava os homens sempre a querer ver além do inicio, a conquistar 0s
céus com 0s seus instrumentos, ou pelo menos com o seu espirito, e a libertar-
se da terra no sentido literal, ou pelo menos figurativo. (...) O diabo nunca se
satisfez com essas trés algemas. A nossa imaginacdo se recusa a nos desenhar
a situacdo hipotética na qual os trés limites estariam liquidados pelo esforgo
humano inspirado pelo diabo. (FLUSSER; 2008b: 32).

Essas trés algemas sdo as trés dimensbes de tempo e espaco.

O inicio é dimensdo zero, portanto nada, o fim € o peso zero, portanto nada, e
0 estagio intermediéario € a fantasmagoria do diabo. Mas do ponto de vista do

diabdlico seréa diferente a interpretacdo do mito. Para o diabo trata-se de uma



61

histéria maravilhosa que narra o surgir da realidade. Conta como surgem as
coisas a partir do nada. (FLUSSER; 2008b: 35).

Retomamos a pergunta: “o que eu fiz tirando a pedra do mundo?” (FLUSSER,;

2014: 115).

Eu a extral, retirei, produzi, de pro-ducere. Ha outra palavra para “extrair”, a
saber, “ab-strair”. Essa pedra é uma abstragdo. Nao faz mais parte do mundo
da vida. Essa pedra que aquele animal deitado certa vez captou é uma
abstracdo. Eu extrai o ato de dirigir-se, retirei o futuro. Agora ela é
tridimensional, ndo mais quadridimensional. E um volume, um corpo. Corpo
significa cadaver. (FLUSSER; 2014: 115).

E qual o impacto desta abstracdo? Ao extrair a pedra do mundo, cria-se uma

cultura material em que “a mao preparou o mundo no decorrer de dois milhdes de anos”.

(FLUSSER; 2014: 114). O homem apalpa a pedra, capta e concebe.

O conceito de pedra é mais ou menos esférico. Eu concebi a pedra como uma
forma esférica. Com isso, eu a captei: concipere, de capere. Tenho um conceito
da pedra. Isso é uma informacdo adquirida. Agora tomo a pedra. Tiro a pedra
do mundo. Eu a subtraio. Eu a retiro de l4. Ela ndo faz parte do mundo da vida,
pois eu a tenho entre minhas méos. O mundo da vida é algo que se dirige a
mim (mich angeht). Consiste s6 de futuros. O mundo da vida consiste apenas
em advir (Ankommen), apenas em dirigir-se (Angehen). Estou no meio, e de
todos os lados o mundo dirige a mim; de todos os lados vem o futuro (Zu-
kunft), ad-venire. O mundo é uma aventure, uma adventure. (FLUSSER; 2014:
114-115).

Ao retirar a pedra do mundo e coloca-la em uma tridimensionalidade, da-lhe um

corpo, a transformaria em outra coisa? O que implica essa perda de dimensao

bidimensional para o humano e pelo homem desenhada? A pedra nesse momento torna-

se objeto.

Objeto significa “algo que foi langado contra mim”, ob-icere, de iacere. Eu

cai, a pedra foi jogada. Em grego se diz ob-iectum (pré-blema). A pedra é um



62

problema. Isso pode ser traduzido para o alemao de duas formas. A pedra é
entendida como um ob-jeto (Gegen-stand) ou como um obs-taculo (Wider-
stand). Em resumo, retirei um objeto do mundo da vida. Agora estou rodeado
de muitos objetos. Esse mundo objetivo me obstrui o caminho para 0 mundo
davida. Estou cercado por um mundo objetivo. Estou sub-metido a esse mundo
subjetivo, sou sub-misso a ele. Estou condicionado objetivamente pelo mundo
objetivo. S6 ha coisas, esses objetos, sd condi¢es. Sou um submisso. Em
latim, isso se chama sub-ject. Sou subjetivo ai, em um mundo objetivo, e estou
alienado do mundo da vida. (FLUSSER; 2014: 116).

Porém, ao abstrair, 0 homem torna-se sujeito diante do objeto e parece ndo estar
condicionado ao mundo objetivo que ele mesmo cria. No entanto, agora ele é um sujeito
que dominou o objeto. Solucionou o problema. Na medida em que ele deu certo emprego
ao objeto, ele tornou 0 mundo um dominio do homem. Porém e ao mesmo tempo, ele

préprio se tornou natureza ao dar emprego ao objeto.

Porque o homem insistiu em abstrair, extrair as coisas do mundo da vida, se ao
fazer esse gesto torna-se submisso aos objetos e alienado do mundo da vida? Talvez pra
“nos fazer esquecer o mundo da ‘primeira natureza’” (FLUSSER; 2007b: 90)?

Estamos separados do reino animal por abismo intelectual intransponivel. (...)
O contato genuinamente intelectual, o linguistico, é-nos vedado. Como seres
articulados somos seres isolados da vida, e a conversacdo humana é uma
realidade que paira sobre a vida sem jamais fundir-se com ela. A vida é um dos
temas da conversagdo, quica seu Unico tema, mas por ser tema, é ela externa a
conversacdo, ontologicamente. (FLUSSER; 2008b: 70-71).

E como viver condicionados aos objetos e isolados do mundo da vida?
Comunicando-se? “A comunicagdo humana ¢ um processo artificial. Baseia-se em
artificios, descobertas, ferramentas e instrumentos” (FLUSSER; 2007b: 89), portanto
abstracdes. Subtrair uma dimensdo do mundo da vida possibilita a0 homem a criagéo de
um mundo objetivo em que a comunicacgdo passa a ser a geradora de cultura material,
tridimensional, porém e paradoxalmente, essa subtracdo implica tenséo a relagéo sujeito
—objeto. “A histdria da cultura comeca com o armazenamento de informagdes adquiridas

em partes do mundo da vida que sdo transformadas em objetos” (FLUSSER; 2014: 121).



63

Gracas a abstracdo de objetos destinada a emprega-los como memadrias, 0s
homens ndo s6 ainda insistem — decerto ndo como se fdssemos macacos -, mas
também existem. Em nds ha uma cisdo. Somos dentro e fora. Os objetos que
empregamos como apoios de memdrias contra-atacam repercutindo em nos.
NOs nos objetivamos. Isso leva a novas aquisi¢des de informacdo. Cito Rilke,
provavelmente de forma errada: “Estamos sempre em frente ao outro, e sempre
estamos nos despedindo”. A cultura material ¢ o armazenamento de
informacBes adquiridas em objetos. E um processo extraordinariamente
questionavel, porque pressupde uma abstragdo do mundo em que se vive e,
consequentemente, um estranhamento do ser humano para o mundo da vida.
(FLUSSER; 2014: 121-122).

Nesse sentido,

A comunicagdo humana é artificio cuja intengéo é nos fazer esquecer a brutal
falta de sentido de uma vida condenada a morte. Sob a perspectiva da
“natureza”, o homem ¢ um animal solitario que sabe que vai morrer ¢ que na
hora de sua morte est4 sozinho. Cada um tem de morrer sozinho por si mesmo.
E, potencialmente, cada hora é a hora da morte. Sem divida ndo é possivel
viver com esse conhecimento da soliddo fundamental e sem sentido.
(FLUSSER; 2007h: 90-91).

Agora € evidente 0 movimento dominador da endogenia: abruptamente salta-se

para o segundo gesto abstraidor: imaginar/obstruir.

Deparo-me com 0s objetos e quero superé-los. O que hei de fazer? Subo uma
montanha e posso olhar de cima. Uma descri¢do mais exata do que acontece
seria: continuo me retirando na subjetividade. Sou sujeito de objetos. (...)
Consigo continuar me retraindo na subjetividade e olhar para 0 mundo todo a
partir dessa subjetividade ampliada, abstraida. De repente, vejo todo o mundo
objetivo diante de mim. Ganhei algo que em alemdo se chama Weltanschauung

(cosmovisao).

Essa subjetividade ndo é um lugar, é um ndo-lugar. Nao-lugar em grego é
chamado de utopia. Retrai-me nesse lugar utépico. (...) Desta distancia, meus
bracos ndo sdo suficientemente longos para pegar objetos. Desta nova
distancia, 0 mundo ndo é mais apreensivel com as m&os, ndo é mais mani-festo.

Eu o vejo apenas com os olhos. Ele é apenas aparente, fenomenal. Ele so



64

aparece. Os objetos sdo mais objetivos, mas fenomenais. (...) Minha visao é
fugaz. Mal fecho os olhos, ela ja se foi. Ela depende do meu ponto de vista.
Ela ¢é subjetiva. Tenho uma cosmovisdo subjetiva, fugaz. Mas entdo para que
eu sai de 14? Para que eu possa me orientar no mundo e, possivelmente,
também, os outros. (FLUSSER; 2014: 124-125).

Como o homem fixa sua visdo e como a partir dela se comunica? O homem
codifica a sua cosmovisdo. Constroi imagens: “rastejar para dentro de si mesmo, de 14
olha para fora, fixa o que foi avistado, usar uma parede de pedra como apoio da memoria
e, assim, fixar o avistado, para que outros possam decifrad-lo” (FLUSSER; 2014: 125).

Este gesto Flusser chama de imaginacéo.

Estas imagens sdo mapas que orientam o homem no mundo objetivo. “As imagens
representam (vorstellen) os objetos, e assim, elas se apresentam a frente (stellen sich vor)
dos objetos” (FLUSSER; 2014: 126-127). Com esse movimento, o produtor de imagens
penetra e subtrai a ddvida quanto a realidade do mundo objetivo. Para Flusser, € ai que as

imagens contra-atacam.

Tal ato invertido contra a tendéncia das maos é de tal complexidade que
provoca no produtor de imagens nivel de consciéncia novo: o nivel
“imaginativo”. (...) A tens@o do processo imaginativo, do qual o produtor de
imagens é portador, faz com que a visdo das superficies daquelas imagens as
transforme em simbolo e depois as fixe sobre outras superficies — ora, isso é
demasiado complexo para poder ser elucidado. Devemos nos contentar com a
elucidacdo do input e do output da imaginacg&o, deixando a prépria imaginacao
como “caixa preta”. (FLUSSER; 2008a: 20).

Como input. toda imagem contribui para que a mundiviséo da sociedade se altere
e, como output, sdo modelos para futura experiéncia, para a valoracdo, para o
conhecimento e para a a¢ao da sociedade. “Com toda imagem nova o universo imaginario
da sociedade é transformado, e o poder da imaginacdo faz com que a rigidez da
circunstancia, anterior a producdo de imagens, seja substituida por fluidez e
maleabilidade” (FLUSSER; 2008a: 21).



65

Para Flusser (2014), produzir imagens novas para 0s produtores de imagens
desprovidos de consciéncia histdrica significava enriquecer o codigo simbolico que as
nutria; tratava-se de transmitir o cdigo méagico-mitico do qual participavam: O que
sdo imagens? O que comunicam? Como elas impactam a cultura? Para Flusser, imagens
sdo o “resultado do esforgo de se abstrair duas das quatro dimensdes espacio-temporais,
para que se conservem apenas as dimensdes do plano” (FLUSSER; 2011b: 21). Assim

como

Séo cadigos que traduzem eventos em situagdes, processos em cenas. (...) Elas
substituem eventos por cenas. E tal poder magico, inerente a estruturagao plana
da imagem, domina a dialética interna da imagem, prépria a toda mediacao, e

nela se manifesta de forma incomparavel.

Imagens sdo mediagOes entre homem e mundo. (...) Seu proposito é serem
mapas do mundo, mas passam a ser biombos. Ndo mais decifra as cenas da
imagem como significados do mundo, mas o proprio mundo vai sendo
vivenciado como conjunto de cenas. (FLUSSER; 2011b: 23).

Seria possivel restituir as dimens@es abstraidas da imagem? Para Flusser, quem
quiser restituir as dimensdes abstraidas da imagem deve permitir a sua vista vaguear pela

superficie da imagem, num movimento que ele chama de scanne.

Na superficie da imagem, a informagao é sincrénica. Estd colocada diante de
mim como se estivesse em um prato. Decodificando-a, transformo essa
informacdo sincronica em diacrbnica. Divido a simultaneidade em uma
sucessdo. Movimento meus olhos sob a superficie da imagem. Na verdade, eu
deveria seguir a intencdo do pintor. Deveria scanear como o pintor desenhou
as linhas, as formas da informacdo. Estranhamente, tenho a capacidade de
decodificar segundo minha prépria intencdo. Consigo fazer as duas coisas:
seguir a intencdo do pintor e a minha. Chega-se a uma sintese das intencdes, a
uma interpretacdo (FLUSSER; 2014: 127).

Ou em outras palavras:

Vaguear pela superficie da imagem é chamado scanning. O tracado do

scanning segue a estrutura da imagem, mas também impulsos no intimo



66

do observador. O significado decifrado por esse método serd, pois,
resultado de sintese entre duas “intencionalidades™: a do emissor e do
receptor. Imagens ndo sdo conjuntos de simbolos com significados
inequivocos, como s3o as cifras: ndo sdo ‘“denotativas”. Imagens
oferecem aos seus receptores um espaco interpretativo: simbolos
“conotativos”. (FLUSSER; 2011b: 22).

Nesse contexto, as imagens tradicionais engendram cultura? “A imagem ¢ um
armazenador material de informagdes” (FLUSSER; 2014: 127). Engendra uma cultura
num tempo ciclico. O tempo circula no espaco e ordena as coisas. O tempo circular ndo
da lugar a causalidade. Mas no contra-ataque das imagens, o vetor de significado vira
para o outro lado. “Em vez de reconhecer o mundo na imagem, comecgo a reconhecer a
imagem no mundo. Em vez de me orientar no mundo objetivo com ajuda da imagem,
comeco a me orientar na imagem com a ajuda do mundo objetivo. (...) Essa virada tem
nome na historia”. (FLUSSER; 2014: 129).

A cultura material e, particularmente, a cultura da imagem tornam-se
cada vez mais magicas. A vida é apenas um ritual de magia. Tudo se
desenrola na imagem. As imagens dissimulam o mundo
completamente. Sé vejo imagens. O mundo oral se torna cada vez mais
mitico. Entdo irrompe uma nova consciéncia, antimagica e antimitica.
Isso vem a acontecer porque as culturas oral e material sdo sintetizadas
na forma de cultura escrita histérica. (FLUSSER; 2014: 130).

Aqui outro salto se faz necessario. Adentremos a histéria e sua linearidade.

O cosmos deixa de ser concebido circularmente, e passa a ser concebido
vetorialmente. O mundo nao é, mas o mundo tende. N&o é uma realidade, mas
uma realizag8o progressiva. O fenbmeno kantiano, esse elemento do qual o
mundo se compde, ndo é um algo. O fendmeno é um como e que se realiza um
algo. E o algo que fundamenta o como e que se realiza no como é doravante
eliminado da conversacdo do ocidente. A ingenuidade de querer conhecer a
realidade ¢ definitivamente ultrapassada, ja que o termo “realidade” ¢ revelado

como isento de significado. O campo do conhecimento é a realizagdo, o



67

processo. E o processo é um vetor, uma flecha, uma linha reta. (FLUSSER,;
2017: 218-279).

Se as imagens comecam a obstruir o caminho, o que fazer? Dilacera-se as

imagens? O que fazer e por que fazer?

Para enumerar o contetido da imagem, para contar (er-zahlen). Uma palavra
antiga inglesa para contar (zéllen) é tell. Um bancario que faz um pagamento
é um teller. To tell the image surface, to transform the image into a tale*!. Das
imagens surgem contos. (Er-zahlungen), signos enumerados. Aquele que faz
imagens transforma-se de imaginativo em contador. Ele tenta contar as
histérias de forma cada vez melhor. (...) Estamos presenciando o hascimento
da Histdria. Linguas, como diz Umberto Eco, sdo obras abertas, opere aperte.
(FLUSSER; 2014: 135).

A Historia comecga com a invencdo da escrita linear.

Sua intencdo € criar uma consciéncia livre de todos os mitos e toda a magia,
que pensa e age, que age historicamente — a consciéncia historica, politica.
Poder-se-ia crer que isso é muito simples. As letras formam linhas, as linhas
formam textos, e esses textos avangam contra as imagens. (...) O progresso
acredita superar a morte. (FLUSSER; 2014: 135).

E as imagens nesse processo linear? Elas somem? Sdo esquecidas? Segundo
Flusser (2014: 136), “as imagens sdo traigoeiras. Na medida em que as imagens sdo
contadas pelos textos, elas se infiltram nos textos. Comecam a ilustrar textos”. Ha algo

na imaginacao que penetra 0 pensamento conceitual?

Porém, os textos se carregam cada vez mais de imagens, o pensamento historico
torna-se cada vez mais imaginativo. Porém acontece também o contrério, de modo que as
imagens se carregam também com histéria quando entram nos textos. As imagens

tornam-se cada vez mais historicas e surge uma historia das imagens. A dialética texto-

11 “Contar como é a superficie de uma imagem, transformar a imagem em um conto”.



68

imagem € um pensamento imaginativo progressivo na historia e um pensamento
conceitual progressivo na imagem. (FLUSSER; 2014: 137). Esse sentido de evolugéo

COMO progresso encontra-se com a técnica?

A técnica é ambivalente e contra-ataca mais uma vez. “A invengdo de Gutemberg
ndo consiste na possibilidade de fundir as letras em metal, coloca-las em uma prensa e
entdo reproduzir textos por meio dela. A descoberta revolucionaria de Gutemberg é que
as letras séo tipos e que escrever significa tipografar.” (FLUSSER; 2014: 140).

Gracas a Gutemberg, os livros perderam seu valor, ndo s porque havia muitos
deles, mas porque se descobriu algo inaudito: que o valor do livro néo esta no
material, ndo est& no objeto, mas na informacéo que ele contém. Nesse ponto,
na verdade, a consciéncia histdrica deve ter cessado. Se compreendermos isso,
deixamos para tras a sociedade industrial, todas as ideologias historicas, todas
as convicg0es politicas. Penetramos na sociedade informatica. A impressdo do
livro antecipa a Revolucdo Industrial e a pos-Industrial. (FLUSSER; 2014:
141).

(13

Para Flusser (2014), Gutemberg possibilitou a ciéncia moderna, pois “o
Renascimento ¢ o nascimento da ciéncia moderna gragas a invenc¢do da impressao”.
(FLUSSER; 2014: 142). Com o surgimento da ciéncia e da técnica, os cidaddos
comecaram a aplicar seu conhecimento. Agora a relacdo ndo é mais homem-ferramenta,

porque, agora, 0 homem trabalha em funcdo da maquina e para ela.

Nesse momento, talvez seja necessario fazer um percurso “Linha e Superficie”,
que Flusser faz em um dos textos do livro “O mundo Codificado” (2007b), para
compreender suas duvidas. Para Flusser, estava claro que as linhas representavam o

mundo tridimensional, mas como?

Sabemos que a cartesiana é decisiva para a civilizacdo moderna;: ela afirma,
resumidamente, que as linhas sdo discursos de pontos, e que cada ponto é um
simbolo de algo que existe 14 fora do mundo (um “conceito”). As linhas,
portanto, representam o mundo ao projeta-lo em uma série de sucessdes. Desse
modo, o mundo é representado por linhas, na forma de um processo. O
pensamento ocidental ¢ “historico” no sentido de que concebe o mundo em

linhas, ou seja, como um processo. (FLUSSER; 2007b: 102).



69

E qual seria a diferenca entre as linhas e as superficies na representacao do
mundo? O que significa essas superficies? “Mas como elas o representam? Serd que sdo
adequadas para o mundo? E, caso afirmativo, como? Serd que elas representam o
“mesmo” mundo que as linhas escritas?” (FLUSSER; 2007b: 102). Essas inquietagdes
demonstram que Flusser parece duvidar sobre o papel do texto e o impacto que essas
imagens, produzidas por aparelhos, estavam alcancando na configuracdo de uma outra
forma de pensar. Para Flusser (2007b: 103), “nao se trata mais do problema da adequacéo
do pensamento a coisa, mas do pensamento expresso em superficies a coisa, de um lado,

e do pensamento expresso em linhas, de outro”.

A questdo que ele se coloca é: “qual a diferenga entre ler linhas e ler uma
pintura?” (FLUSSER; 2007b: 104). A diferenca que parece se colocar entre ler linhas e
ler pinturas € que “uma almeja chegar a algum lugar e a outra ja esta 14, mas pode mostrar
como 14 chegou. A diferenca ¢ de tempo, e envolve o presente, o passado e o futuro”.
(FLUSSER; 2007b: 105). Serdo o mesmo tempo? Ou os tempos de leitura sdo diferentes

e tem suas particularidades?

Se denominarmos o tempo envolvido na leitura de linhas escritas de “tempo
historico”, devemos designar o tempo envolvido na leitura de quadros com um nome
diferente. Porque “historia” significa tentar chegar a algum lugar, mas ao observarmos

pinturas ndo necessitamos ir a lugar algum.

Aqui Flusser, ao tratar de superficie, ndo distingue imagem de imagem técnica.

Ambas sdo superficies. Ele distingue a imagem e o fenébmeno filme pois, para ele, o

fendmeno filme parece acoplar um terceiro em relagéo ao tempo.

O modo como lemos os filmes pode ser mais bem descrito quando tentamos
enumerar os varios niveis de tempo em que a leitura acontece. H4 o tempo
linear, em que os fotogramas das cenas se seguem uns aos outros. Ha o tempo
determinado para o movimento de cada fotograma. E também h& o tempo que
gastamos para captar cada imagem (que, apesar de mais curto, é similar ao
tempo envolvido na leitura das pinturas). Ha4 também o tempo referente a
histéria que o filme estd contando. E provavelmente existem outros niveis
temporais ainda mais complexos. (FLUSSER; 2007b: 107).



70

Nas superficies, ndo s6 o tempo é distinto, como também, o modo de 1é-los. O

observador tenta estabelecer relacbes temporais entre os elementos da imagem. O

movimento do olhar é circular.

Assim, “antes” se torna “depois”, ¢ o “depois” se torna “antes”. O tempo
projetado pelo olhar sobre a imagem é o do eterno retorno. (...) Desse modo, 0
olhar vai estabelecendo relacgdes significativas. (...) Tempo diferente do linear,
o0 qual estabelece relacdes causais entre eventos. (...) O significado das imagens
é 0 contexto mégico das relacdes reversiveis. (FLUSSER; 2011b: 22-23).

A cada momento surgem novas superficies de articulacdo do pensamento (filme,

TV, internet, etc.).

Eles impdem ao pensamento uma estrutura radicalmente nova, uma vez que
representam o mundo por meio de imagens em movimento. Isto estabelece um
novo estar no mundo poés-histérico para aqueles que produzem e usufruem
desses novos meios. De certa forma pode-se dizer que esses novos canais
incorporam as linhas escritas na tela, elevando o tempo histérico linear das
linhas escritas ao nivel de superficie. (FLUSSER; 2007b: 110)

E o0 que isto significa para a cultura?

Isso representa uma mudanga radical no ambiente, nos padrdes de
comportamento e em toda a estrutura de nossa civilizagdo. Essa mudanca na
estrutura de nosso pensamento € um aspecto importante da crise atual.
(FLUSSER; 2007hb: 110-111).

O amplo desenvolvimento da ciéncia e da técnica gerou certa funcionalizacdo do

mundo. E isto transformou a forma de pensar e reconfigurar a realidade.

A transformacgdo do circulo em flecha, modifica a estrutura do mundo e do
pensamento, e a formula barroca “(=)” ndo mais se aplica. O homem nio se
encontra mais no oposto ao mundo e adequar-se a ele pela geometria analitica,
pela adequacdo de conceitos a pontos. Agora 0 homem passa a ser o lugar para

o qual o mundo tende para adequar-se a sua estrutura. A estrutura, que estava



71

até agora no mundo, passa a localizar-se no homem. (FLUSSER; 2017: 281-
282).

Tendo em vista que a estrutura ndo € mais o mundo, ndo se poderia mais duvidar
dele. Isto gera um problema. A que (ou a quem) lancar questdes? Para Flusser, as questdes
se deslocam para o préprio homem e para a modalidade de lingua que ele mesmo criou,

a lingua discursiva. Ele passa a ser o assunto do discurso e, assim, o duvidado.

O homem, este ser duvidoso, como ponta da flecha de um mundo meramente
virtual, e que realiza essa mera virtualidade ao adapté-la a sua propria estrutura.
(...). Nessa situacdo perguntas que demandam o ser passam a carecer de
significado. A ciéncia ndo é uma pesquisa do ser, mas um método de realizar
virtualidade. (...) N&do se deve mais perguntar se é real aquilo que a ciéncia
trata, e se a ciéncia é verdadeira na medida em que espelha esse algo. Mas
deve-se perguntar se a ciéncia realiza nos seus enunciados parcelas crescentes
do conversavel, e se é verdadeira na medida em que torna manipuldvel essas
parcelas. (FLUSSER; 2017: 284).

A estrutura humana passa a ser imposta a natureza e de forma deliberada e
progressiva vai sendo adequada ao homem. “E esse método de realizagdo se chamara
‘tecnologia’” (FLUSSER; 2017: 285). E na Era Moderna que a ciéncia passa a tomar o
lugar da religido e se torna protagonista e autoridade. Nesse cenario, 0 aspecto técnico
passa a ser um dos responsaveis pelo fato de que nossos pensamentos, vivéncias e desejos

se inserem na estrutura da ciéncia, mas, nesse momento, a técnica € posta em duvida:

Alids, como supor que 0s enunciados da ciéncia, estruturados
matematicamente e logicamente, (portanto em codigos altamente “artificiais™)
possam articular algo que ndo seja proveniente dessa propria estrutura, (“a
priori” kantiano)? Como esperar que a ciéncia possa “descobrir” no fundo da
natureza algo que nao tenha sido posto & previamente pela ciéncia prépria?
(FLUSSER; s/d: 02).

H& uma inversédo da relacdo entre ciéncia e técnica, que é também um jogo entre

saber e poder. No Renascimento, a ciéncia visava um saber. “Para saber, fazia-se ciéncia,



72

e para fazer, feitigo”. (FLUSSER; s/d: 02). Na Era Moderna, a ciéncia parece nao visar

um saber, mas o poder por meio da técnica.

Originalmente o admiravel era a ciéncia: era tida método de alcancar
conhecimento verdadeiro quanto a natureza. A técnica ndo passava de uma
aplicacdo de tal conhecimento, e prova de sua veracidade. Era milagrosa em
segundo grau. Atualmente o admiravel é precisamente a técnica: funciona
embora os enunciados da ciéncia que Ihes servem de base ndo possam ser tidos

por “verdadeiros” no sentido originalmente pretendido. (FLUSSER; s/d: 01).

Com o avango da tecnociéncia estimula-se uma modificacdo no que se entende
por ciéncia e altera-se a prética cientifica. Provoca uma mudanga na maneira como se
entende a natureza e a fronteira entre o natural e o artificial ficam ténues. Essa mudanca
gera a possibilidade de uma outra epistemologia: que é conhecer? Exige-se uma outra
ética: como devemos agir? Como conhecer? Nao sendo neutro, nem muito menos movido
por instrumentos e métodos, o olhar do observador deixa claro que ndo ha neutralidade
cientifica, mas interesses e valores envolvidos em projetos cientificos, a fim de chegar a

uma proposicao da realidade. E, assim, as préprias ciéncias comegam a criar 0 abismo.

Pois o que a ciéncia parece visar ¢ o poder alcancado por meio da técnica. “Para
fazer, faz-se ciéncia, e para saber, cogita-se inclusive da analise da magia”. (FLUSSER,;
s/d: 02). Para Flusser, € o milagre da técnica que se torna objeto de fé. E o que
caracterizaria a nossa fé € a linearidade. Continuamos a acreditar que 0 mundo flui do
passado para o futuro e que pode ser calculado de forma clara e distinta. O discurso

cientifico é matematica e logicamente estruturado, assim como é o que estrutura essa fé.

Porém,

Continua aberta a questdo tedrica, “como pode funcionar a técnica, embora a
ciéncia ndo possa captar a coisa?” e continua aberta a questdo pratica, “que
fazer sendo mais técnica para resolver os problemas que a técnica colocou a
nossa frente?” (FLUSSER,; s/d: 03).

Como romper com a técnica como argumento?



73

O milagre da técnica obstrui atualmente a visdo do “novo”, porque ¢ utilizado
como argumento, aparentemente progressista, mas efetivamente reacionario,
em prol da continuacdo do progresso na direcdo da realizacdo de um projeto
esvaziado. (FLUSSER; s/d: 04).

Para Flusser, a crise da ciéncia irrompe quando ela comeca a revelar,
experimentalmente, que o ideal do conhecimento objetivo ndo é apenas insustentavel,
mas metodologicamente indesejavel; quando revela que a ciéncia ndo pode, nem deve,
resultar em métodos que permitam a manipulacdo do mundo de fora. Se externo, esse
mundo € e deve ser uma busca de métodos de mudar o mundo e o préprio homem imerso
no mundo, se interno revela que a ciéncia ndo é disciplina de um sujeito para-divino, mas
atividade humana. Por esta razdo, ndo se pode mais desejar 0 que era desejado na Era
Moderna: conhecimento objetivo progressivo e manipulagdo progressiva do mundo por

um sujeito desengajado.

Nesse sentido, podemos aproximar o conceito de tecnicidade de Gilbert Simondon
(2007) da davida que Flusser coloca sobre a técnica. Simondon opde-se a funcionalizagéo
da técnica, algo que Flusser também parece fazer quando duvida:

Existe algo viviente em um conjunto técnico, y la funcién integradora de la
vida s6lo puede ser assegurada por seres humano; el ser humano tiene la
capacidade de compreender el funcionamiento de la maquina, por uma parte,
y de vivir, por la otra: se puede hablar de vida técnica como aquello que realiza
en el hombre esta puesta em relacion de las dos funciones. EI hombre es capaz
de assumir la relacion entre lo viviente que es y la maquina que fabrica; la

operacion técnica exige uma vida técnica y natural. (SIMONDON; 2007: 143)

E na percepcdo de que quem faz a técnica é o homem, porque é ele que a
funcionaliza, que a maquina ganha tecnicidade e, por esta razdo, trata-se uma maquina
aberta. Maquinas abertas supdem o homem como seu coordenador permanente, como

intérprete vivo das maquinas, todas em relagdo umas com as outras.

A ciéncia funcionalizou a técnica, a fim de garantir controle e poder. Essa

funcionalizacdo da técnica para o poder foi o que possibilitou a constru¢do de caixas



74

pretas. Caixa preta é cddigo criado por homens; um sistema complexo feito de aparelho,

funcionario e programa construidos para permutar simbolos programados.

Trata-se de brinquedo complexo; tdo complexo que ndo podera jamais ser
inteiramente esclarecido. Seu jogo consiste na permutacdo de simbolos ja
contidos em seu programa. Tal programa se deve a meta-aparelhos. O resultado
do jogo sdo outros programas. O jogo do aparelho implica agentes humanos,
“funcionarios”, salvo em caso de automacao total de aparelhos. (...) Em suma:
aparelhos sdo caixas pretas que simulam o pensamento humano, gragas a
teorias cientificas, as quais, como 0 pensamento humano, permutam simbolos
contidos em sua “memoria”, em seu programa. Caixas pretas que brincam de

pensar. (FLUSSER; 2011b: 47-48).

Portanto, seria importante duvidar da técnica e entender como se da sua
articulacdo na cultura e ndo fora dela, ou sobre ela. E necessério entender o papel da caixa

preta na cultura para ndo se submeter a ela. No entanto, ndo se trata de tarefa facil, pois

E caixa preta e o que se vé é apenas input e output. Quem V& input e output vé
0 canal e ndo o processo codificador que se passa no interior da caixa preta.
Toda critica da imagem técnica deve visar o branqueamento dessa caixa. Dada
a dificuldade de tal tarefa, somos por enquanto analfabetos em relagdo as

imagens técnicas. Ndo sabemos como decifra-las. (FLUSSER; 2011b: 32).

A técnica implica em reconfigurac@es de espaco/tempo. Com a técnica 0 homem
passa a controlar e ordenar as reconfiguracfes de espago-tempo que constroem com 0
avanco nos niveis de abstracdo, garantindo a manutencdo de uma cultura fixada na
técnica. Para fixar cultura, a técnica foi funcionalizada e transformada em tecnologia, com
normas e leis cada vez mais claras e distintas. A cultura é reduzida a técnica? Como a

técnica pode desfuncionalizar a imagem técnica?

Em um modelo funcionalista, a cultura € um a priori da comunicacdo.
Funcionalizamos 0 mundo por meio do excesso de técnica e pela escalada de abstracéo.
Funcionalizamos o mundo com excesso de imagens produzidas por um alto grau de
abstracdo possibilitados pela técnica. Funcionalizamos nosso corpo/mente com 0 excesso

de controle e a imposic¢éo de regularidades temporais. Funcionalizamos a ciéncia a partir



75

de modelos modelizaveis no qual o tempo e 0 espago sdo programados a servico do poder
e, a partir deles, construimos programas e verdades. Funcionalizamos a cultura, ao nos
tornarmos funcionérios operacionalizados por programas e aparelhos, que nos garantem
seguranca por meio de um modo de funcionar, um modus operandi estabilizante.
Funcionalizamos a linguagem, porque parece que ndo conseguimos superar a queda no
pecado e, pecadores que somos, passamos a enredar um mundo humano que tem como
fim o proprio enredo desse mundo. Nem Deus nem Diabo, somos abandonados a nossa
prépria sorte. Precisamos preencher o vazio existencial da nossa queda e da nossa

condi¢cdo humana?

E se se considerar outro modelo? Para isso, propde-se considerar a musica de
camera como modelo, tendo em vista que € esta proposi¢do que Flusser faz no ultimo

capitulo do texto “O universo das imagens técnicas”.

Proponho que estes musicos reunidos ndo visam tocar partitura, mas sim
improvisar sobre a partitura (como se caracterizava a musica de cAmera no
Renascimento). Proponho, finalmente, que haja gravador que capte tais
improvisaces, e que as improvisagbes gravadas sirvam de base para as
improvisagdes futuras destes e de outros musicos de camera. O modelo que
proponho é obviamente modelo de comunicacéo dial6gica telematizada — de
didlogo em geral, porque mostra que a partitura “original” retrocede para além
dos horizontes dos musicos e substitui por fitas de fitas de fitas, todas elas
rapidamente substituidas, mas guardadas eternamente. (FLUSSER; 2008a:
144).

Simondon ao tratar da relacdo homem — técnica prop6e a masica sinfénica como

metafora. Isto parece interessante e traz-se, aqui, para conversagao.

Lejos de ser el vigilante de una tropa de esclavos, el hombre es el organizador
permanente de una sociedade de objetos técnicos que tienen necesidad del
diretor de orquestra. El diretor de orquestra solamente puede dirigir a los
musicos por el hecho de que toca como ellos, tan intensamente como todos
ellos, el fragmento ejecutado; los modera o los apura, pero se ve igual de
moderado o apurado que ellos; de hecho, a através de él, el grupo de musicos
moderay apura a cada integrante, y el diretor es para cada uno de ellos la forma
em movimento y actual del grupo mientras existe; es el intérprete mutuo de

todos em relacién com todos. Del mismo modo, el hombre tiene como funcién



76

ser el coordenador e inventor permanente de las maquinas que estan alrededor
de él. Esta entre las maquinas que operan com él. (SIMONDON; 2007: 33-34)

O modelo proposto por Flusser € outro, mas se aproxima da orquestra que serve

de modelo para a tecnicidade de Simondon. A analogia se d& pela musica.

O modelo ¢é atil porque mostra as diferencas entre musica de camera e
sinfonica. Estas: na musica de cdmera ndo ha regente, ndo ha governo e, ndo
obstante, exige regras ainda mais exatas. Musica de camera ndo exige publico
(teoria) mas apenas os proprios tocadores (estratégia). Finalmente, na misica
de cAmera todo instrumento toca por si, como se fosse solo, e precisamente por
isso precisa coordenar-se exatamente com todos os demais instrumentos.
(FLUSSER; 2008a: 144-145).

Interessante perceber que ambos 0s autores trazem a musica como metéafora, isto
parece garantir a técnica e a tecnicidade uma tridimensionalidade, um volume. “A musica,
esse ‘mundo enquanto vontade’, é corporea, ¢ o ‘mundo enquanto representacio’, €
sobretudo das tecno-imagens, ¢ abstrato, véu encobridor, ‘magia’”. (FLUSSER; 2008a:
146). Seja na musica de camera ou na sinfonica outros tempos e espagos Sao possiveis na
construcdo do ambiente. No caso especifico do modelo de Flusser ao utilizar a metafora
da musica de camera, parece indicar uma desfuncionalizacdo da técnica por via do jogo

a partir dos volumes alcancados enquanto se toca ou se joga em tempo continuo.

Essas diferencas entre musica de cdmera e musica sinfonica, entre organizagdo
cibernética e organizacdo politica, ndo bastam para tornar meu modelo Gtil para
a captacdo do universo emergente. Os musicos de cAmera que improvisam se
perdem em jogo de sua propria invencéo e, ao fazé-lo, se perdem uns nos
outros. S&o eles simultaneamente emissores e receptores, individual e
coletivamente, da mensagem que elaboram. Essa mensagem néo tem substrato,
ndo é “obra”, por isso ninguém pode querer possui-la. A fita gravada que
resulta do jogo pode ser infinitamente multiplicada e facilmente destrutivel; no
entanto, ¢ memoria “eterna”. A mensagem elaborada durante o jogo significa
0 préprio jogo — seria absurdo procurar por outro significado. As regras que
ordenam o0 jogo sdo exatamente e matematicamente formulaveis, mas o
propdsito do jogo é modifica-las. Finalmente, a musica de camera se faz in

camera, que ainda ndo é camera obscura porque ainda ndo ocupada por



77

aparelhos automatizados, mas j4 é o protdtipo de “caixa preta”, porque
extremamente complexa. (FLUSSER; 2008a: 145)

Na improvisacdo da musica de camera nem tudo pode ser computado. Algo
escapa. O todo ndo pode ser computavel, ordenado e dividido, pois é musica, volume,
vida, jogo. Existe parte da coisa que ndo se pode acessar, pois existe uma margem de

indeterminacéo entre 0 homem e a técnica.

Embora eu ja esteja tomado da vertigem da criagdo, ainda néo terei penetrado
0 nucleo do meu universo. Sei que, por detrds da minha tela, estdo outros que
esperam que eu crie. Sei disto porque parte das informacdes que recebo séo
perguntas e perguntas que querem resposta. Empenho-me em jogo de pergunta
e resposta, em didlogo criativo: esse jogo é a estrutura do meu universo.
Assumo-me jogador de jogo cuja estratégia é a de que todos os jogadores sejam
vencedores: a cada lance o universo do jogo fica enriquecido, a cada lance as
regras do jogo se modificam. Perco-me nesse jogo, perco-me nos outros e com
o0s outros. (FLUSSER; 2008a: 148-149).

Para Flusser, parece importante comecar a crer na capacidade humana de assumir
criativamente a sua existéncia no mundo junto com os outros e em relagcdo com a técnica.
E em uma ciéncia que é também arte e engajamento politico, porque é articulacdo do
concreto estar-no-mundo humano. Estamos imersos no mundo que permanentemente

criamos e recriamos.

Flusser aponta o aparelho fotografico como “o primeiro, o mais simples e
relativamente transparente de todos os aparelhos”, portanto a primeira caixa preta. Assim,
inserem-se na conversacao as imagens técnicas, pois parecem ser elas que semeiam a

duvida de Flusser sobre a prépria imagem e o impacto das imagens técnicas na cultura.

Aqui aparecem algumas perguntas, tais como: O que € a imagem técnica? Qual a

diferenca da imagem tradicional? Como ela se configura? Que cultura ela constroi?

No livro, “Filosofia da Caixa Preta” (2011b), Flusser escreve:

Imagem técnica trata-se de imagem produzida por aparelhos. Aparelhos sdo

produtos da técnica que, por sua vez, é texto cientifico aplicado. Imagens



78

técnicas sdo, portanto, produtos indiretos de textos — o que Ihes confere posicédo
histérica e ontoldgica diferente das imagens tradicionais. (FLUSSER; 2011b:
29)

Como as imagens técnicas alcancariam a posicao historica e ontoldgica das
imagens tradicionais? Ambas as imagens tém sua origem na capacidade de imaginacéo e,

em ambas, a técnica esta presente, mas qual é a divida de Flusser?

As imagens tradicionais sdo pré-historicas; as imagens técnicas sdo pos-
histéricas. Ontologicamente, as imagens tradicionais imaginam o mundo; as
imagens técnicas imaginam textos que concebem imagens que imaginam o
mundo. Essa posicdo das imagens técnicas é decisiva para o seu deciframento.
(FLUSSER; 2011b: 29-30)

A possibilidade de uma imagem técnica parece semear a divida sobre a técnica,
ja que ela implicaria em circulacdo do olhar e permitiria duvidar do espago-tempo
configurado pela técnica. Dessa forma, seria possivel duvidar da propria técnica a fim de
reconfigurar o espaco-tempo configurado através e a partir dela. Assim, produzem-se
outros modos de olhar e uma nova imaginacgdo. A imagem técnica parece pér em duvida
0 pensamento linear e a tecnologia, pois o aparelho que a cria, implica em funcionamento
eternamente repetido, gerando programa e automacao. Se desprogramadas, essas imagens
teriam a possibilidade de recombinar os mesmos elementos constantemente, construindo

e desconstruindo, a0 mesmo tempo, 0 acaso e a necessidade.

Essas reconfiguracdes do tempo-espago pelas imagens construidas pela técnica
pdem em davida a historia. Possibilita desmontar a I6gica linear e determinadas estruturas
discursivas que, a exemplo do discurso cientifico, ndo se sustentam em sua validade,
levando o autor ao conceito de pds-histéria. Este conceito implica no abandono da linha
da historia e prop0e sua reescritura circular feita de traducao de textos em imagens. N&o

ha um fim, apenas um meio num tempo continuo.

Nesse sentido, é importante entender o que seria esse estar no mundo pds-histérico
proporcionado por essas novas superficies. O conceito de pds-histdria é desenvolvido por

Flusser no decorrer de todo o livro intitulado “Pos-histéria. Vinte instantaneos e um modo



79

de usar” (2011a). Flusser ndo define a pos-historia, apenas a identifica como um clima

que se relaciona com uma mudanca nas estruturas dos codigos.

No entanto, ele indica dois exemplos do que seria esse clima ao tratar do

supermercado e do cinema.

Os programas cinematograficos sdo a “velha historia que é sempre nova”. Sdo
variacOes repetitivas de sempre, 0s mesmos temas. Porque séo recodificacdes
pos-histéricas da historia que lhes servem de pretexto. Permutam os elementos
da historia, sdo jogos. Filmes sdo resultados de um jogo com a historia,
realizados no interior das caixas pretas dos aparelhos cinematograficos, e que
visam programar a massa. E 0s supermercados sdo os lugares nos quais tais
programas se transformam em comportamento. De modo que o ritmo da vida
em sociedade de massa ¢ manifestacao do “eterno retorno do sempre idéntico

como vontade de poder” no sentido anti-nietzscheano. (FLUSSER; 2011b: 87).

Para Flusser (2011b), os programadores de tais programas sao jogadores.
Interferem no evento de fora com cola e tesoura, e transcendem a histéria e brincam com
ela. Eles vivem trans-historicamente. Fazem da histéria seu objeto, ao mesmo tempo, que
funcionam em funcdo dos programas que programam. Seriamos pec¢as de um jogo, no

interior do qual oscilamos ritmicamente. E complementa e alerta:

O supermercado e o cinema sdo asas de apenas um dos numerosos ventiladores
que nos inspiram. De apenas um dos numerosos moinhos de vento que giram
sobre as nossas cabecas. Tal giracdo, cada vez mais autbnoma de interferéncia
humana, nos vai a todos moendo em farinha amorfa. Toda tentativa de
rebelarmo-nos contra 0s moinhos de vento € quixotesca. A Unica esperanga em
tal situacdo é a conscientizacdo da estupidez absurda da rotacdo automatica
que nos propele. A conscientizagdo do fato que, por detrés da rotagéo, ndo se
“esconde” literalmente nada. Que ¢ a rotagéo absurda que € a realidade do
mundo dos aparelhos. Com tal consciéncia podemos pelo menos esperar
sermos propelidos centrifugamente para fora do funcionamento, e em direcéo
do nada. (FLUSSER; 2001b: 88).

A pos-historia parece ser um desmonte da linearidade do tempo para organizar

outros espagos no tempo. Um tempo sem tempo. Sem enredo nem grandes narrativas.



80

Ciéncia e técnica parecem ‘destruir’ a solidez do mundo, diluindo tudo em aura imagistica
e imaginéria, o que d& lugar a pds-historia. O tempo programado da técnica inibe a
percepcdo de outras experiéncias de tempo, a0 mesmo tempo que, entre 0s pontos,
evidenciam-se imprevistos intervalos que se abrem ao continuo. Nesse sentido e
rompendo com a linearidade historica, a vetorialidade do jogo introduz na pos-histéria,
ndo uma etapa posterior a contiguidade historica, mas ao contrario, acrescenta outra
dimensdo a vetorialidade do jogo. Nesse sentido, a pés-histdria € conceito que abre a
historia para o imponderavel ou para o imprevisivel do continuo que, eliptico, ndo se

permite linearidade de eventos descontinuos, mas se faz irregular e imprevisto.

Assim, as superficies que criam o clima da pés-historia parecem possuir suas
atividades contidas na temporalidade de uma rede de coordenagdes ndo causais. Uma rede
em que “o instante presente anuncia, num continuum, o fluxo inexoravel dos instantes

futuros”. (IBRI; 2017: 08). Estariamos na qualidade de primeiridade?

Nessa qualidade da primeiridade, estamos em interativo dialogo possivel e ndo
necessario, manifestando-se, portanto, uma relacdo social que interfere na
producéo de conhecimento, mas néo prescreve a submisséo a modos de fixacéo
de crencas e habitos. Desse modo, o conhecimento revela sua capacidade de
afastar-se daquilo que, constituindo habito ou crenca, inibe sua liberdade de
produzir-se. (FERRARA; 2019: 13)

Para Flusser,

O habitual ndo é percebido. O habitual é capa opaca que encobre o ambiente.
(...) A recodificagdo do nosso mundo pelos aparelhos tornou estranho nosso
mundo. Somos desenraizados, porque o chdo no qual as nossas raizes
repousam sofreu tremor tectdnico. Isto nos permite assumirmos posicdo
distanciada, critica, com relagéo ao nosso mundo. O mundo se tornou estranho,
ndo mais merece confianga, e, enquanto estrangeiros nele, podemos criticéa-lo.
Mas como dizia Kant, a critica, a saudade. Gragas a nossa alienacdo radical
somos reacionarios, antirreformistas: ndo mais moramos. (FLUSSER; 2011a:
90)

Morar ndo é dormir em cama imével, mas viver em ambiente habitual. O lar
ndo é lugar fixo, mas ponto de apoio merecedor de confianga. Ter perdido o

lar ndo é ter abandonado um lugar, mas ter que viver em um lugar inabitual,



81

portanto inabitavel. Ter que viver em ambiente no qual ndo nos reconhecemos.
Estamos em mudanga, porque nosso mundo se transformou tdo radicalmente
que se tornou inabitual e inabitavel. Nao nos reconhecemos nele. E é a isto que
ndo podemos habituar-nos. (FLUSSER; 2011a: 89-90).

Portanto, a pds-historia seria um continuo que teria a possibilidade de viver em
lugar inabitual e na “dimensdo social que encontra, no outro, o desenvolvimento da
continua variacdo de possibilidades. Ou seja, encontra-se a interacdo que, diferindo da
mediagdo transmissiva, inaugura outra caracteristica comunicativa” (FERRARA; 2019:
11). Acredita-se que se trata dessa outra caracteristica comunicativa que Flusser indica
qguando constr6i a comunicologia, presente na ideia de interacdo comunicativa

desenvolvida por Ferrara (2018). Para ela,

Na sua heterotopia, a interatividade ndo se submete a constatacfes ou
explicacdes, pois ndo se deixa diferenciar a partir de pard@metros que a definam,
classifiguem ou categorizem. Sem nomes, a interatividade ndo se reporta a
conceitos designados pelos nomes. Nas consagradas dimens6es cientificas as
quais a academia esté4 afeicoada no seu habito de pensar e produzir ciéncia, a
interatividade se apresenta como anticientifica, mas exageradamente
provocativa, enquanto desafio as imaginagdes cientificamente inquietas.
(FERRARA,; 2018: 32).

Assim também parece operar a poOs-histéria e, consequentemente, a
comunicologia. Apesar dos nomes, eles se colocam em disponibilidade comunicativa e
as possibilidades de construcdo de conhecimento. A pds-histdria possibilita criar outros

fluxos de espaco e tempo.

Como isto seria possivel? Talvez por meio dos codigos numéricos. Para Flusser
(2014), no tocante aos numeros, ndo se pode falar em uma série, pois a série infinita dos
nimeros naturais tem muitos buracos. “Entre 1 e 2 hd um buraco que ndo pode ser
preenchido”. (FLUSSER; 2014: 149). Portanto, “¢é preciso falar em colar de pérolas. Essas
pérolas nao tem, porém, nenhuma dimensdo. O numero ¢ um ponto; ¢ adimensional”

(FLUSSER; 2014: 149). Nesse sentido,



82

Temos uma matematica superior, nimeros superiores. Os nimeros preenchem
0s buracos entre 0os nimeros reais, naturais. Agora tudo pode ser formulado em
nGmeros, e ninguém precisa esperar que Deus o ajude. Comegando com a
queda das pedras e pela orbitacdo dos planetas e indo até a prospecgdo das
pessoas, 0s calculos do seguro e os problemas conjugais, tudo isso pode ser
calculado. N&o existe mais nenhuma diferenca entre natureza e cultura.
(FLUSSER; 2014: 163).

“No inicio ¢ a dimensdo zero, portanto nada, o fim € o peso zero, portanto nada”
(FLUSSER; 2008b: 35). Voltamos a zero dimensdo. Agora, 0 que nos resta? Caminhamos

para o fim?

Devemos admitir que nosso mundo estd morrendo, e devemos amar isso. Nada
devemos esperar para n6s de um tal engajamento em prol de um futuro inimigo,
deve ser engajamento puro. Se aprendermos tal arte suprema “ars moriendi”,
o terror da atualidade virara “aventura”, experiéncia do belo. E, curiosamente,

poderemos doravante morar novamente. (FLUSSER; 2011a: 96).

Calcular é mecanizavel. Dever-se-ia saber disso desde sempre. Pois catar
pulgas, isso, com efeito, as maquinas podem fazer. E horrivel! Na maior
habilidade humana, as maquinas saem melhor do que os homens. N&o tem o
menor sentido querer competir com elas. Se as maquinas podem fazer alguma
coisa, é preferivel que deixemos nossas méos longe disso e, em contrapartida,
tentemos fazer alguma coisa diferente. (FLUSSER; 2014: 166).

Ao dizer isto tudo, vejo-me mergulhado no universo das tecno-imagens, e néo,
como no resto do ensaio, a sua beira. Dessa minha posi¢do, posso elogiar a
superficie e a superficialidade. Emancipo-me da necessidade de olhar para a
direita e para a esquerda, para tras ou para frente, para cima ou para baixo;
encontro-me livre para me concentrar sobre a superficie infima da tela, do aqui
e do agora, superficie infima que me religa a todos os outros, a todo o espaco,
a todo o tempo. A partir dessa concreticidade superficial, posso criar, junto
com todos os outros, o inconcebivel e o inimaginavel. Posso fazer o elogio da
superficialidade, o elogio da criatividade concreta. (FLUSSER; 2008a: 149-
150).



83

3.1. Falsos conceitos?

Técnica, imagem técnica e pos-histdria sdéo nomes proprios que, em conversagao,
propde uma estrutura composta por frases, que vao sendo construidas no momento em
que Flusser chama os nomes proprios e os transforma em palavras conversadas que
possibilitam a criacdo em fluxo de outros nomes proprios. Assim, ele cria, talvez
Impropriamente, conceitos indeterminados e em interagdo com o contexto fenomenal que
move a sua reflexdo. Estes conceitos por serem indeterminados parecem estruturar um
jogo que se faz enquanto se joga. E se joga até se chegar a certo fim (a morte?), porque

enguanto o jogo esta ocorrendo tudo € movimento. (Huizinga; 2014).

A coordenagéo desses conceitos permite um jogo que vai sendo jogado no fluxo
de sua cria¢do. “Criar conceitos sempre novos ¢ o objeto da filosofia” (DELEUZE;
GUATARRI; 2010: 11). E, assim, Flusser o faz. Cria conceitos sempre novos, a partir da
duvida do proprio pensamento, pois “os conceitos ndo nos esperam inteiramente feitos,
como corpos celestes. N&8o ha céu para os conceitos. Eles devem ser inventados,
fabricados, ou antes, criados, e ndo seriam nada sem a assinatura daqueles que os criam”.

(DELEUZE; GUATARRI; 2010: 11).

Ainda citando Deleuze e Guatarri (2010: 13),

Né&o ha lugar para opor o conhecimento por conceitos, e por construcéo de
conceitos na experiéncia possivel ou na intuicdo. Pois, segundo o veredito
nietzschiano, vocé ndo conhecerd nada por conceitos se vocé ndo os tiver de
inicio criado, isto €, construido numa intuicdo que Ihes € propria: um campo,
um plano, um solo, que ndo se confunde com eles, mas que abriga seus germes
e 0s personagens que os cultivam. O construtivismo exige que toda criagdo seja
uma construcdo sobre um plano que lhe da uma existéncia auténoma. Criar
conceitos, a0 menos, é fazer algo. A questdo do uso ou da utilidade da filosofia,

ou mesmo de sua nocividade (a quem ela prejudica?), é assim modificada.

A comunicologia é um desses exemplos. Este nome sé vai aparecer como conceito
mais adiante na sua trajetoria, na década de 1980, porém as vertentes conceituais que o
forjam estdo desde as primeiras obras do autor, na década de 1960, assim como na sua
prépria decisdo de viver e pensar. A comunicologia vai se transformando de acordo com

as circunstancias comunicacionais e culturais apresentadas em sua trajetoria de vida. N&o



84

pode ser pensada como um conceito fixo e estanque. Trata-se de um conceito que se

transforma a partir das coordenagdes com outros conceitos e seus usos nas obras.

Embora Flusser ‘defina’ comunicologia no livro que leva o mesmo nome, ele pde
em duvida a defini¢do. Comunicologia “¢ a teoria da comunica¢ao humana, aquele
processo gracas ao qual informagbes adquiridas sdo armazenadas, processadas e
trasmitidas” (FLUSSER; 2014: 45). E também o que entende por cultura: “é aquele
dispositivo gracas ao qual as informagdes adquiridas sdo armazenadas para que possam
ser acessadas” (FLUSSER; 2014: 45). E complementa: “Tomara que vocés tenham
percebido imediatamente a malicia” (FLUSSER; 2014: 45). Assim, s¢ ele entende a
cultura de forma que a comunicologia se torne responsavel por ela, assume, como

consequéncia, a comunicagdo como infraestrutura da cultura e da sociedade.

E com ironia permite a divida. Mais a frente escreve:

Para as estruturas de discurso, como para tudo o que digo, vale: defini¢fes sdo
figuras auxiliares e devem ser apagadas. A realidade néo pode ser enquadrada.
Tudo se torna difuso, tudo encobre a si mesmo, por toda parte ha fuzzi sets.
(FLUSSER; 2014: 57).

Nesse sentido, os conceitos em conversacdo tornam-se um modo de dizer que
refletem um modo de pensar e criam a autoridade de um lugar de fala. Isto pode ser
percebido quando Flusser desloca-se de um conceito a outro, a partir das suas
coincidencias de sentido que vdo além da sua significacdo. Este movimento gera circuitos
de deslocamento de sentido e abre sua obra a duvida e as maltiplas interpretacfes que
podem passar de uma compreensao a outra, dependendo das pecas e regras que sejam
escolhidas. E, assim, ele monta seu estranho jogo que supera regras para atingir desafios

e 0s propdem aos seus leitores e estudiosos.

Pode-se inferir que a comunicologia se faz nessa interagcdo entre palavras e
contextos, no momento em que as palavras sdo chamadas a conversagdo e se tornam
palavras conversadas. Sdo essas palavras que possibilitam a conversacdo com o0s
contextos e possibilitam a construcdo de sentido. E pela e na conversagio que Flusser

constrdi seu jogo. E ele joga contextualmente.



85

Como as palavras sdo a realidade intelectual coordena-se esta ideia de Flusser ao
conceito de jogo de Huizinga. Para ele, o jogo na linguagem acontece pela “manipulagio
de certas imagens, numa certa ‘imaginacao’ da realidade, ou seja, na transformacao desta
em imagens” (HUIZINGA; 2014: 07). Essa ideia torna-se relevante para entender o valor
e o significado dessas imagens e dessa imaginacdo na comunicologia de Flusser,
possibilitando a observacdo delas na acdo em jogo e procura compreendé-lo como fator
cultural da vida.

Para Huizinga (2014; 04), no jogo existe alguma coisa “em jogo” que transcende
as necessidades mediatas da vida e confere um sentido a acdo. O simples fato de o jogo
encerrar um sentido implica a presenca de um elemento ndo material em sua propria
esséncia. A existéncia do jogo ndo estaria ligada a qualquer grau determinado de
civilizacdo. Todo ser pensante seria capaz de entender, a primeira vista, que 0 jogo possui
uma realidade autbnoma. A existéncia do jogo seria inegavel.

No entanto, reconhecer o jogo seria reconhecer o abstrato e o ficcional, pois o
jogo, seja qual for sua esséncia, ndo € materialidade fisica. Do ponto de vista da
concepcao determinista de um mundo regido pela acdo de forcas cegas, 0 jogo seria
inteiramente supérfluo. So6 se torna possivel, pensavel e compreensivel quando o ficcional
destréi o determinismo absoluto do cosmo. A prépria existéncia do jogo é uma
confirmacdo permanente da natureza supra l6gica da situacdo humana.

Encontramos o jogo na cultura, como um elemento existente antes da propria
cultura, acompanhando-a e marcando-a desde as mais distantes origens até a fase de

civilizacdo em que agora nos encontramos.

Jé& para Wittgenstein, (1999: 35), o termo ‘jogo de linguagem’ salienta “que o falar
da linguagem ¢ parte de uma atividade ou de uma forma de vida”. Ha uma multiplicidade
dos jogos de linguagem, uma multiplicidade das ferramentas de linguagem e seus modos
de emprego, o que dificulta a definicdo exata do que seria um jogo de linguagem.
Poderiamos identificar o jogo de linguagem apenas por meio de comparagdes com tracos

semelhantes de uma série de jogos.

A semantica de Wittgenstein aponta uma indeterminagdo do significado, pois a
compreenséo do significado de uma palavra dependeria do jogo de linguagem do qual a
palavra faz parte, das regras que tornam possivel seu emprego em um contexto

determinado e com um objetivo especifico. O significado ndo € algo fixo, estabelecido de



86

uma vez por todas, mas indeterminado, se considerado independentemente do uso da
palavra. Nesse sentido, a comunicologia apresenta-se em movimento e indeterminagéo,

porque sujeita aos processos de transformagéo contextual.

Para Flusser, somos predicados em conversacdo, pois ndo acessamos o natural
diretamente, buscamos constantemente acessa-lo, porém sempre através da linguagem. O
que temos sdo informacdes que atribuimos e recebemos no processo da cultura. Isto gera

uma artificial naturalidade.

Carregamos tudo de linguagem que séo codificadas e compartilhadas, dando
forma a tudo que manipulamos. Existimos na e pela linguagem, tendo em vista que somos
seres alienados de um sentido de natureza. A natureza é da ordem do indizivel, do
inarticulavel. Existiriamos sem fundamento, pois ndo h& nada para além da linguagem
gue possa nos sustentar. O que ha é o nada, o vazio. E esta consciéncia seria 0 que leva o
homem a nomear, a fim de se comunicar e criar sentido para essa vida sem fundamento,

preenchendo esse vazio com nomes que tentam estabilizar e fixar a cultura.

E este aspecto diabdlico que movimenta o pensamento. Nesse sentido, Flusser
(2011c) distingue dois tipos de palavras: os nomes proprios e as palavras secundarias. Os
nomes proprios seriam a matéria-prima para o pensamento, resultado da nomeacao;
enquanto as palavras secundarias seriam aquelas que surgem a partir da divida. S&o as
palavras secundéarias que duvidam do nome proprio e o articulam com outros nomes
préprios. Na nomeacdo, tenta-se controlar, estabilizar o de tudo diferente. Na
conversacdo, busca-se envolver o pensar na articulacdo das palavras secundarias. Na
primeira atividade, os nomes proprios sdo chamados a serem conversados pela divida e,
s6 entéo, transformam-se em palavras secundarias. “A medida que os nomes proprios sio
conversados, transformam-se em palavras secundarias sempre mais distantes de sua
origem primaria” (FLUSSER; 2011c: 74). E ai encontra-se um aspecto da influéncia

diabolica na construgdo da comunicologia.

Tudo que é nomeado pode ser chamado a conversacao, porém, nem tudo pode ser
transformado em palavras conversadas, pois nem tudo pode ser assimilado pela lingua,
nem tudo pode ser compreendido. Algo sempre escapa. E, € justamente aquilo que escapa
que estimula a conversagdo, mesmo sem participar autenticamente dela. Assim, em nossa

limitacdo, nem tudo pode ser apreendido pelo intelecto. Ai parece residir outro ponto



87

relevante na construcao da comunicologia: ao entender que algo € inassimilavel e sempre
escapa, na mudanca da natureza, coexistem a possibilidade da davida e da conversacao.
Na comunicologia, havera sempre algo que escapa e permite que as davidas aparecam e
se constituam em fluxo continuo de pensamento e conhecimento. Gragas ao diabo,
duvidamos. A duvida nos circunda deixando tudo inseparavel, impreciso, misturado,
duvidoso, impedindo construir verdades absolutas e certezas. Tudo passa a ser instavel,
mutével e passivel de outras duvidas. O caminho do tempo é tragado pelo fluxo da duvida.

Se por um lado, entremostra a ideia de que ha algo de diabolico que movimenta o
pensamento, por outro, fala de algo que escapa a lingua, de algo que a transcende. Assim,
ha duas dicotomias que parecem interessantes: o diabo e o divino, e parece ser nesse
vaivém de um no outro, que as dividas se colocam, quando as palavras sdo possiveis de
serem conversadas. A davida da davida assemelha-se a histéria de J6 ou a maldicdo de
Sisifo. E, no entanto, é devido as duvidas que o movimento da conversacdo se torna
possivel, ja que as palavras assim envolvidas, Ihe possibilitam a abertura ao conhecimento

das “coisas”.

Apenas com palavras conversadas poderiamos construir um sentido possivel a
natureza que conseguimos acessar. E para que essa conversagdo acontega € preciso
duvidar, ou seja, é na influéncia diabdlica que duvidamos e, ao duvidar, tornamo-nos
humanos. O que diferencia 0 homem ndo é apenas a sua capacidade divina de nomear e
estabilizar palavras e coisas, mas principalmente, na sua capacidade diabolica de duvidar,

para, entdo, fabular mundos.

Parece que a comunicologia é proposta para o desenvolvimento desta atividade
diabdlica, possibilitada pela conversagdo na e pela divida. A conversacdo seria essa
tensdo do pensamento: a divida dos nomes. E, por isso, 0 progresso da conversagao seria
0 progresso do conhecimento (FLUSSER, 2011c). Nesse sentido, pode-se entender a
comunicologia de Flusser como um método de investigacdo cuja estratégia metodoldgica

¢ a duvida.

Esse movimento pode ser ampliado com o que escreve Benjamin (2013, p. 59),
pois, “no interior de toda configuracdo linguistica reina o conflito do expresso e do
exprimivel com o inexprimivel e o inexpresso”. Sendo assim, se ndo acessamos

diretamente a natureza e a linguagem nunca € a comunicacdo do comunicavel, mas



88

também simbolo do ndo-comunicavel, percebe-se a existéncia de conflitos e tensdes entre
o divino e o diabdlico. Se deus deu ao homem o nomear, o diabo nos deu a ddvida e a

conversacao, que multiplica os caminhos do nomear.

Flusser parece ndo se preocupar em construir um discurso estavel, mas um
discurso falivel e questionavel, que provogue o pensamento, a fim de que outras reflexdes
se multipliquem a partir do que escreve. A intencdo ndo parece ser o de sanar as duvidas,
mas o de protegé-las e incita-las. Isto fica claro nas suas construgdes textuais sem
obviedades, mas contraditorias e tensas no jogo que se apresenta como desafio e ironiza
nossa capacidade de desvendar. Isto indica um modo de comunicar que sugere um modo
de pensar como resposta a solicitacdo da duvida e uma disponibilidade para o didlogo de
guem atravessa conceitos e textos. Sem a duvida ndo ha jogos possiveis. Apenas jogos
jogados. Sem a duvida ndo ha invencdo, poesia, conversacdo. Sem invencdo, poesia e

conversacao ndo ha espanto. Sem espanto, nos resta o tédio e a banalidade.

O perigo aparece quando a conversacdo comeca a refletir sobre si mesma. A
davida critica volta-se contra si mesma. E essa critica da critica ou divida da davida
ameaca mergulhar a conversagdo na conversa fiada. Para que isso possa ser evitado, seria
importante sermos capazes de ampliar nossa intuicdo poética em busca de um salto para

fora do circulo vicioso da duvida da duvida do intelecto.

Isto possibilitaria o reconhecimento da fungéo da teia da conversagédo que seria a
de “ndo captar a rocha, mas revestir a rocha”. Para ele, “seria o reconhecimento que o
intelecto ndo é um instrumento para dominar o caos, mas um canto de louvor ao nunca
dominavel” (FLUSSER; 2011c: 89), j& que havera sempre algo que, inexpresso, escapa.
O nome préprio é apenas a sintese do intelecto com o de tudo diferente. O nome préprio
constitui num novo senso de ‘realidade’, que organiza e configura o de tudo diferente
dentro do intelecto, “um renascer da fun¢ao do intelecto, e, neste sentido, da funcao da

nossa existéncia” (FLUSSER; 2011c: 89).

No exercicio da duavida ndo é possivel escolher um aspecto ou outro, deus ou
diabo, mas considerar as possibilidades e potencialidades que cada duvida traz. Na
existéncia solitaria do divino ou do diabdlico, ndo sera possivel duvidar, apenas produzir

certezas. E no “espaco entre” estas tensoes que a duvida existe. A comunicagdo depende



89

da desconstrucédo de certezas por meio da davida, pois s6 assim a comunicologia pode se

tornar a comunicacao em seu fazer.

Os conceitos que Flusser constréi tem algo entre palavra e coisa que esta sempre
indeterminado, sem espaco nem tempo, uma heterotopia. S&o conceitos sem conceitos,
porque construidos no continuo da conversacdo em jogo. Os conceitos deslocam sentidos
e passam a ser outros conceitos, sem possibilidade de difini¢des fixas. Sao conceitos que
se fazem conceito somente atraves da conversagdo. E nesse processo o que se tem é
indeterminacdo; diferenca na diferenca; pois ndo € algo capaz de ser conceitualizado, de
se identificar. Ha ai uma condicdo de indecidibilidade. Sendo assim, parece que sé €

possivel entender a comunicologia dentro desse fluxo de indeterminacao.

N&o é o nome o que realmente importa, mas 0 modo como, no tempo e no espaco,
a comunicologia possui flutuacbes de sentido no modo constante que a recompde
permanentemente . Isto supde uma comunicacdo em se fazendo e, assim, pode-se apontar

a comunicacao que subjaz na comunicologia.

Flusser ¢ um autor que vai na contramado de uma ciéncia antropocéntrica. E néo é
a toa que seu nome ficou tanto tempo oculto nas ciéncias da comunicacéao ou na filosofia.
Sua obra parece ndo se prestar a tracar ordens ou coeréncias lineares. Qualquer tentativa
nesse sentido é frustrada. Trata-se de uma obra que se movimenta com a vida, nos seus
didlogos com o0s outros e com 0s contextos do seu entorno. Talvez por isso, sua
autobiografia se relaciona com o dialogo com as pessoas que estdo presentes em sua
forma de pensar e que contribuiram para dar sentido, ou pelo menos dar lugar, mesmo
que provisoério, a um pensador sem chédo. Suas construcdes filoséficas e comunicoldgicas

séo flutuacoes.

Desafio que precisa ser enfrentado e superado, pois

Se o conhecimento enfrenta os fixos limites das certezas, ndo se interrompe a
possibilidade que, construida através de previsibilidades hipotéticas, o
transformam em estranha aventura entre incertezas. Nessa aventura, a ciéncia
nada tem a explicar porque o homem ndo é o modelo da natureza, ao contrario,
sem antropocentrismo, a natureza de todas as espécies e do préprio homem se
transforma em desafio de hipéteses que ndo explicam, mas se propdem como

possibilidades de estudos, sempre relativos, do universo pleno de perguntas.



90

Perguntar se propfe como outro paradigma que substitui o explicar que

comandava a ciéncia antropocéntrica. (FERRARA; 2013: 04).

N&o h& uma ordem em seus escritos e muito menos Nnos nomes que cria e recria.

E no fluxo do tempo e da experiéncia vivida que a comunicologia vai sendo construida.

Esse movimento de questionar o autor e como espelho questionar a si proprio,
talvez seja ainda uma possibilidade de fabulacdo de outros mundos possiveis. E com a
desfuncionalizacdo dos conceitos pelo exercicio da davida, que Flusser nos propde uma
desfuncionalizacdo do mundo e nos obriga a repensar as nossas crencas e habitos diante
de um mundo absurdo e sem fundamento e sermos capazes de construir nosso proprio

pensamento.

Para Flusser, “todas as hipdteses sdo ficgdes” (FLUSSER; 2014: 67). Para ele, a
categoria mais bela seria a estética e, por isso, 0 mais falso seria mais interessante. Quanto
mais ficticio, mais cativante a informagdo. “Por que ¢ tdo excitante? Porque nenhuma

palavra ¢é verdadeira”. (FLUSSER; 2014: 68).

Esta é a evidencia que possibilita a continuidade do jogo que descortina a cultura
e constroi a comunicologia. Para Flusser, 0 pos-historico cria um clima de desilusdo. “Néo
nos deixamos mais iludir tdo facilmente pelos nossos sentidos e pelo conhecimento.
Sobretudo, estamos desiludidos ndo apenas com o ser humano, mas também com a
transformagdo” (FLUSSER; 2014: 112)

Com a consciéncia de que os modelos sdo modelizaveis; que a teoria € a
modelagem de modelos que tomam como referéncia sempre modelos anteriores,
precisariamos nos abrir a davida como método para inventar outras ideias e vivéncia e
mudar os modelos ou, quem sabe, transformar o clima existencial em outra coisa: em

outro jogo talvez.

Ao duvidar, poder-se-ia brincar com os aparelhos, so que talvez ndo mais como
funcionarios, mas como artistas e jogadores que reordenam as regras do jogo, a fim de
inventar outras possibilidades de mundos e manter o movimento do jogo. Este seria o

desafio posto por uma construcdo pds-histoérica.



91

Nesse deslocamento conceitual e por meio da dudvida como meétodo de
investigacao, ele termina pondo a propria ideia de comunicologia em questdo e possibilita

a continuidade do jogo aos seus leitores. Sua comunicologia é carnavalizada e dialdgica.

Ao propor a duvida dos pontos de vista postos sobre cultura e comunicagéo,
Flusser possibilita certa ‘descoberta’, um desvendamento da estrutura do jogo. Entdo,
passa a construir seus conceitos a fim de demonstrar como 0 jogo acontece e permite que,
a partir da escolha de qualquer peca do jogo (conceitos), as regras e a estrutura do jogo
sejam desmontadas e remontadas possibilitando a construcdo de outras comunicologias.
Pode-se observar esse processo no segundo capitulo desta tese, pois quando cada
comentarista de Flusser, tem como interesse teérico um dos conceitos criados por Flusser
em conversacao, acabam por criar outras comunicologias, o que de certa forma também

acontece no processo de escrita desta tese.

Tendo em vista que o discurso cientifico, assim como as imagens técnicas, se
apresenta como biombos, fica evidente que os conceitos sdo manipulaveis, constroem
realidades, projetam modelos modelizaveis, que ndo sdo nem verdadeiros nem falsos.
Nesse contexto, ndo ha mais ideia inimitavel, pois pode ser construida a partir de modelos
modulares e modas que se adaptam as conveniencias discursivas. O discurso cientifico
cria projetos para servirem de modelos e compBe programas aos quais atribuimos
informacdes manipuladas. Identifica-se ai um carater de construcdo artificial por parte do

homem. Somos 0s jogos de linguagem que jogamos e que perfazem a cultura.

Ao mesmo tempo em que o discurso cientifico, assim como as imagens técnicas,
nos insere neste jogo com programas e aparelhos, também possibilita, no seu modo de
usar, brechas para romper a caixa preta. No entanto, isto s6 seria possivel se esses
discursos e essas mesmas imagens técnicas fossem vistas como duvida e postas em
conversacao, a fim de serem elementos de um jogo que duvida do proprio jogo. Talvez
seria possivel o gesto tateante diante do de tudo diferente, que talvez nos retirariam da
condicgdo de funcionarios programados para funcionar e nos possibilitaria a pausa e 0s

intervalos necessarios ao pensamento e a invencao.

Compreender o fluxo de pensamento de Flusser torna-se fundamental para
pensarmos uma politica da comunicacdo, tendo em vista que a comunicacgdo é também

engajamento politico senso stricto, pois tem a possibilidade de tornar publico algo



92

privado e, colocando-0 em conversagdo, possibilita uma nova subjetividade construida

como capacidade de resisténcia.

Sendo assim, seria talvez na indiferenca criativa de jogos de linguagem que
poderiamos pensar uma desfuncionalizacdo da técnica. Ao pensar a comunica¢do como
indecisa (FERRARA; 2015), fluxo continuo, se faz necessario a busca que nos pode levar
a desabituar o olhar. Aqui, a davida e o jogo aparecem como uma possibilidade de fissura
datécnica e da midia. Para isso, se faz necessaria calibragem e interacdo, ja que os desejos
e a poténcia de criacdo do homem estdo alem da expressividade da lingua e da linguagem.
A comunicacdo aponta a possibilidade de desfuncionalizacao do aparelho, pois volta-se
para si mesma, para o campo da linguagem, da motivacdo das palavras e da pausa,
possibilitando a resisténcia e a construcdo de a uma poética da desprogramacao.

Esta resisténcia trata de uma luta interna que possibilita o ato de criacdo. Uma
deciséo pelo ndo poder, como poténcia do poder; pelo ndo agir, como poténcia da acao;
e pelo ndo comunicar, como poténcia da comunicacao. E é nesse movimento que a davida
aparece e pode gerar um novo conhecer. Entdo, a comunicagao poderia superar sua fungéo

instrumental e transmissiva, para ser lugar de poténcia e existéncia.

Essa emergéncia traz consigo a possibilidade de resisténcia por meio dos novos

usos e a profanacgéo do dispositivo/aparelho/programa. Para Agamben (2007: 74):

A atividade que dai resulta torna-se dessa forma puro meio, ou seja, uma
pratica que embora conserve tenazmente sua natureza de meio se emancipou
da sua relacdo com uma finalidade, esqueceu alegremente seu objetivo,
podendo agora exibir-se como tal, como meio sem fim. Assim, a criacdo de
um novo uso so é possivel ao homem se ele desativar o velho uso, tornando-o

inoperante.

Essa desativacdo faz-se pelo brincar, pela dissolucdo da gravidade da politica
juridico-estatal por meio de jogos de mobilizacéo e acdo e jogo discursivo, de palavras.
Transformar o aparelho em brinquedo e profanar sua programacdo, essa seria uma
possibilidade de sairmos da ordem arbitraria da linguagem e gerar performatividade em

conversacgao: conseguir gerar um conhecimento analdgico capaz de fugir dos codigos e



93

dos programas, e romper com a magia da técnica rumo a uma nova imaginacao que

constrdi comunicologias, apenas possiveis.



94

CAPITULO IV - E possivel uma comunicologia?

N&o tenhamos medo de novas palavras e de novos
pensamentos. Abramos novas aberturas e
experimentemos novos espantos. Assim, e somente
assim, seremos dignos de sermos homens, isto € res

cogitantes, coisas pensantes.

Vilém Flusser

No percurso desta tese buscou-se desmontar/montar/remontar, em coordenagéo,
alguns dos elementos que constroem a comunicologia. No primeiro capitulo, desmontou-
se a comunicologia em trés eixos tedricos (técnica, imagem técnica e pos-histdria) levados
a tecer pontos de contato na rede epistemoldgica de Flusser. Eixos que incitam a divida
e permitem outras combinacGes e, por isso, possibilitam a criagdo de outras
epistemologias. Sao eixos de indecidibilidade, formados por conceitos indeterminados e

abertos ao jogo de linguagem.

No segundo capitulo, desejou-se entender como 0s eixos tedricos eram articulados
pelos investigadores e comentaristas da obra de Flusser, e 0os pontos de contato que
criavam. Como coordenavam 0s conceitos presentes na obra de Flusser? Que relagdes
estabeleciam? Que tipo de epistemologia era criada a partir de cada uma das leituras?
Qual a rede epistemoldgica que teciam a partir de Flusser? Quais as aproximacgoes e
distanciamentos? Percebeu-se que, a cada combinacdo e interpretacdo construida a partir
da obra de Flusser, uma outra comunicologia era montada. A comunicologia em jogo
possibilitaria uma ampliacdo das variaveis possiveis de combinagfes e interpretacdes

sobre a comunicagéo e a cultura.

No terceiro capitulo, o exercicio da duvida era fundamental para perceber como a
comunicologia possibilita essa abertura a mdaltiplas combinacdes e interpretacdes

possiveis. Nesse movimento, foi possivel visibilizar a comunicologia como uma forma



95

de pensar a comunicacao a partir do fluxo de pensamento no tempo continuo e no fragil

territdrio construido pela incerteza e a indeterminacéo.

Nesse contexto, a davida torna-se a fresta, porque a divida duvida do habito. E,

assim, pode-se produzir novas ideias faliveis e instaveis. Afinal, o que existe é a

contradicdo; a coeréncia é a norma, a paralizacdo e a morte, a prisdo de singularidades.

Parece ser na e pela contradicdo que Flusser constréi e desconstrdi a

comunicologia. Em Flusser, assim como ndo encontramos um conceito de epistemologia

(FERRARA; 2015) também ndo encontramos um conceito de comunicagdo ou mesmo de

comunicologia.

A causa dessa auséncia é clara: para ndo apresentar uma receita e ser
consumido. (Pos Histéria, 1983, p. 8) Ao contrario, propde “tarefas” que
evidenciam uma urgéncia “reformular o tecido comunicoldgico da sociedade”
(P6s Histdria 1983, p 63). Justifica-se a prescricdo tarefeira dividida entre
atividades & maneira de coleta sem rumo. Nessa arquitetura evidencia-se: 1)
para superar 0 ranco académico, € necessario produzir a epistemologia do
“concreto” que, escondida pelas grades disciplinares académicas, passa a se
propor como simples “modo de usar”. 2) a raiz estd em perguntar, mas surge
viciada por interesses explicativos que mal disfarcam uma ideologia de meta a
cumprir; interesses finais que respondem a questdo “por que” exaurindo o
discurso na assertiva, interesses causais que respondem a questdo “como” que
supde consequéncias auto-comprovantes. (P6s Histéria, 1983, p 42). 3) Entre
essas insuficiéncias, surgem as perguntas finais que transformam a ciéncia em
conjunto de valores cientificos, transformados em consensos ndo consentidos
e em “simbolos do concreto”: a tarefa epistemologica de perguntar redunda
em mas perguntas enquanto “o saber se torna absurdo” e a “ciéncia vira
aparelho” codificado por simetrias anti-epistemolégicas. Nesse quadro, ndo
admira que encontremos, em Flusser, apenas a sugestao de uma tarefa onde o
perguntar surge para superar o risco da ddvida da davida e se transformou em
saber perguntar. (A Duavida, 1999, p. 73). Esse é o legado para superar a

2

“solidao” do conhecimento: a descoberta da assimetria entre sujeito e objeto
que propde a epistemologia de uma ciéncia entre sujeitos dialogantes (P6s

Historia, 1983, p. 52/53). (FERRARA,; 2015: 169-170)



96

Assim, acredita-se que este modo de usar, estas “tarefas” que Flusser propde se
aproximam de uma forma de dizer e pensar que Ferrara (2013) nomeia como ciéncia da

incerteza.

Uma ciéncia da incerteza suporia, portanto, desenvolver o olhar atento como
elemento essencial de uma epistemologia capaz de tornar o habitual inteligivel
e como tal comunicavel. Essa atencdo esta vinculada aquele momento abdutivo
que nos faz relacionar de modo imprevisto e gerar conhecimento de
conhecimento, revelando a ciéncia que, em se fazendo como um continuo,
manifesta seu tempo presente e atual: as incertezas percorrem a ciéncia para
permitir que ela renasca a medida em que é colocada em ddvida. (FERRARA;
2013: 08).

Uma ciéncia da comunicacdo que possa ter a davida como vetor cognitivo, tento

em vista que a comunicologia se faz comunicagdo no momento em que se comunica.

Ao desvendar o jogo da comunicologia, parece ser de certa forma inatil procurar
conceituar a comunicacéo, tendo em vista que esta seria sempre indeterminada e falivel.
Seria possivel uma comunicologia que, aceitando o “de tudo diferente”, envolveria as
comunicologias e suas multiplicidades. Uma possibilidade de entender esses processos
de fluxos estd na nogédo de conversacédo e duvida.

A comunicologia seria criacdo de sistema aberto, instavel, enquanto que construir
um conceito de comunicacdo seria sistema fechado, estabilizante. Ao entender a
comunicologia como ddvida da comunicacdo, pode-se pensa-la como estudo dos
processos de comunicacao. E entdo, seria possivel duvidar da comunicacdo e demonstrar
o funcionamento da cultura a partir da comunicologia que construiria a cultura. Nesse
caso, Flusser coloca a comunicologia como modo de definir a comunicagdo enquanto
criagdo da cultura, embora duvidando dela. Seria a comunicologia a criacdo de um

paradoxo?

Para Flusser (2014, p. 45), “a comunicologia se torna resposavel pela cultura”. A
comunicologia (ou comunicologias) pode ser entendida como infraestrutura da cultura
(ou culturas). Nesse sentido, podemos entender a comunicag¢do como poténcia de criacao,
invencédo e transformacdo. Isto nos obriga a ir além do codigo e entendé-lo em relagdo

ampla com os meios técnicos e com a propria cultura. Os meios técnicos sao estruturas



97

nas quais os codigos numéricos existem. Assim, os cddigos sao cultura e fazem com que
a comunicologia seja mais permeada pela nogdo de cultura do que pela nogdo de
comunicagdo, pois a comunicologia seria aquela que articularia codigos, cultura e,

consequentemente, sociedade.

Uma questdo que inquieta é: se a comunicacao esta sempre sendo, por que seria
importante criar uma comunicologia? A comunicologia estaria vinculada a construcédo de
uma cultura mais ou menos estavel, e nesse sentido seria necessaria para estabilizar essa
cultura? Ao pensarmos em ndés Mesmos como seres comunicantes e a comunicologia
como uma possibilidade de coordenacdo de seres em disponibilidade comunicativa,
talvez ndo fosse possivel pensar em uma comunicologia, seria necessario negar a propria
dindmica da cultura, ja que ndo seria dificil estabiliza-la. E, ao negarmos a dindmica da
cultura, o0 que nos restaria? Assim, a comunicologia parece duvidar da comunicacéo e da
cultura, pois ao gerar cultura, a comunicologia pode reconfigurar 0s processos

comunicacionais e, consequentemente, 0s processos culturais.

A comunicologia supde um modo de dizer que gera um modo de pensar,
encontrando-se assim no tempo continuo. A comunicologia seria uma capacidade de estar
sempre em disponibilidade comunicativa, ou seja, em permanente transformacéo, e ndo
transporte. Sendo toda linguagem medium da comunicagao, 0s conceitos sao elementos
fundamentais para entender como Flusser comunica sua comunicologia e que episteme
ele constroi. Para compreendermos o conceito de comunicacdo que subjaz na
comunicologia, foi preciso entender a comunicacao na linguagem de si mesma, e nao do
que se expressa através da linguagem. Os meios nesse sentido sdo instrumentos que

interferem, mas ndo determinam o carater da comunicacao.

Para Flusser (1985), somos tentados a negar a entropia informacional, mas, como
consequéncia, langamo-nos a producdo de artificios, artefatos e artimanhas e criar meios
de fazer, de ir contra o fluxo do de tudo diferente. Seriamos bichos artificiais, bichos a
mudar a técnica, a fazer artificios. Criamos objetos por meio da técnica, esses objetos sdo
alterados e transformados em obra que, por fim, alteram a nds mesmos (artificio, sujeito).
Passamos todo o tempo a ser artifices de n6s mesmos e a Unica consequéncia parece ser

a auto alteragdo, a entropia.



98

Para Flusser (1985), com a vida artificial, a vida tornou-se consciente da sua
propria estrutura mas, para viver livre, 0 homem precisaria estar consciente dessa
estrutura e ser capaz de viver deliberadamente, ou seja, ao se libertar dos objetos que o
condicionam, libertar-se-ia da necessidade de alterar objetos, a fim de alterar-se. Libertar-

se-ia do trabalho e da relacéo sujeito-objeto.

A consciéncia que o “eu” e a “realidade objetiva” ndo passam de mitos, que
“natureza” e “cultura” ndo passam de articulagdes ideoldgicas, e que o
concretamente vivencial é o relacionamento. Pois tal consciéncia desenganada
(por ter sido enganada em demasia no decorrer dos Ultimos seis mil anos), é
consciéncia intersubjetiva, para a qual viver é um fazer como se, é artimanha.
Viver, para tal consciéncia, é fazer o improvavel, o praticamente impossivel,
ja que o provavel, o praticamente certo, é o nada la de fora e ca dentro. A
artimanha, a arte total, é a resposta que tal consciéncia da ao absurdo.
(FLUSSER; 1985; 06).

Assim, ndo s6 a comunicacdo, mas a vida estaria prioritariamente no campo
politico, porque a comunicacdo (publicacdo, artimanha) trata de uma forma de vida.
Comunica para existir, mas uma existéncia que demanda uma escolha, uma decisdo de

estar vivo, estar no intervalo e no continuo entre a vida e a morte.

Desse modo, a davida poderia ser entendida como uma pausa, uma suspensao, um
“fantasmata” como aponta Domenico da Piacenza no seu tratado De la arte di ballare et
danzare, citado por Agamben no texto “Ninfas”. Recorro aqui a citagdo que Agamben

faz de Domenico:

Fantasmata é uma presteza corporal, que € movida com o entendimento da
medida (...) parando de vez em quando como Se tivesse visto a cabecga da
medusa, como diz o poeta, isto é, uma vez feito o movimento, sé todo de pedra
naquele instante, e no instante seguinte cria asas como o falcdo que tenha sido
movido pela fome, segundo a regra acima, isto €, agindo com medida,
memdria, maneira com medida de terreno e espaco. (AGAMBEN; 2012: 23-
24).



99

Para Agamben (2012), Domenico chama de fantasma uma parada repentina entre
dois movimentos, capaz de concentrar virtualmente, na prépria tensdo interna, a medida

e a memoria. Assim,

O verdadeiro lugar do dangarino ndo esta no corpo e em seu movimento, mas
na imagem como ‘cabe¢a de medusa’, como uma pausa ndo imoével, mas
carregada ao mesmo tempo, de memoria e de energia dindmica. Porém isso
significa que a esséncia da danca ndo é mais 0 movimento — é o tempo”
(AGAMBEN; 2012: 25).

Nesse sentido, o exercicio da duvida possibilitaria essa pausa no movimento do
pensamento. Uma pausa capaz de incitar a davida, porque se pde fora do tempo e do
espaco; e, por isso, possibilita a criagdo de outros tempos e outros espacos, ampliando o
horizonte do pensamento. Dessa forma, a comunicologia estaria envolta nessa pausa,

nessa questdo do tempo, ou em uma revisdo do tempo (pela duvida), talvez perdido.

Frente ao abismo do tempo, Flusser (2011a) destaca essa nova ontologia relacional
que implica em outra abertura para a existéncia humana: abertura rumo a morte, rumo ao
nada. Ja que o modelo da caixa preta, ndo € necessariamente o unico do qual podemos
nos servir para captar o nosso estar-no-mundo, outro modelo é possivel: um modelo de
vivéncia e de conhecimento do outro, fundado sobre a vacuidade. N&o se trataria de querer
alterar o outro, mas de ser, possivelmente, alterado pelo outro. Um modelo fundado sobre
a consciéncia do absurdo da existéncia humana, como um modelo de fim de jogo. Flusser

conclui:

Creio que tal arte do amor, em situacéo que sabemos absurda, é a Gnica resposta
da qual dispomos para fazermos face ao abismo que se abriu debaixo dos
nossos pés, e que tal arte ndo pode ser deliberada, mas surge espontaneamente.
E creio ser ela a Unica alternativa ao suicidio, ja que é suicidio no outro.
(FLUSSER; 2011a: 181).

Isso nos leva a pensar os desafios do engajamento a partir do imaginar e da
imaginacdo. Para Flusser (2008a: 41), “imaginar significa a capacidade de concretizar o

abstrato” e essa capacidade ¢ possibilitada com a invencdo de aparelhos produtores de



100

tecno-imagens. Assim, como ele mesmo redefine: “imaginar ¢ fazer com que aparelhos
munidos de teclas computem os elementos pontuais do universo para formarem imagens
e descarte” (FLUSSER; 2008a: 45). Em outra publicagéo, Flusser define imaginagéo
como “a capacidade de codificar fendmenos de quatro dimensdes em simbolos planos e
decodificar as mensagens assim decodificadas. Imaginacdo é a capacidade de fazer e
decifrar imagens” (FLUSSER; 2011b: 21). As imagens sdo mediacdes entre homem e
mundo, portanto, passamos a viver em um mundo imaginario, possibilitado por uma
imaginacdo ao quadrado, que nos permite viver e agir em um meio imaginario e tomar tal
meio como mundo concreto; para Flusser, isso é dificil de ser digerido, ja que a ciéncia e
a técnica teriam destruido a solidez do mundo, para que fosse possivel devolvé-la sob

forma de aura imaginada e imaginaria como superficies aparentes.

Assim, 0 engajamento estaria, segundo Flusser, em imaginar sempre mais
densamente, a fim de escapar do abismo do nada, pois 0s nossos véus nao encobrem o
nada, eles sdo a nossa resposta ao nada. N&o se trata de rasgar nossos véus, mas tecé-los.
“Nao lhes dar as costas para encarar o nada, mas dar as costas ao nada para orientar-se N0
universo dos véus a fim de poder torna-los mais densos” (FLUSSER; 2008a: 46). Este

engajamento poderia nos levar a emergéncia de uma nova consciéncia.

Assim, ao inverter o olhar sobre a cultura e sobre comunicagdo por meio de jogos
de linguagem, Flusser deixa claro o posicionamento lidico e politico diante da vida
absurda e do abismo. Possibilita-se uma abertura, uma cisdo, uma fresta, um rasgo no
logos, com poténcia de retorno a iconicidade, ao quase-signo que tenciona emergir nessa
fresta, nesse rasgo, por meio de um processo de pausa. Nesse caso, parece ndo haver fim,
nem func&o teleoldgicos, apenas disponibilidade, como um perpetuum mobile. E por isso,

o politico seria colocar em questdo a propria forma do pensar, pde em questdo o logos.

Com essa compreensdo, trazemos o conceito de nova imaginacdo de Flusser
(2008a), pois, para ele, essa nova imaginagdo deveria ser capaz de decifrar o que esta
oculto, 0 que esta por trads das imagens/cédigos e ir além delas para ler o universo
programado e modelizado que esta por trds destas configuragdes midiaticas. Estas
configuracdes seriam modelos modelizaveis.

Hoje temos a consciéncia de que os modelos sdo modelizaveis; que a teoria é a
modelagem de modelo e que tomam como referéncia sempre modelos anteriores. Tendo

esta consciéncia, precisariamos nos abrir a divida como método para inventar outras



101

ideias e vivéncias e mudar os modelos ou quem sabe transformar o clima existencial em
outra coisa: em outro jogo talvez. E é ai que se encontra uma possibilidade de resisténcia
comunicativa. E expde seu senso politico, j& que se trata de um eixo relacional que inclui

a contradicdo, o alienado, o excluido, o terceiro.

Sendo assim, seria talvez na in-diferenca criativa da linguagem que poderiamos
pensar uma desfuncionalizacdo da técnica que pode levar a pensar a comunicagdo como
fluxo, como continuo, na busca de des-habituar o olhar. Para isso, a duvida e o jogo
aparecem como uma possibilidade de fissura da técnica e da midia. Nesse lugar, encontra-
se a possibilidade do terceiro sem nome, por meio de uma linguagem cujo pertencimento

estard sempre no limbo e na poténcia, prestes a torna-se ato, em conversacao.

A comunicologia aparece como uma fissura no pensamento comunicacional,

reposicionando a comunicacao e a cultura.

Na sua heterotopia, a interatividade ndo se submete a constatacdes ou
explicacOes, pois ndo se deixa diferenciar a partir de pardmetros que a definam,
classifiguem ou categorizem. Sem nomes, a interatividade ndo se reporta a
conceitos designados pelos nomes. Nas consagradas dimens0es cientificas as
quais a academia esté afeicoada no seu habito de pensar e produzir ciéncia, a
interatividade se apresenta como anticientifica, mas exageradamente

provocativa, enquanto desafio as imaginagdes cientificamente inquietas.

Sem nomes, a interatividade é refrataria a modelos considerados
metodologicamente  explicativos ou exemplificativos da realidade
comunicativa. Sem nomes, porque sem conceitos que a convalidem
cientificamente, a interatividade ndo é adequada as constatagdes, ao contrario,
é indagativa e gil resposta ao desafio inferencial: a interatividade é, sobretudo,
um exercicio epistemoldgico que nos adverte sobre a necessidade de perceber
como o conhecimento nela se encontra e como contribui para uma ciéncia da
comunicacdo. (FERRARA; 2018: 32).

Tendo em vista esse exercicio epistemologico que a interatividade nos coloca, esta
tese sO pdde ser escrita no momento em que se abriu méo das certezas e dos modelos

postos e passou-se a duvidar e em conversagéo ir construindo o texto na medida em que



102

as davidas iam aparecendo, no fluxo do tempo e num processo de pensamento que inclui

todos os participantes da conversacdo em didlogo.

Percebeu-se que pesquisa em comunicagdo nao é nome proprio, mas fluxo, ddvida
e conversacdo. E o que vai aparecendo no momento em que se duvida. Aqui a
comunicologia se fez comunicagdo no momento em que foi possivel comunica-la.
Acredita-se que a feitura desta tese se aproxima de um texto que Flusser escreve no Gltimo

capitulo do livro “Natural:mente”.

E como se os inicios dos ensaios tivessem sido pendurados disciplinadamente
sobre varal linear e discursivo, e como se os finais dos ensaios estivessem
balangando desordenadamente no vento que sopra das proprias experiéncias,
cabecudas e indomaveis. De modo que em tal nivel de leitura o presente
volume se apresenta linearmente discursivo quanto a sua intencdo, e
caoticamente inconclusivo quanto seus resultados. Quem Ié os ensaios na
ordem pretendida pelo autor, verificard como tal pretenséao foi desprezada pelas
experiéncias concretas relatadas. O deliberadamente planejado fracassou
diante da concreticidade das coisas. “Naturalmente”. (FLUSSER; 1979: 140-
141).

A epistemologia de Flusser parece ser uma epistemologia da duvida. E para
entende-la foi necessario duvidar dele e do que foi escrito sobre ele. Foi necessario jogar
com eles. No processo de escrita desta tese, percebeu-se que ela foi sendo montada no
momento em que orientanda e orientadora duvidavam de Flusser e jogavam com ele. Esta
tese foi escrita em conversacdo dentro do fluxo de pensamento e das possibilidades

interpretativas que iam se abrindo a cada duvida, a cada questdo posta em jogo.

O exercicio da davida e a escrita em conversacao foi um processo que deixou clara
a importancia de deixar o objeto da pesquisa falar e mostrar-se, para, entdo, criar
coordenagdes possiveis para visibiliza-lo. Trata-se de tarefa dificil, pois exige do
pesquisador humildade, desapego e, principalmente, estar disposto a aprender a aprender.
Foi necessario colocar-se diante de uma ciéncia da incerteza para permanentemente

escrever e reescrever esta tese.

Entendeu-se que a pesquisa s6 se faz no processo. Do projeto inicial existem

apenas rastros, a pesquisa se transforma no seu percurso, pois a ddvida e a conversagdo



103

alteraram e redesenharam outros caminhos ainda ndo percorridos (pensados). Tem-se 0
entendimento que algo sempre escapa. Isto é importante para que mantenhamos a

pesquisa em comunicagéo turbulenta, indecisa e em jogo.

Assim, a comunicologia pode ser entendida como uma ciéncia da incerteza,
possivel de articulacdo de saberes para a construcdo de outra cultura, na qual decisdo e
liberdade possam ser fundamentais. Uma comunicologia que possa ser capaz de dissolver,
construir e novamente dissolver informagdes. Assim, ndo s6 a comunicagdo, mas a vida,
estariam prioritariamente no campo politico, deliberativas e conscientes de suas
construcdes-dissolucdes no mundo e na cultura. Porém, talvez seja necessario pensar em
uma comunicologia que esteja consciente de seu estado provisorio, de estar no intervalo

e no continuo entre vida e morte.



104

REFERENCIAS

GUNTHER, Anders. Die Antiquiertheit des Menschen. (1) Uber die Seele im Zeitalter
der zweiten industriellen Revolution. [O antiqliismo do ser humano. Vol. | A alma na
era da segunda revolucdo industrial]. Munique, Beck, 72. ed, 1994. [Edicdo original:
1956]. Traducdo de Ciro Marcondes Filho. Texto disponivel no site:
http://www.eca.usp.br/nucleos/filocom.

GUNTHER, Anders. Die Antiquiertheit des Menschen. (1) Uber die Zerstérung des
Leben im Zeitalter der dritten industriellen Revolution. [O antiquiismo do ser humano.
Vol. 2 A destruicéo da vida na era da terceira revolugéo industrial]. Munique, Beck, 42.
ed, 1995. [Edicdo original: 1979]. Traducdo de Ciro Marcondes Filho. Texto disponivel
no site: http://www.eca.usp.br/nucleos/filocom.

AGAMBEN, Giorgio. Signatura Rerrum. Sobre el medoto. Barcelona: Editorial
Anagrama, 2010.

. A comunidade que vem. Lisboa: Editorial Presenca, 1993.

. Profanacg6es. Sdo Paulo: Boitempo Editorial, 2007.

. Ninfas. Sdo Paulo: Hedra (Colecao Bienal), 2012.

ARQUIVO FLUSSER. Artificio, artefato, artimanha IIl - A artimanha da vida
humana. (3-bienal-06_1948 a). Sdo Paulo: Arquivo Flusser Sdo Paulo, 1985, 7p. (SP
Bienal_Conference Essays).

BAITELLO JR., Norval. A serpente, a macé e o holograma. Esbocos para uma Teoria
da Midia. S&o Paulo: Paulus, 2010.

BENJAMIN, Walter. Sobre a linguagem em geral e sobre a linguagem do homem. In:
Escritos sobre mito e linguagem. Sdo Paulo: Duas Cidades, 2013.

BERNARDO, Gustavo. “O ser que nega”. Texto elaborado a partir da fala do professor
Gustavo Bernardo Krause no Simposio Flusser em Fluxo, que aconteceu nos dias 24 e 25
de maio de 2012 na Universidade Federal do Ceara. Transcricdo de Mariana Fontenele,
revisado pelo autor. Disponivel em:
http://www.flusserstudies.net/sites/www.flusserstudies.net/files/media/attachments/gust
avo-o-ser.pdf. Acessado em 05/06/2019.

. “Meu bem, vocé nio entendeu nada”: a generosidade cética de Vilém
Flusser. Flusser Studies 11. Sem data. Disponivel em
http://www.flusserstudies.net/sites/www.flusserstudies.net/files/media/attachments/gust
avo-meu-bem.pdf. Acessado em 05/06/2019.

. Dois menos um pedacinho. In: A davida. Sdo Paulo: Annablume, 2011.
DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. O que é a filosofia? Sdo Paulo: Editora 34, 2010.

DERRIDA, Jacques. A escritura e a diferenca. 4° ed. Sdo Paulo: Perspectiva, 2009.



105

. Carta a um jovem japonés. In: Traduacéo: a pratica da diferenca.
Paulo Ottoni (org.). 2 ed. rev. Campinas (SP): Editora da Unicamp, 2005.

FELINTO, Erick; SANTAELLA, Lucia. O explorador de abismos. Vilém Flusser e o
p6s-humanismo. Séo Paulo: Paulus, 2012.

FERRARA, Lucrécia D’Alessio. Comunicacdo, Mediacdes, Interacdes. Sdo Paulo:
Paulus, 2015.

. A comunicac¢do que ndo vemos. S&o Paulo: Paulus, 2018.

Os estreitos caminhos do conhecimento. In: Questdes
Transversais. Vol. 1, n.1, janeiro-julho, 2013.

. Epistemologia. In: Flusseriana — uma caixa de ferramentas
intelectual. ZIELINSKI, Siegfried; WEIBEL, Peter; IRRGANG, Daniel (Org.).
Minnesota (USA): Univocal Publishing, 2015a.

. Boémios como ele. In: Cognitio. Revista Eletronica de Filosofia. Sdo
Paulo/PUCSP/Centro de Estudos do Pragmatismo, vol. 16, n° 2, julho/dezembro, 2019.

FLUSSER, Vilém. Natural:mente: varios acessos ao significado da natureza. Séo Paulo:
Duas Cidades, 1979.

. Bodenlos: uma autobiografia filoséfica. Sdo Paulo: Annablume, 2007a.

. O mundo codificado: por uma filosofia do design e da comunicagdo. S&o
Paulo: Cosac Naify, 2007b.

. O universo das imagens técnicas. Elogio a superficialidade. S&o Paulo:
Annablume, 2008a.

. A histéria do Diabo. Sdo Paulo: Annablume, 2008b.

. Poés-histéria: vinte instantdneos e um modo de usar. Sdo Paulo:
Annablume, 2011a.

. Filosofia da caixa preta. Ensaios para uma futura filosofia da fotografia.
Séo Paulo: Annablume, 2011b.

. A duvida. Sédo Paulo: Annablume, 2011c.

. Comunicologia. Reflexdes sobre o futuro: as conferéncias de Bochum. S&o
Paulo: Martins Fontes — selo Martins, 2014.

. O Gltimo juizo: geragdes I: culpa & maldigdo. S&o Paulo: E Realizagdes,
2017.

. Do desejavel — a crise das ciéncias, a proximidade e o desejar. In: Revista
Brasileira de Filosofia, n. 114. Sao Paulo, 1979.

. A técnica como argumento. Texto ndo publicado. Sem data. Disponivel em
http://flusserbrasil.com/art55.pdf. Acessado em 05/03/2019.



http://flusserbrasil.com/art55.pdf.%20Acessado%20em%2005/03/2019

106

GULDIN, Rainer. Comunicacdo e Teoria dos Media. In: Viléem Flusser: uma
introducé&o. Sdo Paulo: Annablume, 2008.

HANKE, Michel. A Comunicologia segundo Vilém Flusser. In: Galaxia, n. 7, abril,
2004. Disponivel em: http://revistas.pucsp.br/index.php/galaxia/article/view/1371.
Acessado em 09/04/2016.

. Semiotica, Midia, Telemética: Reconstrucdo e sintese de trés eixos-
chave da comunicologia de Vilém Flusser. In: Anais do | Coloquio Semidtica das
Midias. Centro Internacional de Semiotica e Comunicacdo — CISECO. Jodo Pessoa, PB.
Setembro de 2012. ISSN: 2317-9147.

HUIZINGA, Johan. Homo Ludens: o jogo como elemento da cultura. S&o Paulo:
Perspectiva, 2014.

IBRI, Ivo Saad. A dupla face dos habitos — tempo e ndo tempo na experiéncia pragmatica.
(Versdo traduzida do original) A. The Double Face of Habits - Time and Timeless in
Pragmatic Experience. In: Rivista di Storia della Filosofia, Milano, Italia, n® 3, 2017.
Disponivel em https://pt.scribd.com/document/390388459/Texto-A-dupla-face-dos-
habitos-pdf. Acessado em 02/12/2019.

SERRES, Michel. Varia¢des sobre o corpo. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2004.

SIMONDON, Gilbert. EI modo de existéncia de los objetos técnicos. Buenos Aires:
Prometeo Libros, 2007.

WITTGENSTEIN, Ludwig. Investigagdes filosoficas. Colecdo Os Pensadores. S&o
Paulo: Editora Nova Cultural Ltda, 1999.



