
 

 

Pontifícia Universidade Católica de São Paulo - PUC-SP 

 

 

 

Ana Cecília Aragão Gomes 

 

 

 

 

 

ENTRE COMUNICOLOGIAS 

 

 

 

 

Doutorado em Comunicação e Semiótica 

 

 

 

 

 

São Paulo - SP 

2020  



 

 

 

Pontifícia Universidade Católica De São Paulo – PUC-SP 

 

 

Ana Cecília Aragão Gomes 

 

 

ENTRE COMUNICOLOGIAS 

 

Doutorado em Comunicação e Semiótica 

 

 

Tese apresentada à Banca Examinadora da Pontifícia 

Universidade Católica de São Paulo (PUC-SP), como 

exigência parcial para obtenção do título de DOUTOR em 

(Comunicação e Semiótica), sob orientação da Profa. Dra. 

Lucrécia D’Alessio Ferrara. 

 

 

 

 

 

 

 

São Paulo – SP 

2020  



 

 

Ana Cecília Aragão Gomes 

 

ENTRE COMUNICOLOGIAS 

 

Tese apresentada à Banca Examinadora da Pontifícia 

Universidade Católica de São Paulo (PUC-SP), como 

exigência parcial para obtenção do título de DOUTOR em 

(Comunicação e Semiótica), sob orientação da Profa. Dra. 

Lucrécia D’Alessio Ferrara 

 

Aprovado em: ____/____/____ 

 

BANCA EXAMINADORA 

 

___________________________________________________________ 

Profa. Dra. Lucrécia D’Alessio Ferrara (Orientadora) 

___________________________________________________________ 

Prof. Dr. Norval Baitello Júnior (PUC-SP) 

____________________________________________________________ 

Prof. Ivo Saad Ibri (PUC-SP) 

____________________________________________________________ 

Prof. Dr. Rodrigo Petrônio Ribeiro (FAAP - SP) 

______________________________________________________________ 

Prof. Dr. Thiago Machado Balbi (FMU – FIAM – FAAM - SP) 

____________________________________________________________ 

Prof. Dr. Willis Santiago Guerra Filho (PUC - SP) 

______________________________________________________________ 

Prof. Dr. Diogo Andrade Bornhousen (FAAP - SP)  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ao tempo e a dúvida 

 

  



 

 

 

 

 

 

 

 

O presente trabalho foi realizado com apoio do  

Conselho Nacional de Desenvolvimento Científico e Tecnológico (CNPQ)  

Bolsa Doutorado no País 

 

RA: 00177485 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

 

AGRADECIMETOS 

 

À PUCSP e ao Programa de Pós-Graduação em Comunicação e Semiótica pelo 

acolhimento durante o período do Doutorado e pelo pronto atendimento nos momentos 

críticos. 

À Profa. Dra, Lucrécia D’Alessio Ferrara, que com muita paciência, respeito e cuidado 

guiou-me pelos caminhos duvidosos da pesquisa.  

Ao Prof. Dr. Norval Baitello Júnior, por ter me apresentado a obra de Vilém Flusser e 

motivado o início deste doutorado. 

Ao Arquivo Flusser São Paulo, pela possibilidade de pesquisa no acervo e pelas 

discussões durante as reuniões do grupo de estudos. 

À Profa. Dra. Ane Shirley, pelo acolhimento e atenção durante o estágio docência. 

À Rodrigo Maltez Novaes, pelo apoio dado desde a primeira vez, em 2010, no Arquivo 

Flusser, em Berlim. 

Ao Prof. Dr. Gustavo Bernardo, pela disponibilidade e envio das cartas de Flusser com 

Dora Ferreira e Milton Vargas.  

Aos colegas do ESPACC – PUCSP, pelas trocas e amizade.  

À minha família, especialmente à minha mãe, Ana Lúcia, e minhas irmãs, Aline e Isabele, 

pelo amor e apoio incondicionais nessa trajetória. 

À Wagner Rodrigues, in memoriam, por tudo que vivemos e aprendemos juntos. 

À Caio Augusto Moraes, por estar carinhosamente ao meu lado e ter tornado essa jornada 

mais leve. 

À Jô Souza, pela confiança e generosidade que me mantiveram firme na atividade 

docente. 



 

 

A todos os amigos e amigas, que percorreram comigo essa trajetória e que, apesar dos 

altos e baixos da vida, permaneceram ao meu lado e me suportaram em momentos 

difíceis. 

A todos que direta ou indiretamente compartilharam comigo um pouco de suas 

experiências e foram importantes nesse processo de aprendizado. 

Muito obrigada!  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Nos estreitos limites a que nos coagem a gramática 

e a lei ainda podemos nos mexer.  

Graciliano Ramos 

 

  



 

 

RESUMO 

 

Esta pesquisa estuda a comunicologia de Vilém Flusser a fim de saber como ela se 

apresenta enquanto construção cognitiva, ética e estética da comunicação. A pesquisa tem 

por objetivo identificar as raizes conceituais da comunicologia de Flusser e verificar como 

elas se relacionam para estabelecer pontos de contato e construir sua episteme da 

comunicação. Nesse sentido, procura-se mapear os conceitos que constroem a 

comunicologia de Vilém Flusser e suas construções e descontruções conceituais da 

comunicação. A escolha da comunicologia ocorreu pelo fato de acreditar que se trata de 

uma proposição que possibilita considerar outro ponto de vista sobre a comunicação que, 

sendo  anterior à própria cultura, constrói e engendra outras configurações culturais. A 

análise do objeto empírico será a obra publicada de Vilém Flusser e será feita por meio 

do método arqueológico desenvolvido por Foucault (2008) e Agamben (2010), para ser 

possível entender como a comunicologia amplia e inverte a ideia de comunicação como 

mera trasmissão da cultura.  

 

Palavras-chave: Comunicologia; Comunicação; Jogo; Dúvida; Vilém Flusser. 

  



 

 

ABSTRACT 

 

This research is about Vilém Flusser's communicology. In order to know how 

communicology presents itself as a cognitive, ethical and aesthetic construction of 

communication, this study aims to identify the conceptual roots of Flusser's 

communicology thought.  The more important aim and approach of this research is to 

verify how those roots are related, how they establish some contact points which may 

allow tracing Flusser’s episteme of communication. In this sense, we seek to map the 

concepts that build Vilém Flusser’s communicology which set in motion constructions 

and deconstructions of communication itself. This choice for communicology research, 

of course, does not attempt to tell us what communication is but rather is concerned with 

the belief that we can be allowed to consider another point of view about communication. 

The main impression I derive is that we may consider communication prior to the culture 

itself. This is to say, that communication can bring to light and engender other cultural 

configurations. The analysis of the empirical object will be Vilém Flusser's published 

work, as well as archaeological method developed by Foucault (2008) and Agamben 

(2010), to be able to understand how communicology expands and inverts the idea of 

communication as a mere transmission of culture. The main propose of this research is to 

introduce other questions about communication and communicology which might 

previously have escaped notice. 

 

Key words: Communicology; Communication; To play; Doubt; Vilém Flusser. 

 

  



 

 

SUMÁRIO 

 

INTRODUÇÃO ........................................................................................................... 11 

CAPÍTULO I – DESMONTAGEM ........................................................................... 18 

1.1.Técnica .............................................................................................................. 19 

1.2.Imagem Técnica ................................................................................................ 25 

1.3.Pós-História ....................................................................................................... 27 

CAPÍTULO II – MONTAGENS ................................................................................ 32 

2.1. O que é mídia? .................................................................................................. 33 

2.2 “Enfim, porque nós nos comunicamos?” .......................................................... 36 

2.3 Comunicologia ou Culturologia? ...................................................................... 40 

2.4 Flusser criador de uma teoria/filosofia da história? .......................................... 42 

2.5 Qual o lugar do pós-humano na comunicação? ................................................ 45 

2.6 Ficção filosófica: por que tem que ser assim e não assado? ............................. 49 

CAPÍTULO III – MONTAGEM/DESMONTAGEM .............................................. 56 

3.1. Falsos Conceitos? ............................................................................................ 83 

CAPÍTULO IV – É POSSÍVEL UMA COMUNICOLOGIA? ............................... 94 

 

REFERÊNCIAS ......................................................................................................... 104 

  



 

 

 

 

 

 

          ENTRE COMUNICOLOGIAS 

 

 



11 
 

INTRODUÇÃO 

 

 

A motivação principal desta pesquisa foi investigar as construções e 

descontruções conceituais que Vilém Flusser propõe, ao pensar a comunicação como 

conceito que subjaz à sua comunicologia. Essa motivação suscitou as seguintes questões: 

que comunicação está presente/ausente na comunicologia de Vilém Flusser? Como o 

autor comunica a comunicação? E como contribui para a construção cognitiva, ética e 

estética da comunicação enquanto área científica? 

Na busca de possíveis respostas, estuda-se os conceitos que possibilitam 

estabelecer conexões entre eles a fim de investigar qual é a episteme que Vilém Flusser 

constrói ao pensar a comunicação.  

Ao longo do século XX, a comunicação foi estudada e entendida pelo seu caráter 

transmissivo através de meios pelos quais essa transmissão acontecia. Ao percorrer 

brevemente as teorias da comunicação podemos identificar a força desse caráter através 

dos seus modelos de comunicação. Mesmo com abordagens e métodos de pesquisa 

assentados na sociologia, a comunicação permaneceu permeada de interpretações que 

reforçam o papel do emissor da mensagem e/ou o meio/veículo pelo qual a mensagem é 

transmitida. Até mesmo a Teoria Crítica, apesar de ampliar suas análises para uma 

vertente crítica social, ainda reforça a força do emissor associada aos meios. Assim, o 

caráter transmissivo e mediativo da comunicação têm sido demarcado nas diversas 

teorias, sejam elas entendidas, culturalmente, como integradas ou apocalíticas. 

A partir de 1960, o mundo passa por transformações comunicacionais e, 

consequentemente, culturais. As mudanças tecnológicas e informacionais que começam 

a aparecer com a cibernética e o seu potencial comunicativo passam a chamar atenção 

dos pesquisadores e pensadores da época. As redes de informação que começavam a se 

estruturar possibilitavam outros processos de comunicação, agora com novas variáveis, e 

com isso, tornando necessário um entendimento mais amplo do que seria a comunicação. 

Nesse contexto, foi necessário rever os conceitos, tendo em vista que a informação estava 

sendo computada, calculada por aparelhos. Os códigos que articulavam esses aparelhos 



12 
 

eram os códigos numéricos e as linguagens de programação. Assim, outros conceitos 

foram sendo construídos, tais como: meios técnicos, mídia, objeto técnico, imagem 

técnica.  

A tecnologia utilizada para a transmissão de mensagens passa a ser nomeada de 

técnica e os meios em que a codificação numérica é computada tornam-se mídias. O 

conceito de mídia só reforça cada vez mais o caráter transmissivo e tecnológico do que 

se entende por comunicação. 

É buscando pensar a comunicação para além desse caráter transmissivo que se 

estuda o conceito de comunicologia do autor tcheco-brasileiro Vilém Flusser. Mas, por 

que Flusser? Como poderia contribuir para o debate sobre a relação entre comunicação e 

cultura? Na década de 1980, ele já antecipava uma série de questões no campo da 

comunicação que só passamos a enfrentar efetivamente no início do século XXI. Naquela 

época, boa parte do que conhecemos hoje era apenas possível ser imaginado. Flusser 

imaginou cenários comunicacionais futuros a partir das transformações que 

acompanhava. Ele foi um dos primeiros filósofos a colocar a comunicação como central 

no pensamento filosófico e a perceber que não seria mais possível pensar sem inserir os 

meios técnicos, aparatos e dispositivos na conversação e na articulação de uma outra 

forma de pensar. 

Vilém Flusser nasceu em Praga, antiga Tchecoslováquia, em 1920. Em 1940, 

migrou para o Brasil e naturalizou-se brasileiro. Viveu por aqui mais de trinta anos e, no 

início da década de 1970, retornou à Europa. Foi no Brasil e em português que seus 

primeiros textos foram escritos e publicados. Alguns estudiosos do autor identificam esse 

período como uma primeira fase de seu pensamento. Nessa fase, foram publicados: 

“Língua e Realidade”. São Paulo: Herder, 1963; “História do Diabo”. São Paulo: Martins 

Fontes, 1965; “Da religiosidade”. São Paulo: Conselho Estadual de Cultura, 1967. Outros 

escritos deste período começaram a ser publicados muito recentemente, como é o 

exemplo do box “O último juízo: gerações”, publicado pela É Realizações, em 2017, e se 

trata da maior obra escrita do autor na qual ele se propõe traçar uma “história subjetiva 

da ontologia moderna”. Esse material foi escrito em português e é inédito. 

No Brasil, Vilém Flusser teve intensa publicação em jornais, porém esteve à 

margem do mundo acadêmico, talvez por sua radicalidade na escrita e métodos não muito 



13 
 

‘acadêmicos’. A partir dos anos 2000, ele começou a ser lido e inserido nas discussões 

das teorias da comunicação. Apesar de em vida não se ter associado a nenhuma corrente 

teórica, seu pensamento foi vinculado à chamada teoria da mídia1. Vale salientar que, no 

percurso de sua obra, não formula o conceito de mídia, mas o de meio técnico, aparato e 

aparelho. 

Ele foi um filósofo visionário. Seu método de escrita em fluxo e suas permanentes 

idas e vindas conceituais, apontam um pensamento vivo e dinâmico. Os conceitos que 

constrói vão sendo desmontados e remontados de acordo com as circunstâncias 

tecnológicas e comunicacionais que lhe aparecem no decorrer de suas reflexões, tornando 

quase impossível definições fixas e definitivas sobre eles. Isto indica um exercício de 

pensamento que põe em dúvida permanentemente seus conceitos e reflexões. 

Ao longo de sua vida, a publicação escrita o acompanhou. Publicações constantes 

em cartas, jornais e livros demonstram um pensamento em fluxo. Nos seus textos, não 

fazia citações ou referências a quaisquer autores, apropriava-se e criava o seu 

pensamento. Em carta à Dora Ferreira2 (Dez, 1973), Flusser escreve: “não somos entes 

isolados, e não podemos procurar nossa própria ‘integridade’. A nossa integridade está 

em conseguirmos integrar-nos nos outros”. Ele incorporava os outros para alcançar a si 

próprio. Esta pode ser uma chave para compreender seu modo de pensar. 

Um pensador sem chão, sem fundamento, como mesmo se definia. Produziu seus 

textos diante de absurdos como Auschwitz, ao mesmo tempo que acompanhou o 

surgimento da cibernética e as transformações por ela trazidas. Com a cibernética, tudo o 

que foi estrategicamente separado por um modelo de pensamento superespecializado, 

parece não fazer sentido. A cibernética força de alguma maneira repensar essa separação 

e põe em dúvida o racionalismo cartesiano. Como compreender um mundo complexo no 

qual tudo se torna redes de informação e comunicação? Onde estão os limites? Seria 

necessário um outro modo de pensar? É talvez nesse contexto que Flusser busca um 

 
1 Teoria da mídia - A teoria da mídia alemã surge no campo dos estudos literários no início dos anos oitenta e 

desempenha um papel vital no campo da comunicação e dos estudos de mídia mundo afora. O media turn alemão 

produziu contribuições importantes para o debate contemporâneo acerca de questões sobre texto, mídia, percepção e 

tecnologia. 

2 Dora Ferreira da Silva foi poeta e tradutora paulistana. Foi casada com o filósofo Vicente Ferreira da Silva. Ganhou 

três vezes o Prêmio Jabuti e também o Prêmio Machado de Assis, da Academia Brasileira de Letras. Fundou e dirigiu, 

ao lado do marido, a revista Diálogo, nos anos 60 e, no final da década de 1970, criou a revista Cavalo Azul. 

 



14 
 

entendimento que duvida do que seria a comunicação humana a partir da associação entre 

ciências exatas e ciências da cultura. Nesse percurso vai construindo o que nomeou 

comunicologia.  

Tendo em vista as perguntas levantadas, objetiva-se identificar os conceitos que 

constróem a comunicologia e verificar como eles se relacionam; estabelecem pontos de 

contato cognitivos, éticos e estéticos e como a comunicação se faz comunicologia. 

Como postura investigativa, desenvolve-se a pesquisa através de “espaços entre” 

perguntas, reflexões e possíveis pontos de contato. Para Serres (2004), o “espaço entre” 

é o das interferências, o do volume interdisciplinar que ainda permanece bastante 

inexplorado e de certa forma inóspito. Acrescenta-se a esta ideia, o que escreve Ferrara 

(2015: 132): “estar no lugar entre permite evidenciar rastros que mesmo distantes no 

tempo e no espaço fenomênico ou empírico, permitem desenhar o diagrama de 

inteligibilidade do mundo com o qual nos comunicamos”. É nos “espaços entre”, nas 

coordenações que buscamos compreender a comunicologia que Flusser constrói. 

Estudar este conceito trona-se relevante porque, a partir dele, podemos nos 

indagar: por que construir uma comunicologia e não desenvolver o conceito de 

comunicação? E, a partir daí, ir em busca do que estaria por trás dessa não conceituação 

da comunicação. Que conceito de comunicação subjaz ao conceito de comunicologia? 

Algumas hipóteses começam a surgir daí. Seriam a dúvida e a liberdade elementos 

conectores? Ou seria o abismo e o lançar-se nele que vincularia os “espaços entre”? 

Parece-nos que o abismo se torna uma metáfora potente, tendo em vista a consciência do 

autor de que viveríamos em um mundo absurdo e o habitamos na e pela linguagem, 

tratando-se de um jogo que se joga e em se jogando passa a ser configurado e 

reconfigurado. Talvez nesse entendimento, haja uma contribuição relevante para a área 

da comunicação hoje. 

Esse posicionamento é importante, porque problematiza e inverte o ponto de vista 

sobre a comunicação, possibilitando outro método para repensar a comunicação em 

diálogo e conversação. Entende-se que a comunicologia trata de uma proposição que 

possibilita considerar outro ponto de vista sobre a comunicação pois, nesse caso, a 

comunicologia seria responsável por um tipo de cultura, construída a partir de outras 

configurações comunicacionais e culturais. 



15 
 

Acredita-se que seria importante entender a comunicação humana para além de 

um campo teórico que a reduz a mero meio técnico ou à simples transmissão, pois mais 

importante do que transmitir modelos, seria possibilitar dúvidas que colocariam a 

comunicação humana num lugar possível de emergência de um terceiro ainda não 

nominado. Um terceiro no qual poderíamos compreender as transformações da linguagem 

e da comunicação, dando espaço à dúvida e à conversação (FLUSSER; 2011a), 

assumindo um pensamento mais aberto na construção de um possível percurso cognitivo, 

a fim de tentar traçar outros caminhos que contribuam para novas articulações possíveis 

de entendimento da própria comunicação.  

No decorrer do desenvolvimento da pesquisa, identificam-se e põem-se em 

conversação conceitos que, em coordenação e em jogo, vão se desdobrando para que 

possamos perceber a sua montagem. Inicialmente, aparecem, no texto, como nomes 

próprios para, em seguida, serem transformados em segundas palavras e se tornarem 

palavras conversadas. 

Esta disponibilidade comunicativa para a conversação parece ser uma 

característica do pensamento do autor. Ele vai coordenando alguns conceitos e o 

desenrolar de obra em fluxo vai construindo, e por vezes desconstruindo, um conceito 

mais amplo, que tentaria dar conta de um entendimento complexo de determinados 

fenômenos. Às vezes, parece que é como se estivéssemos diante de caixas pretas3 de 

tamanhos variados que são colocadas uma dentro das outras, em tempo contínuo. E, a 

partir da abertura de uma delas é possível ver/ouvir outras partes ‘escondidas’ dentro 

daquilo que foi programado e colocado em conversação, possibilitando certo 

embranquecimento da caixa. Assim, a montagem (e desmontagem) passa a ser o método 

de pensar nesta pesquisa. Tendo em vista que o método e epistemologia de Flusser 

parecem ser nutridos pela dúvida, seria o montar e desmontar um método de métodos? 

É nessa montagem e desmontagem que se segue em frente tentando entrar em um 

fluxo de pensamento, que vai, volta, e se faz pausa. Passa-se a tentar uma desmontagem 

das camadas conceituais que estão presentes na comunicologia, para assim tentar fazer 

emergir outros olhares possíveis sobre a conexão entre comunicação e cultura.  

 
3 Caixa preta - complexo de produção humana em que conceitos são programados. Conceito desenvolvido no livro 

“Filosofia da Caixa Preta”, 2011b. 



16 
 

Esse movimento é estratégia metodológica de investigação que assinala uma 

combinação de métodos arqueológicos e genealógicos. Arqueológicos porque, para 

entender uma episteme, é preciso coordenar conceitos e, para isso, é necessário 

compreender sua estrutura, para assim poder hierarquizar, relacionar, categorizar. Aqui, 

o conceito de assinatura desenvolvido por Agamben (2010) torna-se importante, já que o 

tipo de episteme depende do tipo de assinatura e todo conceito é uma assinatura. A 

assinatura “é aquilo que, habitando nas coisas, faz que os signos mudos da criação falem 

e se tornem efetivos” (AGAMBEN; 2010: 57). Isto possibilita o entendimento da 

comunicação e do nomear, associando-se com o que escreve Benjamin (2013), o homem 

se comunica ao nomear; e com o que Flusser (2011c) assina como nome próprio, que 

chama, e a palavra secundária, que conversa. Assim, seria na conversação, mais que no 

nomear, que seria possível buscarmos as assinaturas de Flusser ao construir sua 

comunicologia. 

Ao mesmo tempo, essa montagem/desmontagem se faz a partir de uma 

coordenação que ocorre no fluxo de um tempo sem tempo, mas constrói um devir que se 

reconhece através da emergência de traços genealógicos que, submetidos à dúvida, 

precisam ser apreendidos nas entrelinhas e são quase invisíveis na obra do autor. 

Entende-se que para ser possível uma visibilidade do que está nas entrelinhas na 

obra do autor, é fundamental um movimento de desmontagem do conceito da 

comunicologia. Essa desmontagem aproxima-se do conceito de desconstrução (littré), 

desenvolvido Derrida (2009). Para ele, desconstruir trata de des-fazer, de-compor, des-

sedimentar todo tipo de estruturas para compreender como havia sido construído um 

“conjunto”. Trata-se mais de uma derivação genealógica do que uma demolição. Em 

“Carta a um amigo japonês”, Derrida (2005) escreve que a desconstrução não é nem uma 

análise nem uma crítica. Não é uma análise, sobretudo porque a desmontagem de uma 

estrutura não é uma regressão em direção ao simples elemento, até a origem 

indecomponível. Esses valores, assim como os da análise, são eles mesmos filosofemas 

submetidos à desconstrução. Tão pouco é uma crítica, em um sentido geral ou em um 

sentido kantiano. A instância do krinein ou da krisis (decisão, eleição, juízo, 

discernimento) é ela mesma, aliás, como todo aparelho da crítica transcendental, um dos 

“temas” ou “objetos” essenciais à desconstrução. Sendo assim, para ele, a desconstrução 

é um lugar, é um acontecimento. 



17 
 

É nessa perspectiva que aqui se joga com Flusser, não necessariamente pela 

submissão às suas regras, mas duvidando dos seus conceitos e, dessa forma, 

reconfigurando o jogo enquanto se joga.  

  



18 
 

CAPÍTULO I – DESMONTAGEM 

 

Agora tentaremos abrir a barriga da cultura para ver quais 

conectores comunicológicos estão ocultos ali. 

Vilém Flusser 

 

 

Este capítulo trata da desmontagem do conceito de comunicologia, tendo em vista 

que ele não é uma unidade lógica, mas um todo fragmentário, cujos componentes não 

apenas se articulam entre si, mas remetem a uma série de elementos exteriores a ele. Esta 

operação parece ser importante para que se possa visibilizar os percursos no processo de 

construção do conceito de comunicologia. Por não ser ingênuo, o processo de 

desmontagem propõe em si mesmo uma remontagem, uma reconfiguração do problema 

de partida. Trata-se de desenrolar o novelo, buscando evidenciar como este 

macroconceito é operacionalizado, possibilitando novas invenções.  

Desmontar este conceito significa traçar as condições para que o problema seja 

pensado, elaborado, encontrando aquilo que força sua colocação de determinada forma. 

Assim, podemos entender como este conceito ganha concistência e dá novas 

possibilidades de resposta ao problema. Desmontar a comunicologia pode ajudar a olhar 

de outra forma para o próprio pensamento, evidenciando o que torna possível fazer 

perguntas e incitar a dúvida. 

Nesta pesquisa, desmonta-se a comunicologia em três eixos teóricos com os quais 

poderá ser possível a criação de pontos de contato, a fim de permitir combinações que 

geram a possibilidade de outras epistemologias. São eles: técnica, imagem técnica e pós-

história.  

Os eixos identificados e que serão desmontados aparecem como peças de jogo. 

Peças que são jogáveis e coordenáveis. A desmontagem que se propõe consiste em dar 

visibilidade ao método que Flusser usa na criação de sua comunicologia. Para isso, toma-

se como referências principais os livros: “Filosofia da Caixa Preta: ensaios para uma 

futura filosofia da fotografia”, 2011, “O Universo das Imagens Técnicas: elogio a 



19 
 

superficialidade”, 2008, e “Pós-história. Vinte instantâneos e um modo de usar”, 2011, 

os três publicados pela Annablume.  

Vale mencionar que a data de publicação não corresponde à ordem de escrita dos 

textos. O “Universo das Imagens Técnicas”, 2008, foi a sequência da “Filosofia da Caixa 

Preta”, 2011. 

 

1.1. Técnica  

A criação e o uso da técnica pelo homem no desenvolvimento da cultura 

proporcionaram uma permanente configuração/reconfiguração do tempo e do espaço e, 

com isto, a configuração/ reconfiguração do próprio corpo/mente. Esse processo permite 

construções de imagens do mundo que assumem configurações comunicacionais e 

culturais.  

 Flusser discorre a respeito dessas transformações do tempo-espaço em seu 

conceito de escalada da abstração, em que aponta essas transformações e suas 

consequências para o desenvolvimento da cultura humana. Nesta escalada da abstração, 

o homem vai subtraindo do mundo dimensões de espaço e tempo por meio da criação de 

nomes, conceitos, cálculos (abstrações) em busca de maior controle sobre o ambiente 

(cultura) a ser configurado e seu efeito incide sobre os processos comunicacionais e 

culturais. 

 Para Flusser (2008a), o primeiro gesto abstraidor é a manipulação.  

O animal e o ‘homem natural’ (tal contradictio in adiectu) encontram-se 

mergulhados no espaço-tempo, no mundo de volumes que se aproximam e se 

afastam. O homem, ao contrário do animal, possui mãos com as quais pode 

segurar os volumes, pode fazer com que parem. Por essa ‘manipulação’, o 

homem abstrai o tempo e destarte transforma o mundo em ‘circunstância’. 

(FLUSSER; 2008a: 15). 

 

Assim, a circunstância abstrata pode ser informada e transformada em cultura. 

Com esse primeiro gesto, “o homem abstrai o tempo do mundo concreto e transforma a 



20 
 

si próprio em ente abstraidor, isto é, em homem propriamente dito”. (FLUSSER; 2011b: 

16). A circunstância informada que foi manipulada pelas mãos passa a ser também 

controlada pelos olhos que transformam práxis em teoria. A visão torna-se o segundo 

gesto abstraidor, pois as imagens abstraem também o espaço no momento que abstraem 

“a profundidade das circunstancias e a fixam em planos, transformam a circunstância em 

cena”. (FLUSSER; 2008a:16). Por esse gesto, “o homem transforma a si próprio em homo 

sapiens, ou seja, em ente que age conforme projeto” (FLUSSER; 2008a: 16).  

 Nessa escalada, o terceiro gesto abstraidor é a conceituação, pois ele abstrai a 

largura da superfície e se transforma em homem histórico, “em ator que concebe o 

imaginado” (FLUSSER; 2008a: 17). Tem-se um tempo linear que a escrita promove, 

ordenando-a conforme os fios do texto, frutos de convenção. Os textos passam a 

representar “cenas imaginadas assim como as cenas representam a circunstância 

palpável”. (FLUSSER; 2008a: 17). 

 A percepção de que esses fios se desfazem e que são “pedrinhas dos colares que 

se põem a rolar, soltas dos fios tornados podres” (FLUSSER; 2008a: 17), levou o homem 

ao quarto gesto abstraidor: o cálculo e a computação. Esse gesto proporcionou a abstração 

do comprimento da linha. E uma vez calculada, os pontos zero dimensionais “podem ser 

reagrupados em mosaicos, podem ser ‘computados’, formando então linhas secundárias 

(curvas projetadas), planos secundários (imagens técnicas), volumes secundários 

(hologramas)” (FLUSSER; 2008a: 17). Nesse gesto, o homem se transforma “em jogador 

que calcula e computa o concebido”. (FLUSSER; 2008a: 17). 

 Essa escalada não aconteceu de forma linear e ininterrupta. Flusser (2008a: 18-

19), ressalta: 

Os quatro passos da abstração, sugeridos acima, não foram série ininterrupta: 

foram sempre interrompidos por passos de volta para o concreto. O propósito 

de toda abstração é o de tomar distância do concreto para poder agarrá-lo 

melhor. A mão segura volumes para poder manipulá-los, o olho contempla 

superfícies para poder imaginar volumes, o dedo concebe para poder imaginar 

e a ponta do dedo calcula para conceber. Abstrair não é progredir, mas regredir, 

é um reculer pour mieux sauter. De maneira que a história da cultura não é 

série de progressos, mas dança em torno do concreto. No decorrer de tal dança 

tornou-se sempre mais difícil, paradoxalmente, o retorno para o concreto. Tal 



21 
 

conscientização do absurdo da abstração caracteriza o clima do último estágio 

(endgame) no qual estamos.  

  

Durante essa dança em torno do concreto, as noções de tempo e espaço foram se 

modificando e, consequentemente, transformando as formas como nos comunicamos e 

construímos cultura. Na tentativa de ordenar o sentido, o homem moderno, através dos 

meios técnicos, transforma os fios em pontos e os intervalos temporais em superfícies. 

Segundo Flusser (2008a: 23),  

A desintegração das ondas em gotas, dos juízos em bits e das ações em actomas 

desvendam o abismo do nada. Os pontos nos quais tudo se desintegra não tem 

dimensões, são imensuráveis. Entre tais pontos, intervalos se abrem. Não se 

pode viver em tal universo vazio com consciência destarte desintegrada. É 

preciso que obriguemos os pontos a se juntarem, que os integremos, que 

tapemos os intervalos, a fim de concretizarmos tal universo e tal consciência 

radicalmente abstratos. 

 

Isto acontece quando o homem percebe que os fios que ordenavam a vida e o 

núcleo do nosso pensamento conceitual se desintegram. Deixam de ser discursos lógicos 

para serem bits, proporções calculáveis. Para o autor, teria sido essa desintegração 

‘espontânea’ da linearidade que nos obrigou a um universo zero dimensional e a uma 

consciência pós-histórica.  

Enquanto reduzia-se o espaço, alterava-se a noção de tempo, pois os intervalos 

estão contidos nos gestos, mas os aparelhos desconstroem esse intervalo diminuindo ou 

anulando os tempos de espera. Para Flusser (2011a: 140):  

Tais intervalos são tempo de espera. Pois para consciência histórica, 

processual, tais intervalos são dificilmente suportáveis. Parecem vazios, (...), 

parado, o nunc stans dos antigos. Que proporcione a sensação do nada. O tédio 

é a experiência temporal característica do funcionamento.  

 



22 
 

E seria essa experiência que nos colocaria diante de um desafio: elaborar novos 

modelos de tempo que comportem os intervalos, mesmo diante do aparato que tende a 

eliminá-los. Flusser aponta as diferentes noções de tempo no decorrer do 

desenvolvimento cultural desde a sociedade agrária até a sociedade pós-industrial. Na 

sociedade agrária, o tempo era ciclo. O tempo circulava no espaço e ordenava as coisas. 

O tempo circular não dava lugar à causalidade. Na sociedade industrial, o tempo é reta, 

linha. Sequência de eventos que jamais se repetem. O tempo linear é histórico. É o tempo 

da vida histórica, e seu modelo é o da causalidade. Na sociedade pós-industrial, o tempo 

é abismo. Vórtice do presente que suga tudo. O presente é a totalidade do real. Nele todas 

as virtualidades se realizam. E o presente está parado.  

Segundo Flusser (2011a: 142): 

Aonde estou eu, lá está o presente. Eu sou vórtice que suga o futuro para 

apresenta-lo e transformá-lo em passado. O passado não é senão aspecto 

do presente. As coisas apresentadas são guardadas no presente. Tal 

armazém presente é passado em dois sentidos: está disponível 

(memória), ou indisponível (recalque). 

 

Na sociedade pós-industrial e no  modelo cibernético de tempo, o homem passaria 

a ser abismo dentro do qual se precipitaria. O homem seria vacuidade e ao vivenciar tal 

vacuidade nada parece se apresentar. Esta conciência de vacuidade se mostraria 

justamente durante os intervalos do próprio funcionamento deste homem pós-industrial. 

E segundo o autor, o que fundamentaria esse funcionamento seria a espera desse tempo 

vazio. Uma espera vivenciada como tédio, “por ser intervalo absurdo em funcionamento 

absurdo” (FLUSSER; 2011a: 142-143). 

No entanto, esta espera, esse tempo parado, revelam-se, para o autor, como fendas, 

brechas, possibilidades diante do aparelho. Já que: 

Ao enfrentarmos o nada descobrimos que nada somos. Que tanto eu como o 

mundo são extrapolações abstratas da concreticidade da experiência do nada. 

Na espera fazemos époché no sentido husserliano. Funcionam para preencher 

as fendas que somos. Já que a experiência da vacuidade é a experiência da 

morte, podemos reformular a função dos aparelhos. Funcionam para divertir-

nos da experiência da morte. Nas fendas de tal funcionamento a morte 



23 
 

reaparece sob forma de tédio. E os aparelhos bombardeiam o tédio com 

sensações, a fim de reprimi-lo. O tédio é inimigo do funcionamento, porque o 

desmascara. O tédio é a desmitificação do aparelho. (FLUSSER; 2011a: 143). 

 

Essas reconfigurações alteraram a forma do homem estar no mundo, pois o 

colocaram diante de meios técnicos que regulam e programam seu modo de vida, mas 

abrem algumas possibilidades de interação por meio do jogo. 

Aqui surge uma questão: a inserção cada vez maior de meios técnicos na nossa 

construção de relação com o mundo e com os outros, parece ter levado a uma 

transferência do modus operandi do meio técnico para um modus operandi humano. O 

que parece ter acontecido é a absorção apenas do funcionamento dos meios técnicos. 

Assim como os meios técnicos funcionam, o homem parece querer funcionar.  

Günter Anders (1994), autor que constitui base inspiradora para a teoria de 

Flusser, discorre sobre essa questão já na década de 1950. Para ele, os aparelhos nos 

marcam e, de uma forma ou de outra, geram mudanças em nós, independente de seu uso. 

Ao mesmo tempo que podem nos obscurecer, apesar de parecerem nos iluminar. Por meio 

da técnica, as pessoas se acham esclarecidas, mas às vezes não percebem que nada 

conseguem ver. Aqui encontramos um ponto importante para a construção da 

comunicologia. 

Ainda segundo Anders, diante do aparelho, nossas ações deixam de coincidir com 

nossas concepções morais, fazendo com que construamos mais do que podemos imaginar 

ou nos responsabilizar, façamos mais do que, de fato, podemos sentir, ou seja, a 

funcionalização do aparelho passa a ser modelo para a ação humana, portanto o aparelho 

passa a ser causa e consequência do homem. Nesse desespero de imitação do aparelho, o 

homem parece incorporar a funcionalidade dos aparelhos e, reconfigurando o 

funcionamento puro e simples, o comportamento aparece com ausência de pressupostos 

éticos. Os aparelhos não têm medo e parece que assim também os homens são 

programados a viver: sem compromissos éticos, sem responsabilidade com o outro, sem 

medo. Os aparelhos poderiam nos tornar incapazes para o medo, portanto muito mais 

perigosos. 



24 
 

Para Flusser (2011: 22), com o uso dos aparelhos seríamos contrarrevolucionários, 

pois estaríamos invertendo o curso da história para encobrir o passado. Para que essa ideia 

fique mais clara, ele discorre sobre o aparelho que foi Auschwitz. Para ele, o inaudito em 

Auschwitz não teria sido o assassinato em massa, não teria sido o crime, mas a “reificação 

derradeira de pessoas em objetos informes, em cinza” (FLUSSER; 2011a: 22). O aparelho 

é criado para incorporar o poder político, pois quem detem o poder é quem programa os 

sistemas, quem cria as caixas pretas. “O jogo com símbolos passa a ser jogo de poder. 

Trata-se, porém, de um jogo hierarquicamente estruturado. (...) No jogo simbólico do 

poder, este se dilui e se des-humaniza” (FLUSSER; 2011b: 47). É este acontecimento que 

levaria a uma têndencia ocidental rumo a objetificação por meio de aparelhos. Uma 

tendência rumo ao aparelho. 

Os aparelhos são acionados pelo input da decisão humana, são organizados na 

complexa rede conceitual dos códigos, tornando-os caixas pretas de caixas pretas que 

funcionariam como engrenagens complexas para realizarem um programa. E seria esta a 

função do aparelho: realizar programas. E o homem torna-se o funcionário que responde 

às funções do aparelho. 

Assim, “o comportamento da sociedade vai sendo vivenciado e interpretado 

enquanto absurdamente programado por programas sem próprosito nem causa” 

(FLUSSER; 2011a: 41). Isto muda a forma como pensamos a política e a história, pois 

neste jogo de poder, a técnica torna-se elemento chave para o controle e a estruturação 

dos modelos de pensamento construídos a partir das infinitas possibilidades de 

programação do sistema e suas múltiplas variáveis nulodimensionais.  

Segundo Flusser (2011a), o desafio dessa mudança seria a necessidade de 

aprender a pensar a-politicamente. Talvez fosse relevante buscar a política, mesmo em 

processos a-históricos ou pós-históricos. Porém, Flusser (2011a) adverte que ao 

pensarmos, seríamos vitimas da programação que apresentaria, como uma de suas 

virtualidades, as tentativas de “desmitização”, o que nos coloca frente a um paradoxo. 

Segundo Flusser, o próprio humano vai sendo programado por aparelhos, assim como os 

críticos da cultura são os programadores do programa. Essa absorção pelos aparelhos 

constitui observação radical de Flusser sobre a função do homem programado por 

aparelho atuando na estabilização da cultura.  



25 
 

Porém, seria importante estar atento, pois os aparelhos funcionam segundo a 

inércia que lhes é inerente porém, a partir de dado momento, tal funcionamento escapa 

ao controle dos seus programadores inciais. Na radicalidade dessa observação que, sem 

piedade, aniquila o programador e o homem funcionário, Flusser apresenta uma 

possibilidade de fissura do sistema maquínico, a partir da possível desfuncionalização da 

técnica. No fluxo de revisão das suas afirmações, Flusser vai, pouco a pouco, 

desmontando e remontando seus conceitos de sistema maquínico e de funcionalização da 

máquina. Desse modo, deixa evidente o modo como sua comunicologia se organiza 

através de testes sucessivos do desenvolvimento de suas dúvidas, perguntas que superam 

os conceitos como nomes próprios e os colocam como vetores conversados.  

 

1.2. Imagem Técnica  

A imagem técnica é produto indireto de textos, o que os coloca em posição 

histórica e ontológica distinta das imagens tradicionais. As imagens técnicas são pós-

históricas e ontologicamente imaginam textos que concebem imagens que imaginam o 

mundo. Assim, as imagens técnicas dão um passo maior na artificialização da cultura, 

pois imprimem rapidez às transformações e configurações do real. 

Para Günter Anders (1994), é a torrente de imagens que promove certa perda do 

mundo, o que criaria uma insólita situação do homem contemporâneo: tomar o real por 

irreal e o irreal por real, ver o único somente na perspectiva da série, estar oscilando entre 

atividade e passividade, sem ser nenhum dos dois, viver o paradoxo de ser e não ser. 

Estaríamos em uma medialidade que seria um estado em que se fica permanentemente no 

meio, na indeterminação, no vazio, à espera.  

Frente a este cenário, a visualidade parece determinar a verdade. Uma 

exclusividade da visão parece reforçar o efeito das imagens técnicas como excesso, 

abundância, repetição e onipresença. A relação entre imagem técnica e a temporalidade 

parece ficar subvertida, pois a primeira só parece ter força como momento midiático 

(sequência de imagens) e a segunda tende a se retrair no imediato e no efêmero. 

Esse excesso de imagens prolixas parece manter uma febre que ilude a duração. 

Distrai e parece ser esta a sua principal função. Ocupa o tempo da distração, reduzindo a 



26 
 

intensidade do vivido a mero estado de distração visual e sonora das cenas da vida 

cotidiana. A velocidade da performance e a dificuldade de intervir nas imagens poderia 

ser uma barreira para o reencontro com as nossas próprias imagens. E isso implicaria em 

uma dificuldade maior diante das possibilidades de construção de outras realidades, que 

não as programadas. 

Há maior agilidade nas construções de imagens técnicas que constroem novos 

ambientes comunicacionais e, consequentemente, gera outra configuração de cultura, 

constituída sem sujeito nem objeto. Esse movimento interrompe a crença na própria 

realidade, pois há a possibilidade de construção de ambientes programados que 

funcionam a partir da circulação e criação permanente de novas imagens, também 

programadas. 

As técnicas consomem a natureza e as imagens prolíferas engolem a cultura. É 

dessas imagens, de seu acompanhamento pelo fluxo de palavras e sons, de seus excessos, 

que procedem as configurações do mundo contemporâneo. Elas o formulam, o constituem 

em um hipermundo. Levam-nos em seu movimento. Funcionam. 

Por esta razão, traz-se a imagem técnica para tentar compreender os processos que 

constituem, de um lado, os meios técnicos e, de outro, os meios comunicativos na 

passagem da imagem scaneada (midiática) a uma imagem tátil (interativa). Aqui o 

conceito de imagem técnica se aproxima do conceito de meio técnico, mas o expande e o 

torna mais complexo, já que a imagem tátil é interativa e como consequência tem o poder 

de criar novas realidades e novas imaginações.  

A imagem scaneada seria da ordem da contiguidade, na sequência de 

regularidades previstas; imagem que articula toda a comunicação midiática, sustentada e 

ordenada por uma sociedade de controle e uma cultura da violência. Ela se apresenta 

como sistema fechado de codificação instrumental e, portanto, mais mediativa. Trata-se 

de uma estrutura que tenta impor e conservar a verdade e é pautada pelo evento histórico 

e reversível, sendo assim, neguentrópica. Já a imagem tátil seria da ordem do contínuo e 

da irregularidade; apresenta-se num sistema aberto de sentido e significações, sendo 

assim interativa, incerta e pós-histórica.  

Na fronteira destas duas imagens, teríamos a imagem vinculada à linguagem com 

qualidade, mas sem codificação: um terceiro possível. A imagem tátil está em uma esfera 



27 
 

de indecidibilidade, num “continuo evolutivo ontológico” (FERRARA; 2018), em que o 

salto meta-contextual pode acontecer e a passagem para uma imagem mental tornar-se 

possível.  

Para que a imagem mental se torne possível, seria necessário estar na fronteira 

entre a imagem técnica e a imagem tátil, além de entender que tudo está em constante 

desequilíbrio; que não haveria possibilidade de crenças, mas sim de dúvidas; que tudo 

tende à entropia, à perda de definição informacional.  

Sendo assim, a imagem se apresenta também na dúvida do que ela é, assim como 

a comunicação. A imagem seria também indecidível; entretanto, parece solicitar uma 

estrutura que a feche em determinados modelos de pensamento, assim como a 

comunicologia. Por isso, é preciso duvidar para criar e estar diante de imagens, caso 

contrário são os modelos nela incorporados que nos são transmitidos e nos tornamos alvos 

do seu controle e do seu fechamento diante do mundo. 

Insistir em uma comunicologia que pretende construir um mundo controlado e de 

certezas, de imagens scaneadas, estaríamos negando a entropia e endossando cada vez 

mais uma comunicação instrumental midiática que continuaria tramando a violência na 

cultura, por meio dos meios técnicos de controle. E tudo poderia ser abstraído e 

banalizado. Tudo se tornaria imagem scaneada em exponibilidade, a fim de destituir 

qualquer potência de singularidade e de vida, mantendo o controle de quem deve viver e 

quem deve morrer.  

 

1.3. Pós-história 

A pós-história é outro eixo que opera a comunicologia, pois é ele que articula o 

tempo. E ai voltamos à técnica, que reconfigura o tempo e o espaço por meio de abstrações 

cada vez mais sofisticadas. 

Depois de entendermos a técnica e a imagem técnica, desenvolvem-se as 

reconfigurações do tempo na pós-história. Flusser põe em questão o tempo histórico e sua 

liearidade. Com a imagem técnica, o tempo e a produção de sentido e realidade são 

alterados, reconfigurados, transformados em tempo sem tempo e  a-históricos. A História 

poderia ser montada e desmontada como um filme. E não só isso, mas todos os modelos 



28 
 

de pensamento que seguem a história e sua lineardade caducam e ficam sem sentido 

diante do universo técnico. 

A possibilidade de construção de ambientes desconectados de uma concretude, 

acarreta uma mudança de tempo-espaço. Estaríamos entrando numa torrente de imagens 

programadas que já não estabelecem relação entre passado, presente e futuro. Esse tempo, 

não mais o cronológico, poderia ser revertido e fabulado no tempo sempre presente.  

A lineardade não se constituiria mais como uma configuração imperativa, agora é 

o tempo de permanente presente movido por imagens nulodimensionais que irrompe nos 

discursos de verdade, já que estaríamos inseridos em ambientes construídos sem sujeito 

nem objeto, sem tempo nem espaço, projetados como permanência de imagens na 

perspectiva de criação de novas imagens que replicam os mesmos ambientes, histórias e 

programas. Assim, não há tempo cronológico, linear, pois a imagem e o tempo da técnica 

podem ser programados, impossibilitando a apreensão segura e precisa do seu tempo. 

A aposta na técnica e na ciência resultam em aparelhos como Auschwitz e duas 

bombas atômicas, o que põe em dúvida a ciência e a tecnologia. Cai por terra toda a ideia 

de progresso imbutida na crença de que a ciência nos colocaria em outro patamar cultural, 

além da percepção de que todas as ‘revoluções’ sociais não promoveram uma melhoria 

efetiva na vida das pessoas. Isso parece revelar que os nossos modelos sofreram um abalo 

irreparável. Nesse momento, um estado de desencantamento acomete a todos na metade 

do século XX e outro cenário de possíveis vai se construindo com mais uma revolução 

(ou programa?), a cibernética, que reorganizaria os fios soltos e os transformariam em 

pontos zerodimensionais calculáveis. 

Segundo Flusser (2011a: 20),  

Agimos como criminosos que querem apagar a pista dos seus passos passados. 

Disfarçamos. O nosso progresso é a farsa. A vacuidade debaixo dos nossos pés 

não é barroca. O que perdemos não é a fé nos dogmas: perdemos a fé em nós 

mesmos. 

  

Agora, segundo o autor, fé e saber mudaram de significado. A fé não pode ser 

mais tida como crença, mas sim como confiança. E o saber não significaria possuir 



29 
 

informação indubitável, mas sim informação merecedora de confiança. Sendo assim, os 

problemas de fé não seriam mais do tipo: “será verdade isto?”, mas sim do tipo: “posso 

confiar nisso?” E tanto a fé como o saber entram em crise da confiança. Isto abala todo o 

jogo de poder informacional, o que leva à construção de códigos cada vez mais 

sofisticados configurados em caixas pretas.  

Para Flusser (2011a: 30), 

As proposições da ciência, essa nossa fonte de saber perferencial, não mais 

pretendem ser indubitáveis. Pelo contrário, se o são, não são tidas por 

científicas. Tais proposições pretendem ser merecedoras de confiança, 

precisamente por serem “falseáveis”. Isto implica que fé e saber não mais 

ocupam posições conflitivas na nossa consciência: ocupam posições 

complementares. Temos fé na ciência, e aceitamos que a experiência da fé seja 

uma das fontes do conhecimento. Tal complementariedade é, no entanto, 

perigosa tanto para as religiões como para as ciências: as duas se relativizam 

mutuamente. As duas diluem. 

  

Não se trataria, portanto, de oposição entre fé e saber, mas de crise de confiança 

no homem, inclusive no saber humano. Para o autor, a causa da perda de confiança no 

homem não se vincula ao saber a respeito dele, mas sim à experiência concreta que temos 

com ele, com os outros e com nós próprios. E nesse momento, seria importante talvez 

mantermos a fé na dúvida e na possibilidade do jogo. 

A comunicação seria como um estado, enquanto a comunicologia se apresentaria 

como jogo, um jogo de linguagem, de poder, de cultura. A partir dessa ideia, aparecem 

questões, como: seria possível ver, no escuro, o jogo acontecendo? Seria possível decifrar 

o jogo a partir dos processos de pensamento e estratégias de quem joga, dentro do jogo e 

em se jogando o jogo? Um jogo que tem por nome cultura e da qual não temos muita 

ideia de onde começa e onde termina em nós. Pois será que conseguiríamos estar diante 

da cultura e, consequentemente, fora dela? É diante dessas questões que lançamos a 

hipótese de que a comunicação seria construtora de cultura. E é isto que buscamos 

investigar a partir do que Flusser propõe quando formula a comunicologia. 

Flusser vê nosso ambiente contemporâneo como contexto de jogos e isto teria duas 

fontes, uma seria a nossa práxis de jogo com símbolos, e a outra a de vivermos 



30 
 

programados, já que para ele programas são jogos. Sendo assim, tomaríamos os “jogos 

por modelos preferenciais de conhecimento e de ação, e tomamos a teoria dos jogos como 

metateoria.” (FLUSSER; 2011a: 119). Tal atitude não seria apenas mental, mas estaria 

manifesta em nossos gestos. Passaríamos a agir como jogadores jogados e em jogo. 

Para Flusser (2011a: 128):  

Vivemos a experiência concreta em função de jogos. Os jogos são nosso 

terreno ontológico, e toda futura ontologia é necessariamente teoria de jogos. 

Tudo é ficção, nada é realidade. Somos jogadores de xadrez que sabem tratar-

se de jogo, mas para os quais viver é jogar xadrez. Por certo: em vez de 

elaborarmos novas estratégias, ou jogos meta-enxadrísticos, podemos derrubar 

o tabuleiro. Mas em tal caso não nos emanciparíamos do jogo: cairemos no 

abismo translucido, inteiramente insignificante, que se esconde por baixo dos 

jogos. É para evitarmos tal queda que somos homines ludentes. 

 

Assim, como homens que jogam porque sabem jogar, o jogo passa a ser 

divertimento. Os aparelhos codificariam o mundo de maneira a divertir-nos, tornando o 

mundo “espetacular”. E, nesse sentido, a vida programada seria a diversão. Essa diversão 

implica em um gesto de reconfiguaração do tempo, pois com os aparelhos como os que 

produzem filmes, desliza-se entre pontos de vista, sem precisar necessariamente construir 

uma linearidade, uma história. Não se insiste em um ponto de vista, mas solicita-nos um 

hábito de uso que não nos exige uma decisão. 

Segundo Flusser, tal transcendência pós-histórica não implica, no entanto, em o 

homem ter-se emancipando dos eventos. Ele passaria a brincar com a história, como um 

corta e cola. No entanto, a história, enquanto matéria prima, ainda oferece resistência à 

sua ação manipuladora. Ela ainda imporia suas próprias regras de jogo. Sendo assim, os 

aparelhos ainda produziriam programas que simulariam a ação de meta-programas.  

A história, os eventos não passam de matéria-prima a ser manipulada com tesoura 

e cola. Visam transformar história em programas, são jogadores. Mas, segundo Flusser, 

nenhum homem é emancipado, já que ele estaria restrito a determinadas regras do jogo e 

formularia suas estratégias em função delas. 



31 
 

Tendo em vista esse cenário, a comunicologia proposta por Flusser aponta para 

uma outra perspectiva de compreensão da comunicação. Para Flusser (2014), a 

comunicação humana talvez seja a área que se irradia para as disciplinas das ciências da 

natureza e da cultura. E não o contrário, como muitos insistem. E isso tem um impacto 

fundamental na construção do conhecimento da comunicação, pois trata-se de outro lugar 

de observação, que pode contribuir para a compreensão da comunicação e de seus 

impactos e desdobramentos no contemporâneo. 

  



32 
 

CAPÍTULO II – MONTAGENS 

 

 

O progresso do pensamento é absurdo. Ser homem é 

absurdo. É inalcançável para nós a ingenuidade 

paradisíaca, o estado anterior à dúvida, a 

integração portanto. Somos, como homens, seres 

alienados, seres expulsos. Aceitemos a absurdidade 

do desterro. Duvidemos o mais possível e duvidemos 

num máximo de camadas possíveis.  

Vilém Flusser 

 

 

Nas últimas décadas, Vilém Flusser tem sido retomado como objeto de muitas 

pesquisas no campo da comunicação, da cultura e da filosofia no Brasil e no mundo. Irei 

me deter sobre algumas dessas pesquisas tentando entender como Flusser tem sido lido a 

fim de perceber como  sua comunicologia e seu conceito de comunicação são entendidos.  

Tenta-se aqui fazer um exercício arqueológico-filosófico (AGAMBEN; 2010), 

que duvida das assinaturas indiciadas, para procurar verificar como a episteme do autor 

se organiza para gerar um para-deigma - o que se mostra ao lado - e não se apresenta nem 

como particular nem como universal, mas como um “objeto singular que se dá a ver como 

tal (e) mostra a sua singularidade.” (AGAMBEN; 1993: 16).  

Na maioria dessas pesquisas, os investigadores tratam de vários conceitos ou 

apenas de um conceito a fim de, a partir deles, traçar diálogos sobre temas 

contemporâneos. Os conceitos que mais são discutidos são: aparelho, caixa preta, 

escalada da abstração, pós-história, imagem técnica e imagem númerica, ficção filosófica, 

dúvida e ciência. Desse modo, ressalta-se a relação entre esses conceitos e a questão da 

técnica e da mídia, relevando-se a compreensão da contribuição de Flusser como teórico 

da mídia.   



33 
 

2.1. O que é mídia? 

Inicialmente, pode-se identificar dois artigos de Michel Hanke4 (2012), intitulados 

“Semiótica, Mídia, Telemática: reconstrução e síntese de três eixos-chave da 

comunicologia de Vilém Flusser” (2012) e “A comunicologia segundo Vilém Flusser” 

(2004). Em ambos, o pesquisador estuda a comunicologia e  sua relação com a semiótica, 

a fenomenologia e a cibernética.  

Para Hanke , nos textos O que é comunicação e em Kommunikologie Flusser 

responde a questão o que é a comunicação e defende que a comunicação humana tece o 

véu do mundo codificado e entende o homem como animal symbolicum, que explícita as 

referências a Ernst Cassirer. Segundo o mesmo comentarista, no artigo On the theory of 

Communication seria possível demonstrar que, para Flusser, a teoria da comunicação e a 

teoria dos signos formariam os dois lados da mesma moeda. Para Hanke, o uso dos 

conceitos de signos, códigos e comunicação estariam interligados, desse modo um código 

como sistema de símbolos teria como finalidade a comunicação que, por sua vez, 

dependeria da mediação de um signo. Assim, para Flusser, “comprender o mundo 

codificado que nos cerca seria tarefa da teoria da comunicação, sendo que a comunicação 

envolve processos signicos” (HANKE; 2012: 3). Desse modo, para o pesquisador, 

mediação signica constituiria conceito muito importante. 

Para Hanke (2012: 2), é clara a relação entre Flusser e a semiótica de Umberto 

Eco, quando Flusser assume os conceitos de ‘designação’ e ‘significado’. Outra relação 

que Hanke estabelece é entre mídia e telemática. Segundo o pesquisador, Flusser usa o 

conceito “sociedade telemática para designar a cultura baseada na comunicação digital e 

em rede” (HANKE; 2012: 4), entendendo que a linguagem digital e o computador 

mudariam profundamente o mundo, os códigos e a comunicação. Para Hanke, também 

ficaria clara a influência da cibernética para a comunicologia de Flusser. 

Nas obras escritas na década de 80, Hanke identifica este interesse:  

 
4 Professor Adjunto da Universidade Federal do Rio Grande do Norte (UFRN), Natal, Centro de Ciências Humanas, Letras e Artes, no 

Departamento de Línguas e Literaturas Estrangeiras Modernas, e Professor Permanente do Programa de Pós-Graduação em Estudos da 

Mídia, na linha de pesquisa "Estudos de Mídia e Produção de Sentido". Doutorado (1991, Dr. phil., Universidade de Essen, Alemanha, 

revalidado na modalidade Doutor em Letras: Estudos Literários no Brasil em 2001), dois Pós-doutorados (1991-1992, Universidade de 

Siegen, Alemanha, 2014-2015, Universidade Livre de Berlim, Alemanha), Livre-Docência em Ciências da Comunicação (1998, Essen, 

Alemanha). Mestrado em Lingüística, Psicologia e Comunicação (1984, Universidade de Bonn, Alemanha). Tem experiência na área de 

Comunicação, principalmente nos seguintes temas: análise de discurso, semiótica, teoria de comunicação, comunicação intercultural, e as 

obras de Alfred Schütz e Vilém Flusser.  



34 
 

sobre a emergência revolucionária dos códigos digitais; emergências estas 

cujas consequências sobre o futuro pensar, vivenciar e agir do homem 

individual e da sociedade continuam violentas demais para poderem ser 

apreciadas em todos os seus aspectos” (HANKE; 2012: 8-9).  

 

Entende-se, portanto, que ao tratar de conceitos como códigos e signos, Hanke 

procura deixar claro o papel que Flussser atribuiria à semiótica para a construção da sua 

comunicologia. 

Para o comentarista, parece importante destacar que “Flusser não leva 

suficientemente em consideração a economia e a sua lógica capitalista. Segundo ele, no 

futuro, não seria mais a economia, mas a comunicação que constituiria a infraestrutura da 

sociedade” (HANKE; 2012: 11). Através do uso de expressões frequentes como ‘galáxia 

de gutemberg’ para se referir à telemática, fica claro que sistemas sígnicos não podem ser 

reduzidos a um sistema simplesmente imagético. 

Já em relação à comunicologia, Hanke (2004) entende que a construção dessa 

noção surge a partir da construção e fundação do programa para o primeiro curso de 

comunicação no Brasil, Armando Álvarez Penteado, em 1967. Segundo o pesquisador, 

Flusser  acreditava que a comunicação era um campo desordenado e difuso e precisava 

ser limitado e circunscrito. Analisando Flusser, Hanke identifica o campo da 

comunicação como um espaço capaz de integrar ciências exatas e humanas. Seria na 

definição do trabalho para a construção do curso, que Flusser coloca a teoria da 

comunicação como um meta-discurso de todas as comunicações humanas, de modo que 

possibilita evidenciar as estruturas dessas comunicações. Para o curso, Flusser divide o 

programa em três níves: ontológico, epistemológico e noeticamente engajado. No 

primeiro nível, busca-se responder: O que é a comunicação? No segundo: Como analisar 

a comunicação humana para entendê-la? E, por fim: como deve ser a comunicação 

humana, o que posso fazer nesse sentido? Um percuso que poderíamos identificar como 

a construção da noção de comunicologia. 

Para Hanke (2004: 65), “a comunicologia trata as formas e códigos dessa 

comunicação, que é definida como processamento, armazenagem e divulgação de 

informação já existente, assim como a criação de nova informação”. Segundo Hanke, para 



35 
 

Flusser, a comunicação sempre depende da mídia e “que qualquer mídia possui uma 

lógica própria, ou seja, que uma mídia transmite informações sobre a realidade segundo 

leis próprias” (HANKE; 2004: 65). E contrapondo-se a Karl Marx, Flusser consideraria 

não mais a propriedade e a economia, mas a informação e a comunicação como aquilo 

que confere poder e constitui a infra-estrutura da sociedade. Para Hanke (2004), o que 

importaria agora seria a meneira de uso e a articulação do código, não a natureza da mídia 

(como pensaria McLuhan). Para Hanke a diferença entre Flusser e Mcluhan estaria na 

realidade construída pelas mídias e no poder que elas articulariam no jogo social. 

Segundo Hanke, Flusser teria percebido a importância da comunicação  

para o homem e a sociedade, tanto na forma do diálogo interpessoal como na 

forma midiática. (...) Para fazer juz ao caráter específico da comunicação, é 

indispensável uma noção de troca de informações, e assim ele integra, ainda 

que de forma crítica e com reservas, elementos da teoria da cibernética”. 

(HANKE; 2004: 70). 

 

Flusser teria sido “um pioneiro institucional da área da comunicação”, por reunir 

correntes teóricas diferentes ao campo da comunicação. Além disso, para o pesquisador, 

Flusser antecipou o conhecimento acerca da sociedade da informação, comunicação e 

mídia. 

Hanke lê Flusser a partir de sua relação direta com o conceito de mídia, que se 

distingue do conceito de medium ou meio técnico, embora seja diretamente influenciado 

por eles. Desse modo, a leitura de Hanke é uma construção epistemológica a partir da 

epistemologia flusseriana. Parece ser uma interpretação midiática que coloca a 

comunicologia dentro de marcos teóricos definidos, mas não detalha os mecanismos 

internos de funcionamento. Assim, Hanke descobre em Flusser uma comunicologia para 

pensar e entender a mídia. 

 

  



36 
 

2.2. “Enfim, porque nós nos comunicamos?” 

Outra leitura pode ser encontrada na pesquisa desenvolvida por Rainer Guldin5. 

No ensaio, “Comunicação e Teoria dos Media”, publicado no livro “Flusser: uma 

introdução”, de 2008, o autor aponta que Flusser esboçou os aspectos da teoria da 

comunicação humana, sobretudo a partir de um ponto de vista existencial. Ele acredita 

que a questão que Flusser parece tentar responder seria: “enfim, porque nós nos 

comunicamos?” 

Para Guldin com base em Flusser,  

nós nos comunicamos não tanto para trocar informações entre um receptor e 

um emissor ligados por um canal, mas antes para criar com os outros uma razão 

para viver. A comunicação é um ato coletivo, dialógico, intencional e artificial 

de liberdade, visando a criar códigos que nos ajudem a esquecer a morte 

inevitável e a falta de sentido de nossa existência absurda. (GULDIN; 2008: 

79) 

 

Segundo ele, haveria um modelo flusseriano de comunicação que propõe uma 

questão diversa dos modelos clássicos: “como conseguimos criar, armazenar e distribuir 

informação com o objetivo de tornar aceitável nossa condição de seres humanos?” 

(GULDIN; 2008: 79). E para responder essa resposta, Flusser chamaria atenção para a 

artificialidade última de todos os códigos, de todas as estruturas comunicativas, de todos 

os media e da cultura em geral, presentes no seu aspecto de construção.  

“O homem cria a cultura para libertar a si mesmo do medo da morte, mas atrvés 

dessa cultura ele cria tão somente uma nova forma de dependência” (GULDIN; 2008: 

81). Sendo assim, segundo Guldin, “a concepção flusseriana de comunicação como 

esquecimento da morte se liga com a noção judaica de nos lembrarmos dos outros para 

 
5 Após concluir estudos em Germanística e Letras/Inglês na Universidade de Zurique e na Universidade de Birmingham 

(UK), Rainer Guldin fez doutorado em Literatura alemã com uma tese sobre Hubert Fichte. Atualmente, é professor de 

filosofia da Università della Svizzera Italiana, em Lugano, na Suiça, e responsável pela Revista Flusser Studies. Como 

pesquisador e escritor, Guldin já produziu diversos ensaios dedicados à obra de Vilém Flusser. 

 



37 
 

mantê-los vivos. (...) Sobrevivemos juntos nas conversações daqueles que ainda se 

encontram vivos” (GULDIN; 2008: 81). 

 Para Guldin, o segundo elemento essencial à teoria da comunicação de Flusser é 

a natureza fundamentalmente dialógica e intersubjetiva de toda comunicação. Para 

Guldin, “graças à inescapável dimensão existencial de todos os atos comunicativos, uma 

teoria da comunicação é acima de tudo uma humanidade e não uma ciência natural. A 

teoria da comunicação não trata da explicação mas sim da interpretação” (GULDIN; 

2008: 82).  

 Assim, 

o ponto decisivo é a escolha deliberada de uma perspectiva específica no 

sentido pretendido por Nietzsche: a relação intencional do sujeito em direção 

ao objeto, entendida de maneira fenomenológica de Husserl. Cada perspectiva 

solicita um enquadramento diferente do sujeito e ilumina determinados 

aspectos específicos no lugar de outros aspectos possíveis. A comunicação não 

implica meramente em salvar os dados que teriam sido transmitidos, mas sim: 

marcar atos intencionais de liberdade. (GULDIN; 2008: 83). 

  

Segundo Guldin, a comunicação para Flusser é neguentrópica. E este seria o 

terceiro aspecto fundamental. A comunicação humana seria “uma tentativa de negar a 

morte por meio do acúmulo de informações , isto é, pela produção coletiva e intencional 

de diferentes códigos” (2008: 86). Com vistas à segunda lei da termodinâmica que postula 

a lei universal da entropia crescente, Flusser apontaria a busca por criação de códigos e 

informações como forma de negar a entropia e criar cultura e modelos de comunicação. 

Segundo Guldin,  

na obra de Vilém Flusser, os códigos e os media operam no sentido de 

McLuhan: como tradutores e transcodificadores. Enquanto as imagens 

transformam realidade em situações, o ato de escrever desloca o tempo circular 

mágico das gravuras para o tempo da história linear. A câmera fotográfica, por 

sua vez, traduz história em programas (GULDIN; 2008: 87). 

 



38 
 

Para ele, a pós-história , corresponderia à ausência de fundamento e chão, tanto 

coletiva como individual. Esse estratégia argumentativa é prefigurada no paralelismo com 

a ontogênese e com a filogênese. Haveria uma conexão e uma mistura entre os diversos 

discursos desde a biologia e a história, da filosofia e da astronomia, da teoria da 

comunicação e o existencialismo, do cosmo e do coletivo. E essa mistura apontaria a 

importância do etendimento dessas várias camadas que formam o discurso sobre o 

homem e a importância da tradução como um movimento para trás e para frente, 

transformando uma realidade em outra. 

 Para Guldin, a dialética da mediação em processos de passagem das imagens para 

os textos leva a um impasse.  

De acordo com Flusser, em Filosofia da Caixa Preta, à página 11, o propósito 

dos textos é o de ‘mediar entre homens e imagens’. Ocorre, porém, que os 

textos podem tapar as imagens que pretendem representar algo para o homem. 

(...) Surge a textolatria, tão alucinatória quanto a idolatria” (GULDIN; 2008: 

100).  

 

Em outras palavras, os textos tornam-se inimagináveis, em parte porque o homem 

deixa de se servir dos textos, passando a viver em função deles. E aí,  

a pós-história assume o lugar da história pela invenção de imagens técnicas 

que procuram tornar os textos novamente imagináveis. Ao fazer isso, a pós-

história desdobra o progressivo desenvolvimento linear da tradução de 

imagens em textos, trazendo-os de volta às suas origens e além. Flusser 

descreve a pós-história, à página 78, como um ‘processo circular que retraduz 

textos em imagens’, isto é, de textos em imagens técnicas (GULDIN; 2008: 

101).  

 

Sendo assim, para Guldin, a pós-história seria esse processo de retradução 

constante de textos em imagens que transformaria o processo linear de tradução em um 

processo circular. 

É interessante perceber,  nas leituras empreendidas sobre a obra de Flusser, como 

a comunicologia vai sendo construída e desconstruída ao longo das suas próprias 



39 
 

publicações e, depois, através das interpretações feitas da sua obra. No livro, “O mundo 

Codificado”, Flusser trata a comunicação humana como “um artifício cuja intenção é nos 

fazer esquecer a brutal falta de sentido de uma vida condenada à morte” (FLUSSER; 

2007b: 90), assim: 

(Ela) tece o véu do mundo codificado, o véu da arte, da ciência, da filosofia e 

da religião, ao redor de nós, e o tece com pontos cada vez mais apertados, para 

que esqueçamos nossa própria solidão e nossa morte, e também a morte 

daqueles que amamos. Em suma, o homem comunica-se com os outros; é um 

‘animal político’, não pelo fato de ser um animal social, mas sim porque é um 

animal solitário, incapaz de viver na solidão. (FLUSSER; 2007b: 91). 

 

Assim, para Guldin, poder-se-ia inferir que pensar a comunicação humana para 

Flusser a relacionaria à descoberta do mundo como um outro, ao mesmo tempo em que 

nos faz descobrir como podemos dele nos empossar. Desse modo, Guldin vê, em Flusser, 

a possibilidade de uma abertura para a compreensão de que o eu é um outro e o outro está 

em mim e me provoca. Segundo o comentador, esta compreensão amplia o que chamamos 

de comunicação e poderia nos devolver à consciência da condição humana.  

Nessa perspectiva, salienta-se que a teoria da comunicação, para Flusser (2007b: 

91), “ocupa-se com o tecido artificial do deixar-se esquecer da solidão” e “tem que criar 

significados”, porque é humanidade. A comunicação humana é vista a partir do ponto de 

vista da existência – tentativa de superação da morte na companhia dos outros – ou de um 

ponto de vista formal – produção e armazenamento de informações – e nessa articulação 

de pontos de vista, o comentarista acredita que é por esta razão que estamos todos 

engajados na comunicação. 

Na interpretação de Guldin, Flusser (2007b: 96) trata a “comunicação humana 

como um fenômeno da liberdade”, “porque sem possibilidade de decisão, não há 

significado na vida”, mesmo sendo a liberdade inexplicável porque contraria todas as 

explicações possíveis. Assim, a mente se rebela contra a morte, pois ela quer ser livre. E 

seria nesse desejo de liberdade, segundo a interpretação do comentarista (2008b) que o 

homem se apropria do tempo, buscando a preservação do mundo no tempo e entendendo 

a comunicologia como neguentrópica. 



40 
 

O entendimento de Guldin sobre o conceito de comunicação humana de Flusser 

difere da abordagem de Hanke, pois o coloca numa posição mais existencial e menos 

funcionalista ou utilitária. A relação é mais sobre o que estaria implícito nos processos da 

comunicação humana e nos contextos existenciais de vida, via criação de códigos e 

linguagem. Ao final, escolhendo outro eixo interpretativo possível, é necessário salientar 

que Guldin constrói outra comunicologia, a partir da comunicologia de Flusser. Esta 

leitura se distancia em certa medida do eixo de construção epistemológica de Hanke, e se 

aproximaria um pouco do próximo pesquisador estudado.  

 

2.3. Comunicologia ou Culturologia? 

Outra possibilidade de leitura da obra de Vilém Flusser é a que faz o pesquisador 

Norval Baitello Júnior6 (2010). Ele tem desenvolvido, ao longo dos anos, uma ampla 

investigação e sistematização sobre a obra do autor. Baitello amplia as discussões que 

Flusser propôs e as desenvolve para tratar da questão da comunicação e os impactos 

gerados por uma era iconofágica e pelos ambientes que ela constrói, apontando para uma 

reflexão na qual os processos comunicativos geram novas configurações na cultura 

contemporânea. 

Desse modo, Baitello observa que Flusser não faz propriamente uma discussão 

sobre ambientes comunicacionais, mas indica a força da construção de realidade que as 

imagens técnicas podem gerar. Assim, Baitello amplia o conceito de Flusser sobre a 

imagem e constrói uma outra comunicologia ou até mesmo, como ele tem chamado, uma 

culturologia. Monta sua epistemologia na relação entre o conceito de cultura, lixo, detrito 

e imagem e relaciona os conceitos de Flusser com outros conceitos como Nachleben, de 

Aby Warburg, ou a noção de corpo para Dietmar Kamper ou mídia-corpo para Harry 

Pross.  

No livro “A serpende, a maça e o holograma. Esboços para uma Teoria da Mídia”, 

publicado pela Paulus, em 2010, Baitello delineia alguns cenários em diálogo com Flusser 

 
6 Professor titular na Pós-graduação em Comunicação e Semiótica da PUC-SP. Doutor pela Freie Universität Berlin. 

Foi Professor convidado das Universidades de Viena, Servilha, S. Petersburg, Autonoma de Barcelona e Évora. É um 

dos principais estudiosos no Brasil da obra de Vilém Flusser. 



41 
 

e observa que Harry Pross e Aby Warbug, desenvolvem uma reflexão e crítica a respeito 

das imagens midiáticas que lhes permite esboçar uma Teoria da Mídia e das Imagens. 

Para a interpretação de Baitello, parece interessar a construção de uma reflexão 

sobre a filosofia da gula e as questões do detrito produzido pela cultura. Para isso, a 

cultura vai devorando tudo  num processo de gula informacional, em que o espaço-tempo 

tem suas dimensões retiradas e as coisas começam a serem despidas de sua materialidade, 

a fim de tranformá-las em não-coisas. Assim, “a rigor trata-se de uma variante da 

devoração de corporeidades para sua crescente transformação em não corporeidades ou 

acorporeidades”. (BAITELLO; 2010: 20). 

Para Norval, o conceito de escalada da abstração aparece na obra de Flusser como 

marco de uma virada para uma posição menos pessimista dos desenvolvimentos técnicos, 

entretanto, ainda continua evidente uma crítica a este desenvolviemento tecnológico, no 

momento que aponta a dissolução da vontade do funcionário diante do aparelho. 

O conceito de funcionário, é central. Há uma inversão nos vetores da vontade 

de quem opera ou usufrui um aparelho: não mais o homem determina as ações 

das máquinas, mas ao contrário, são elas que o fazem querer, direcionam sua 

vontade para o campo de suas próprias potncialidades. (...) E aqui está uma 

marca da teoria dos media de Flusser: a abstração da materialidade representa 

igualmente uma abstração da vontade. (BAITELLO; 2010: 39). 

 

Assim, o abstrato engoliria todas as realidades espaciais, sendo a abstração uma 

forma de subtração. Nesse sentido, “o ponto engole a linha, que já engoliu o plano, que 

por sua vez já engolira o volume. Assim também as não coisas vão progressivamente 

devorando as coisas”. (BAITELLO; 2010: 42). Teríamos, então, uma escalada que leva 

ao fundo vazio.  

A leitura que Baitello faz de Flusser se estabelece em diálogo com Dietmar 

Kamper, quando própõe que “a grande vítima sacrificial é, portanto, o espaço, habitat do 

corpo. A perda do primeiro significará a aniquilação do segundo. Um grande vácuo se 

abre, um espaço de saudade do espaço” (BAITELLO; 2010: 43). Todavia e apesar da 

anterior aproximação, Baitello observa que  



42 
 

o que ocorre é uma dissolução (odiosa) da fronteira, pela qual se processa a 

invasão do espaço habitável, tornando-o inabtável, pois totalmente perfurado. 

Por seus buracos penetra o furacão da mídia que ocasiona a chamada terceira 

catástrofe, o retorno a um nomadismo sem corpo. Ou a um sedentarismo sem 

alma. (BAITELLO; 2010: 46). 

  

Buscando montar um mapa dos processos de comunicação e sua ciência 

associados aos ambientes culturais, Baitello aproxima as noções de imagens técnica de 

Flusser ao pensamento de Aby Warburg,  e o conceito de expansão do corpo de Harry 

Pross aos quatro degraus da escalada da abstração de Flusser. Segundo Baitello, a 

comunicação seria um paradoxo, ponte que se constrói sobre abismos ou abismo que se 

constrói sob pontes: 

não apenas é uma ciência social aplicada, mas inegavelmente uma ciência da 

cultura. Eletricidade e serpente, imaterialidade e imagem, oralidade,  escrita e 

história, gesto e corpo, memória e aparições, presença de ausências e presença 

de presenças, coisas e não coisas, tais aproximações ou distanciamentos nos 

permitem pensar a comunicação como ponte que se constrói sobre abismos. 

Mas também nos obrigam a entrevê-la como abismos que se constroem sob as 

pontes. (BAITELLO; 2010: 67). 

 

2.4. Flusser criador de uma teoria (filosofia) da história? 

Já o pesquisador Rodrigo Duarte7 no artigo, “A Crítica da cultura de massas em 

Theodor Adorno e Vilém Flusser”, de 2013, faz uma concexão entre o pensamento dos 

dois filósofos, mesmo considerando suas diferentes formações filosóficas, já que Flusser 

foi mais influenciado por Wittgenstein e Heidegger. Para Duarte,  

é possível constatar que, no tocante à crítica da cultura de massas, há 

semelhanças importantes entre os pensamentos de ambos os filósofos (Theodor 

Adorno e Vilém Flusser). (...) Enquanto Theodor Adorno é amplamente tido 

como um pessimista em suas avaliações sobre a cultura contemporânea, Vilém 

 
7 Professor do Departamento de Filosofia da Universidade Federal de Minas Gerais. Doutor em filosofia pela 

Universität Gesamthochschule Kassel. Sua atuação está vinculada a Ética, Estética e Filosofia Social, a partir dos temas: 

Escola de Frankfurt, autonomia da arte, arte contemporânea e arte de massa. Em relação aos estudos voltados para 

Vilém Flusser, seu interesse se encontra no conceito de pós-história. 



43 
 

Flusser é considerado por muitos um entusiasta dos novos media e – portanto 

– um otimista quanto às suas possibilidades para o surgimento de novos e 

interessantes fenômenos culturais. (DUARTE; 2013: 65). 

 

O pesquisador explora alguns tópicos que se aproximam da crítica à indústria 

cultural de Adorno e da “filosofia dos media” de Flusser, assinalando a correspondência 

com as passagens, especialmente da Dialética do Esclarecimento. “O ponto de partida 

para essa exposição é a consideração dos posicionamentos de Flusser em dois aspectos 

principais: o primeiro é uma certa ‘filosofia da história’; o segundo consiste num 

diagnóstico crítico do presente” (DUARTE; 2013: 65). 

Segundo o pesquisador, Flusser desenvolveu uma “teoria da história” que assinala, 

em grandes linhas, o desdobramento dos fatos que implicaram no crescente predomínio 

do código unidimensional que ocorreu até recentemente, quando começaram a aparecer 

alguns sinais de crise, cujo significado se verá a seguir. Para ele, é importante observar 

que o advento de cada um desses códigos fundantes traz consigo o aparecimento de uma 

elite que os manipula às expensas do resto da sociedade. Isso ocorreu com o surgimento 

das imagens tradicionais, a partir do qual uma casta de sacerdotes compunha os seus 

codificadores e decodificadores. 

Assim, para ele,  

o esboço flusseriano de uma ‘filosofia da história’ sugere que cada medium foi 

inventado para suprir carências humanas, sendo que aquele que sucedeu o 

anterior como predominante resolveu parte do problema, introduzindo, por 

outro lado, novos desafios à consciência: os textos visavam combater a 

idolatria enquanto modo mágico-místico de ofuscamento da percepção da 

realidade; mas, em determinado momento, eles também se mostraram 

propensos a ocasionar uma patologia que Flusser chama de “textolatria”, i.e., 

a crença de que o universo conceitual, por si só, pode dar conta da realidade 

como um todo. Nesse sentido, o advento das imagens técnicas, ao mesmo 

tempo em que poderia se constituir numa oportunidade de correção da 

textolatria, representa o perigo de retrocesso à consciência mágico-

mística, na medida em que a maioria das pessoas não compreende a 

mediação de códigos lineares (textos científicos, algoritmos 



44 
 

matemáticos) na produção do que só aparentemente é uma imagem no 

sentido tradicional”. (DUARTE; 2013: 67 – 68). 

 

A aproximação que Duarte faz entre Adorno e Flusser encontra-se na reflexão 

histórico filosófica e na cultura de massas, já que as imagens técnicas seriam o código 

fundante da possibilidade da pós-história. A semelhança estaria num trecho da “Dialética 

do esclarecimento”,  

em que os autores se apropriam do canto duodécimo da Odisseia, no 

qual é relatado o ardil de Ulisses para não sucumbir à sedução do canto 

das sereias. (...) Como é bem conhecido, Horkheimer e Adorno tomam 

essa passagem como uma alegoria da condição da maioria das pessoas 

no ‘mundo administrado’, enfocando especialmente sua situação 

cultural: Graças aos modos de trabalho racionalizados, a eliminação das 

qualidades e sua conversão em funções transferem -se da ciência para 

o mundo da experiência dos povos e o assemelham, tendencialmente, 

àquele dos anfíbios” (DUARTE; 2013: 74). 

 

Segundo Duarte, 

regressão das massas, hoje, nada mais é do que a incapacidade de ouvir 

o inaudito com os próprios ouvidos, de tocar o intocado com as próprias 

mãos. Não são menores as coincidências entre os pontos de vista do 

trecho da Dialética do Esclarecimento e o de Pós -história. Vinte 

instantâneos e um modo de usar.  Chama a atenção, por outro lado, o 

fato de Adorno e Horkheimer compararem a capacidade cognitiva dos 

indivíduos regredidos à dos anfíbios, enquanto Flusser, cerca de 

quarenta anos depois, afirma que ela seria inferior à capacidade 

digestiva dos vermes. Fica a questão de saber se Flusser apenas teria 

sido ainda mais enfático do que Adorno e Horkheimer, ou se – 

pressupondo que aqueles autores teriam razão – nós teríamos regredido 

a uma condição espiritual ainda inferior nesse período (DUARTE; 

2013: 76 – 77). 

  



45 
 

Mais uma vez identificamos a construção de outra epistemologia a partir da 

epistemologia flusseriana. Duarte, diferentemente dos pesquisadores anteriores, escolhe 

como ponto nodal a pós-história e a partir dela cria uma rede que aproxima e relaciona as 

ideias de Flusser aos pensadores da Teoria Crítica da Comunicação. Trata-se de uma 

abordagem mais sociológica e difere das abordagens feitas por Hanke (funcionalista), 

Guldin (existencialista), Norval (culturalista). Mais uma vez a comunicologia de Flusser 

abre caminhos para as desmonagens e montagens de jogos de interpretação na 

reconstrução de mais outra comunicologia. 

 

 2.5. Qual o lugar do pós-humano na comunicação?  

Outros pesqusiadores que estudaram a obra de Flusser são Erik Felinto8 e Lúcia 

Santaella9. No livro, “O explorador de abismos. Vilém Flusser e o pós-humanismo” 

(2012), os autores buscam relacionar o pensamento de Flusser à tecnologia e ao conceito 

de pós-humano, já que pressupõem  

que Flusser captara, em momentos iniciais, as energias mentais que tomariam  

corpo apenas no ambiente acadêmico alemão de meados dos anos 80. Desse 

modo, um conjunto de questões de ordem filosófica e midiológica, como a 

materialidade dos meios, o tema do arquivo, a tríade armazenagem 

(Speicherung), processamento (Verabeitung) e transmissão (Übertragung), o 

interesse por noções como as de código e tradução e, finalmente, a 

problemática do pós-humanismo constituiram, em maior ou menor grau, o 

parentesco intelectual entre Flusser e a chamada German media theory. 

(FELINTO;SANTAELLA; 2012: 19).  

 

Entretanto e ao mesmo tempo, os autores apontam que a problemática do pós-

humano estaria mais vinculada ao “contexto de reflexão de Friedrich Kittler e Niklas 

Luhman, e não ao contexto do pensamento flusseriano” (FELINTO;SANTAELLA; 2012: 

 
8 Professor Associado da Universidade Estadual do Rio de Janeiro. Doutorado em Letras pela UERJ e estágio de pós-

doutoramento Sênior na Universität der Künste Berlin sobre Teorias da Mídia alemães.  Tem como temas de pesquisa: 

cibercultura, epistemologia da comunicação, Imaginário, Estudos de Cinema e Teoria Literária. 
9 Professora titular do Programa de Pós-graduação em Comunicação e Semiótica da PUC-SP. Doutorado em Teoria 

Literária da PUC-SP e Livre-docência em Ciências da Comunicação pela ECA-USP. Suas áreas de pesquisa são: 

comunicação, semiótica cognitiva e computacional, inteligência artificial, estéticas tecnológicas e filosofia e 

metodologia da ciência. 



46 
 

19). A leitura que os autores fazem de Flusser perpassa um viés tecnológico 

contemporâneo, tendo em vista que Flusser não trata do pós-humanismo em sua obra. O 

que indica mais uma vez a caracteristica de montagem de epistemologias a partir da 

comunicologia de Flusser. 

 Apontam também que há uma série de diferenças entre Kittler e Flusser, no 

entanto eles ressaltam que  

ambos apresentam marcado interesse em desconstruir o sujeito liberal clássico, 

independente, autônomo e em plena posse de si, que se tornou, de fato, 

absolutamente insustentável na situação contemporânea. Em seu lugar deverá 

surgir uma subjetividade descentrada e distendida nas redes tecnológicas 

(FELINTO;SANTAELLA; 2012: 21).  

 

Interessa aos autores o conceito de rede, pois acreditam que  

a noção de rede em Flusser possui tamanha centralidade que envolve o 

desenvolvimento de uma nova ética, de uma nova epistemologia, de uma nova 

filosofia. Na sociedade telemática, será necessário considerar uma outra e 

diferente experiência do humano. ‘Nós nos encontramos em uma revolução 

comunicacional, na qual um ser-para-o-outro (Füreinandersein) intersubjetivo 

projeta pseudorrealidades’ (FLUSSER, 2009b: 82). Caberá a esse novo 

homem projetar o mundo no qual irá habitar. E os limites desse mundo serão 

os limites da sua criatividade. (FELINTO;SANTAELLA; 2012: 21). 

  

“Nesse aspecto, poder-se-ia dizer que Flusser é mais otimista que Kittler. A partir 

de outra perspectiva, porém, também seria possível afirmar que Flusser conserva certo 

‘humanismo residual’, do qual  Kittler procurou se desvencilhar por completo” 

(FELINTO;SANTAELLA; 2012: 21). A dissolução completa da figura face às 

tecnologias é um passo que Flusser se recusa a dar. Seria nas noções de jogo e criatividade 

que os autores acreditam que Flusser localiza “o essencial da experiência humana”. 

Assim, criar redes significaria articular “competências cruzadas, promover hibridismos, 

fertilizar o devir” (FELINTO;SANTAELLA; 2012: 21 - 22). 



47 
 

 Segundo os autores, para Flusser, não se trata efetivamente de afirmar o humano 

em detrimento da máquina (ou do animal), mas de acoplar criativamente homem e 

aparato. Eles associam o pensamento de Flusser à cibernética, mas deixam claro que: 

todavia, mesmo que não existisse presença significativa de tal literatura nessa 

lista (parcial) de leituras de Flusser, poucas outras influências intelectuais são 

tão claramente indentificáveis na obra do pensador como a fenomenologia e a 

cibernética. Ainda que, como adverte Philip Gochenour, Flusser não costume 

esboçar ‘nenhuma relação explícita entre seu pensamento e o dos 

ciberneticistas ou teóricos sistêmicos contemporâneos’ (2005, p.02), a 

terminologia e o repertório de conceitos da cibernética atravessam a obra do 

autor do início ao fim. Nesse sentido intriga o fato de o ensaio de Gochenour 

ser precisamente um dos pouqíssimos estudos que conhecemos dedicado 

especificamente a dissecar as conexões entre Flusser e a cibernética. (...) Para 

Gochenour, o autor de Flisofia da Caixa Preta adota uma visão cibernética dos 

sistemas sociais, já que estes (assim como os sujeitos que os compoem) teriam 

como função primordial amealhar informações capazes de colaborar para o 

equilíbrio e manutenção do sistema.  Como os famosos termostatos dos 

ciberneticistas, o sujeito flusseriano assimilaria informações do seu ambiente, 

de modo a ajustar-se em relação a ele e, em seguida, secretar novas 

informações capazes de alterá-lo” (FELINTO;SANTAELLA; 2012: 53). 

 

Para os autores, outra dimensão importante do pensamento de Flusser consistiria 

na fundação de uma nova ciência: a comunicologia. Segundo eles, “não apenas mais uma 

ciência como qualquer outra, senão uma espécie de superciência, dedicada a investigar 

todo o campo do comércio simbólico do homem, toda a economia simbólica da troca de 

informações em sociedade” (FELINTO;SANTAELLA; 2012: 55). Como consequência, 

interpreta-se que Flusser realiza uma inversão: a comunicologia consistiria em englobar 

todas as ciências do homem e não apenas ser um aspecto das ciências humanas. Nessa 

nova ciência, Flusser se aproximaria da sugestão de Kittler de uma “expulsão do espírito 

das ciências humanas” e adotaria uma perspectiva, segundo os autores, mais funcionalista 

e cibernética dos processos comunicacionais. “Essa abordagem cibernética é reforçada 

pela forma como o pensador trabalha os conceitos envolvidos (transmissão, mensagem, 

símbolo)” (FELINTO;SANTAELLA; 2012: 55). 

 Sendo assim,  



48 
 

a comunicologia seria, antes, um saber que permite, a partir do ponto de vista 

da comunicação, conquistar um olhar sinóptico e aglutinante de todas elas, 

atravessando, assim, fronteiras disciplinares. Mas também era essa a pretensão 

fundamental da cibernética. Como ‘ciência da comunicação e do controle’, 

tanto dos seres vivos como das máquinas, ela almejava reunir todas as ciências. 

(...) Seu desenvolvimento implicava o surgimento de uma ‘nova linguagem 

universal’, capaz de romper as falsas dicotomias entre mente e matéria, 

humano e não humano, máquina e organismo (Bowker, 1993, p.117). A 

transmissão de mensagens, o equilíbrio dos sistemas, a consideração dos canais 

e dos códigos constituiam elementos centrais do pensamento cibernético. Além 

disso, o fim das antigas dicotomias significava uma radical reconfiguração da 

clássica oposição entre natureza e cultura – uma proposição que também 

constituía elemento central da comunicologia. Nessa última, a comunicação 

humana deveria ser “desideologizada” e entendida, pois, apenas como mais 

uma dentre as muitas diversas espécies de transmissão (de informação) 

presentes na natureza. O interessante aqui é a simultânea naturalização e 

desnaturalização dos processos comunicacionais simbólicos. Pois a tarefa da 

teoria da comunicação seria a de “investigar a comunicação humana como 

fenômeno natural com tendências antinaturais’ (2007,p.247). Isso porque a 

comunicação humana parece contrariar o segundo princípio da 

termodinâmica.” (FELINTO;SANTAELLA; 2012: 56) 

 

De que trata a comunicação humana a partir dessa perspectiva? Segundo os 

autores, a comunicologia de Flusser trataria de armazenar, processar e transmitir 

informação adquirida, resumindo a cultura nesses três procedimentos computacionais. E, 

assim, a ciência da comunicação se ocuparia de estudar esses processos que englobam, 

virtualmente, todo o universo da cultura. “Desse modo, ela poderá vir a ocupar a mesma 

posição que a teologia antes ocupava como rainha das ciências. Talvez ela venha 

constituir o domínio de uma nova fé-pré-religiosa” (FELINTO;SANTAELLA; 2012: 59). 

Os autores observam uma indecisão quanto ao lugar do homem na comunicologia. 

“Trata-se de um ser natural, do qual se deve extirpar a danosa fantasia do espírito, ou 

antes antinatural, agente consciente de uma luta de sentido contra a entropia” 

(FELINTO;SANTAELLA; 2012: 65), e esta indecisão, segundo os autores,  repete-se em 

sua reflexão sobre o aparato.  



49 
 

A reflexão de Flusser subsiste, pois, distendida numa tensão permanente entre 

o reconhecimento dos determinantes tecnológicos e a autonomia do agente 

humano; entre a defesa de uma necessária revisão do humanismo clássico e a 

convicção de que é interessante preservar certa singularidade do humano face 

às outras formas de vida deste planeta. (FELINTO;SANTAELLA; 2012: 65). 

 

A esta altura, os comentaristas salientam que é importante apontar que, para 

continuar no percurso que tenta nos levar à comunicologia, não podemos escapar dos 

objetos técnicos, aparatos, aparelhos, porque não é possível pensar a comunicologia sem 

ser na tensão permanente entre o reconhecimento dos determinantes tecnológicos e nova 

configuração do que poderia ser a autonomia do agente humano. Aqui, o conceito de 

aparelho propõe um debate do grau de importância do próprio aparelho nas relações 

funcionais e ontológicas que estabelecemos com ele, tanto como instrumento, quanto 

como modelo. Em consequência destacam que, para Flusser (2011b: 38), aparelhos são o 

conjunto de objetos produzidos, trazidos da natureza para o homem, que perfaz a cultura.  

 

2.6. Ficção filosófica: por que tem que ser assim e não assado? 

Outra pesquisa importante é a desenvolvida por Gustavo Bernardo10. Suas 

pesquisas sobre a obra de Vilém Flusser estão vinculadas ao ceticismo filosófico. Para 

ele, o pensamento do Flusser é atravessado por um exercício de suspensão do juízo que é 

tanto fenomenológico quanto cético, na linha do ceticismo clássico grego. Ele realizaria 

um exercício permanente de pensar sob uma perspectiva diferente daquela que ele mesmo 

e o seu interlocutor, o seu leitor, se encontram acostumados. Sua pretensão parece ser a 

de deslocar o leitor, deslocando antes ele mesmo, da zona de conforto, para forçá-lo a 

uma outra perspectiva. Foi este movimento que levou Bernardo ao estudo do ceticismo 

filosófico e a levantar a hipótese de que a própria ficção seria eminentemente cética. “De 

que toda ficção, mesmo quando escrita por um dogmático, por um ortodoxo, por um 

reacionário, ela acaba sendo, se tiver o mínimo de qualidade, basicamente cética, ou seja, 

suspensiva.” (BERNARDO; 2012: 01). 

 
10 Professor Associado da UERJ. Doutorado em Literatura Comparada pela UERJ e pós-doutorado na Faculdade de 

Filosofia da UFRM. Sua publicação sobre Vilém Flusser intitulado “A dúvida de Flusser” recebeu menção honrosa na 

categoria Teoria Literária no prêmio Jabuti., em 2003. É considerado um importante estudioso do Flusser no Brasil. 



50 
 

Para Bernardo, o fato de Flusser estar sempre em movimento e fora de sua pátria, 

sem chão e sem fundamento,  

o pensamento de Vilém Flusser parece atravessar várias áreas sem se fixar em 

nenhuma e sem permitir que nenhuma o fixe. Deste modo, gera-se a 

necessidade de chamar, para cada encontro desses, pessoas fora do ninho, até 

porque o próprio Flusser sempre esteve fora do ninho. (BERNARDO; 2012: 

02).  

 

Nesse sentido, a principal função da ficção seria  

a de nos perspectivizar, ou seja, a de nos tirar da nossa perspectiva habitual e 

nos oferecer uma outra. Toda ficção nos joga no campo de uma outra 

perspectiva, no campo da perspectiva do narrador ou do personagem. Ora, o 

pensamento de Vilém Flusser faz a mesma coisa, deslocando-nos da nossa 

perspectiva e forçando-nos a ver e pensar por outro ângulo. (BERNARDO; 

2012: 03) 

 

Bernardo cita que não à toa, Abraham Moles considerou Flusser o autor de uma 

espécie de ‘ficção filosófica’.  

Para ele,  

a ficção filosófica de Vilém Flusser já buscava dessacralizar a religião para 

sacralizar o cotidiano. (...) Flusser faz uma crítica muito forte às estruturas 

dogmáticas das religiões e das diferentes instituições religiosas, mas ao mesmo 

tempo busca reviver a reverência perante o mistério, o que inspira a sua ideia 

de tentar sacralizar o cotidiano. Seu esforço de sacralização do cotidiano não 

deixa de ser um modo de assumir o caráter de ficção de toda a realidade, pelo 

menos de toda a realidade que conhecemos. Ora, a ficção em sentido estrito, a 

ficção que se assume ficção, é um discurso sobre a realidade que ao mesmo 

tempo nega a realidade. A ficção parece perguntar sempre: por que tem que ser 

assim e não assado? (BERNARDO; 2012: 03) 

 

O espelho, segundo ele, é o que Flusser define como um ser que nega:  



51 
 

se pensarmos no espelho como uma coisa, podemos nos contentar com a 

definição ou do dicionário ou do vendedor de espelhos. Se, todavia, quisermos 

pensar filosoficamente, portanto como um ser, precisaremos defini-lo dessa 

maneira: como o ser que nega. O espelho reflete porque não nos deixa 

atravessá-lo, devolvendo-nos apenas uma imagem invertida e menor. 

(BERNARDO; 2004: 04) 

 

Em outro ensaio intitulado, “meu bem, você não entendeu nada”, trata do 

entendimento de Flusser da necessidade da dúvida para o pensamento. O título do ensaio 

seria como Flusser reagia. Segundo Bernardo, a expressão agressiva e irônica também 

significa ‘meu bem, eu também ainda não entendi nada’, porque, segundo ele, de fato nós 

não sabemos nada, já que nosso conhecimento seria construído por meio de ficções 

reguladoras que nos permitem agir “como se” soubéssemos. Logo, deveríamos retardar o 

entendimento o quanto possível, a fim de que seja possível pensar.  

Seria importante, então,  

levar a epoché fenomenológica até o seu limite, protegendo a dúvida e 

suspendendo o juízo pelo máximo de tempo. Em outras palavras: é preciso 

seguir o programa cartesiano da dúvida metódica contra o próprio Descartes, 

ou seja: é preciso compreender que o pensamento ou é sinônimo de dúvida, ou 

então não é pensamento. Faz-se necessário retomar o conhecido adágio 

cartesiano, mas na sua versão integral. O adágio completo reza que “dubito 

ergo sum, vel quod item est, cogito ergo sum” – “duvido, logo, existo, ou, o 

que significa o mesmo, penso, logo, existo. (BERNARDO; s/d: 01) 

 

Esse seria o estilo de Vilém:  

os pontos por onde ele segura o seu tapete imaginário são como pílulas 

efervescentes do assunto, como reflexemas formados ao sabor da 

argumentação, como projetos e projéteis de ideias que sempre demonstram o 

poder de remeter a universo mais amplo. Tais projetos e projéteis se mostram 

muito ágeis no discurso, prestando-se a construções retóricas estonteantes. 

(BERNARDO; s/d: 02). 

 



52 
 

Segundo Bernardo,  

porque todo discurso é forçosamente ficcional e não pode não sê-lo, mas ao 

mesmo tempo não pode assumir isso, mas ao mesmo tempo precisa fingir que 

diz a mais pura verdade científica e objetiva”. Assim, Flusser “nos obriga a 

pensar no caráter ficcional dos discursos usando um elemento do próprio 

discurso contra todos os discursos da certeza, portanto contra todos os 

discursos dogmáticos. Ele põe os dois pontos a meio de uma palavra para 

quebrá-la. (BERNARDO; s/d: 03). 

 

Assim, para o pesquisador,  

a filosofia de Vilém Flusser é uma ficção filosófica. Ora, com ficção não se 

concorda, da ficção não se discorda, porque, na ficção, apenas se embarca. Se 

na ficção strito sensu é preciso suspender a descrença para aproveitar a leitura, 

na ficção filosófica de Flusser é preciso suspender as nossas próprias crenças, 

para que possamos enxergar as novas perspectivas que se abrem. 

(BERNARDO; 2012: 04). 

 

Aqui é importante perceber que a própria comunicologia é posta em 

questionamento. Se a comunicologia é uma ciência, é também ficção científica. Está na 

ordem do “e se” e não da prova e da verdade. Por isso, pensá-la pode ser pô-la em dúvida, 

tendo em vista que a comunicação humana não pode ser apreendida e determinada.  

Nesse sentido, a posição de Bernardo sobre a obra de Flusser, é a de que a 

comunicação humana pode ser entendida como processo em fluxo, e a teoria da 

comunicação seria o locus dos nomes próprios que são chamados pela comunicologia. A 

comunicologia cria sistemas intelectuais, ficções, que podem ser capazes de colocar em 

jogo os elementos constitutivos da comunicação humana, permitindo, portanto, a dúvida 

e as possibilidades criadoras de comunicologias. 

Aqui o pesquisador se propõe a fazer uma análise a partir do ceticismo presente 

na obra de Flusser e lança reflexões sobre conceitos de dúvida e ficção, aproximando suas 

interpretações da teoria literária. Mais uma vez fica claro como Flusser torna-se, para os 

vários pesquisadores estudados, um álibi para a produção de comunicologias. E a hipótese 



53 
 

para que isso aconteça é a de que é possível jogar com os elementos constitutivos da 

comunicologia de Flusser. Desse modo, os pesquisadores de sua obra encontram um meio 

para combinar variáveis e construir uma rede teórica que se dirige para a produção de 

distintas comunicologias. 

Neste exercício, percebe-se diversas leituras e interpretações da obra de Vilém 

Flusser. Para Bernardo,  

o estilo flusseriano, por não ser feito de axiomas, sequer de proposições, 

encontra-se sempre aberto a interpretações, alterações, acréscimos e reduções. 

Essa descrição do seu método sugere um pensamento generoso, no sentido 

etimológico do termo: aquele que gera e engendra outros pensamentos. 

(BERNARDO; s/d: 03). 

 

 

Há outros livros, artigos, teses e dissertações que desenvolveram estudos que tem 

como referência a obra de Flusser e dialogam com ele a fim de desenvolver  investigações 

nas diversas áreas do conhecimento, que vão das artes, à literatura,  educação,  semiótica 

até a ciência e a filosofia, possibilitando olhares que suscitam novas interpretações dos 

temas, assim como dos conceitos desenvolvidos por Vilém Flusser.  

Percebe-se que Flusser monta sua comunicologia de forma entrópica e, por isso 

mesmo, passível de desmontagens e remontagens a partir de eixos conceituais como 

técnica (modelo científico), imagem técnica (códigos que modelam a realidade) ou pós-

história (desmonte da linearidade do tempo para organizar outros espaços de tempo). 

Esses eixos possibilitam a desmontagem e montagem de epistemologias que inventam 

novas comunicologias.  

Essa invenção é possível, porque estamos em um tempo-espaço que, porque 

estamos imersos na rede, nos possibilita olhar para ela. Mas nós somos os observadores 

e somos nós que construímos os pontos de contato. Após a leitura atenta dos 

comentadores e de suas construções epistemológicas a partir da obra de Flusser, observa-

se que a rede epistemológica sempre se propõe outra. E esta é uma característica do 



54 
 

pensamento de Flusser: a abertura de possibilidades de combinações e interpretações 

possíveis na montagem e desmontagem da comunicologia em jogo.  

Assim, cada comentarista constrói sua epistemologia a partir de Flusser. E é esse 

o movimento que Flusser parece propor aos seus leitores, quando escreve:  

Empenho-me em jogo de pergunta e resposta, em diálogo criativo: esse jogo é 

a estrutura do meu universo. Assumo-me jogador de jogo cuja estratégia é a de 

que todos os jogadores sejam vencedores: a cada lance o universo do jogo fica 

enriquecido, a cada lance as regras do jogo se modificam. Perco-me nesse jogo, 

perco-me nos outros e com os outros. (FLUSSER; 2008a: 149). 

 

No entanto, em alguns casos, os comentadores não parecem jogar com ele; não 

parecem duvidar do que ele propõe. Por vezes, acabam o jogo, acreditando que ganharam, 

quando talvez não tenham sido vencedores, pois esqueceram que o duvidoso se impõe e 

acreditam que a indeterminação e o acaso permanecem na aparente harmonia e ordem 

dos conhecimentos construídos. 

Muitas vezes, tomam seus conceitos como definitivos e os funcionalizam em suas 

áreas de pesquisa. A dúvida, às vezes, não parece ser um exercício. E entende-se que não 

é fácil duvidar quando as questões são aparentemente bem resolvidas como tendem a 

ocorrer com as boas questões. Trata-se de uma estratégia diabólica, pois semeia a dúvida 

e abala as certezas.  

Percebe-se que neste movimento, não existe uma leitura certa ou errada, boa ou 

má da obra de Flusser. Existem leituras possíveis de uma obra diversa e construída no 

fluxo do tempo e em diálogo. A partir da leitura dos comentaristas, encontra-se 

entendimentos múltiplos. Muitas vezes, as interpretações de um comentarista e de outro 

têm pontos de contato, outras vezes são quase opostas. Isto parece acontecer porque 

Flusser não fornece conceitos estáticos, mas modos de dizer e pensar, “modos de usar” 

com vetores cognitivos que ultrapassam os próprios conceitos que constrói. Isto permite 

que os comentadores e quem escreve esta tese joguem com ele em comunicação dialógica.  

Flusser parece nos guiar até nós mesmos e não até ele. Ao ler atentamente sua 

obra, percebe-se que ele permite (e parece desejar), caso queira-se, desconstruir aspectos 



55 
 

de nós mesmos para, num salto, enxergar para além do dado e abrir nossos olhos para 

além da razão. Como se dissesse: não acreditem no que escrevo. Duvidem. Usem os 

elementos que disponho aqui para jogarem comigo. Assim, podem descobrir e criar. 

  



56 
 

CAPÍTULO III – MONTAGEM/DESMONTAGEM 

 

Eu sou fluxo de pensamentos que duvidam.  

Vilém Flusser 

 

 

É no exercício diabólico da dúvida que se passa a jogar com Flusser. Um jogo 

duvidoso e em conversação. Trata-se de uma epistemologia da dúvida, um exercício de 

combinação e recombinação de variáveis e invariáveis no processo de comunicação. Para 

isso, jogamos com seus conceitos e com as possibilidades de combinações possíveis na 

remontagem da comunicologia em jogo.  

A comunicologia aqui é pensada como jogo, pois têm características comuns. 

Tanto o jogo como a comunicologia são atividades voluntárias, precisam contar com a 

disponibilidade dos jogadores, o que os fazem participantes do próprio domínio da 

liberdade de jogar.  Outra característica é que ambos tratam de um movimento motivado 

pela vida cotidiana. Por fim, existe neles um aspecto de limitação de tempo e espaço: 

joga-se até ser possível atingir algo que lhes é comum, certa meta, certo fim, certa 

comunicação. Enquanto o jogo decorre, tudo é movimento, fluxo. 

Além disso, tanto o jogo, como a comunicologia supõem código, regras, um 

sistema de ordem, entendendo-se ordem como a tensão permanente entre certeza e caos. 

Por isso, toda comunicologia tem suas regras e impõe um tipo de epistemologia. Ao 

pensar a comunicologia como jogo, poderíamos dizer que a função desta seria uma luta 

(jogo) para melhor coordenar alguma coisa. Essa “coisa” seria a comunicação. Isto, 

porque a comunicação está, por natureza, num ambiente instável. E a vida cotidiana pode 

lhe causar impactos externos (algo que interrompe o jogo ou quebre suas regras) ou 

internos (afrouxamento do espírito do jogo ou uma desilusão, um desencanto).  

Assim, a comunicologia é coisa que se submete à ordem do de tudo diferente e a 

comunicação é nome próprio. Para Flusser (2011c), o intelecto é uma tentativa de espelho, 

uma relação espelhada entre as palavras e as coisas. O intelecto é uma tentativa frustrada 

de ver. Nesse sentido, a comunicologia é uma tentativa de ver. Pensar implica não ver a 



57 
 

coisa, estar cego diante da coisa, pois estamos sempre tateando, sem possibilidade de 

certezas sobre a coisa que se tateia. A comunicologia seria um gesto tateante da 

comunicação, pois é indeterminada e falível. Seria a possibilidade de, pelo jogo, atingir 

uma desfuncionalização dos conceitos ou reinventá-los a partir de outras regras.  

Talvez por esta razão, Flusser afirma que a comunicação é a infraestrutura da 

cultura. Seria a comunicação em comunicando que teria a possibilidade de 

desfuncionalizar, por meio de jogos de linguagem, a cultura? Ou o contrário? 

A comunicologia seria palavra conversada, sempre duvidosa do duvidar, pois no 

momento em que ela não conversa ou não se põe em conversação, ela não estaria mais 

comunicando. Essa conversação deve ser feita compreendendo as multiplicidades, a 

diferença das diferenças, a informação que faz a diferença entre as palavras conversadas 

e, nesse confronto, suporia certa incapacidade de identificar ou nomear. A comunicologia 

faria eco daquilo que é em tudo diferente.  

Sendo assim, talvez seja equivocado perguntar: o que é comunicação? Já que esta 

pergunta não teria uma resposta precisa, tendo em vista que se não temos acesso à coisa, 

não temos como delimitar ou definir o que é, não temos acesso ao nome que a identifica. 

Entretanto, ao duvidar, poderíamos talvez encontrar a possibilidade de entendimento de 

como se dá a comunicação. Conseguiríamos entendê-la num jogo de linguagem. Nesse 

sentido, a comunicologia nos põe ante as questões que impossibilitam a delimitação ou 

definição da comunicação. Tendo em vista que a comunicação seria entrópica, seu fim é 

a morte e, ela não se propõe em jogos de linguagem. A comunicologia, entretanto, se 

propõe como conversação na/da comunicação e se apresenta como jogo de linguagem 

jogado na e para a construção da cultura. 

Se temos consciência que estamos em jogo, duvidar torna-se uma saída possível 

para recolocar as questões de novo em jogo, e mantermos em movimento a comunicação 

e, assim deliberadamente, construímos a cultura e o mundo, mudando as regras enquanto 

estamos em jogo. É a dúvida que permite a continuidade do jogo. Confiar na dúvida como 

possibilidade de manter o jogo em movimento e, assim, ir jogando enquanto se joga com 

o fluxo, com o tempo contínuo da vida. 

Assim, a comunicologia poderia ser entendida como esse jogar que vai se 

configurando e se reconfigurando permanentemente. Aqui, tenta-se ver o jogo 



58 
 

acontecendo. O que estaria por trás de cada carta ou conceito? Teria Flusser omitido 

alguma parcela ou carta do jogo? Tenta-se entender as estratégias desse jogo a partir da 

cabeça de quem joga, dentro do jogo e em se jogando. Será que imersos no jogo, seria 

possível entender como a comunicologia se faz comunicação? Como os conceitos 

apontados no primeiro capítulo postos em dúvida e em conversação poderiam ajudar a 

pensar a comunicação?  

Ao traçar um vetor na obra de Flusser, percebe-se que a dúvida é o que movimenta 

seu pensamento em sua trajetória. Este vetor desempenha um papel importante, já que 

seus componentes dependem do sistema de coordenadas usado para entender e produzir 

os conceitos. A dúvida é o vetor dos conceitos que constroem a comunicologia. 

Pensar a dúvida por meio de jogos de linguagem parece interessar a Flusser na 

construção da comunicologia, além de se tratar também de um posicionamento lúdico e 

político diante de uma “vida sem fundamento”, o que ressaltaria, em seu trabalho, a 

importância política e estratégica da necessidade de duvidar. Assim, ele poderia criar sua 

própria gramática e invertê-la, sobrepondo lógicas para propor, ao interlocutor, o seu 

jogo. Um jogo que duvida do próprio jogo e, assim, o constrói. 

Este contexto da dúvida aparece num primeiro momento quando Flusser duvida 

da realidade que enfrenta em Praga e a cidade passa a ser um “carnaval da morte e do 

inferno” (FLUSSER; 2007a: 33). 

Praga, isto que é a realidade, e como pode desaparecer a realidade? Os nazistas 

que se aproximavam e os chineses que se concentram no além do horizonte, 

isto é que é fantasia. Diante da realidade eterna dos muros de Praga se dissolvia 

tal fantasma. Praga é eterna: se ela desaparecesse, desapareceria tudo. (...) Pois 

tudo desapareceu. (...) A realidade caía aos pedaços, e aos pedaços ficou 

engolida. (FLUSSER; 2007a: 28-29). 

 

O contexto de Segunda Guerra e o nazismo parecem ter sido geradores de questões 

profundas na vida e na obra de Flusser. Afinal, como era viver diante de tal realidade que 

desaparecia? 

A aceitação da realidade passava a ser o problema. Tudo (família, amigos, 

faculdade, filosofia, arte, planos para o futuro) devia ser aceito como ilusão, e 



59 
 

a realidade era o fato da morte violenta iminente: tarefa ontológica que 

ameaçava ultrapassar até as forças de um jovem. (FLUSSER; 2007a: 29) 

 

Diante de tal realidade, Flusser foge para a Inglaterra e depois migra para o Brasil. 

Era necessário sobreviver e projetar uma vida sem fundamento. 

Que foi a gente própria que se arrancou do seu fundamento (dos fornos) ao ter 

fugido, e que, com razão (?) o abismo sem fundo era o único futuro possível? 

Doravante a vida passou a ser diabolicamente sagrada. (...) A falta de 

fundamento tinha se iniciado. (FLUSSER; 2007a: p. 32). 

 

A comunicologia está vinculada a essa ausência de fundamento, que instaura a 

dúvida diabólica. 

E aí veio uma sensação de todo inesperada. A sensação de libertação 

vertiginosa. Doravante não se pertencia mais a ninguém e a lugar nenhum, era-

se independente. Tudo isto, a cidade e seus habitantes, não passava de teatro 

de fantoches. A gente olhava tudo isto de cima. E tal visão abria horizontes de 

um céu infinito. Doravante tudo era possível. E para dentro de tal possibilidade 

sem limite a gente se precipitava, de coração sangrento, mas espírito aberto. 

(FLUSSER; 2007a: 33). 

 

Em sua obra, Flusser usa a palavra absurdo constantemente. Ela flutua de 

significado: significa “sem raiz”, ou “sem significado”, ou ainda, “sem base razoável”, 

mas sempre aponta para a ausência de fundamento que teria o nada por horizonte. Nessa 

movimentação sem significado, parece restar a dúvida como possibilidade de projetar 

uma vida sem fundamento. Como teria sido possível pensar diante desta consciência? 

Só foi possível porque se baseava sobre o jogo mais fundamental do amor e do 

suicídio: brincava-se sempre com a ideia de matar-se. E o brincar com o 

suicídio proporciona a liberdade diabólica do jogo entre os tempos e com os 

tempos. (FLUSSER; 2007a: 41). 

 



60 
 

Para não morrer, foi necessário pensar. Mas de que maneira? 

Existe método para deixar de pensar, para poder viver novamente? Método 

para não pensar em suicídio, por exemplo? A própria formulação da pergunta 

já era superação de Wittigenstein e Kafka. Porque tornou-se claro que é 

possível, em tese, separar o pensar do viver, e assumir essa distância perante o 

próprio pensamento. Reificar, coisificar os próprios pensamentos. Não ser 

objeto dos próprios pensamentos, mas seu sujeito. Viver poderia significar: ser 

sujeito dos próprios pensamentos. Pensar sem engajar-se nos pensamentos. 

Prova de que a gente tinha perdido o fundamento de maneira bem mais radical 

que Wittigenstein e Kafka (não se tinha, na época, conhecimento nem  de 

Camus nem do passo para trás de Heidegger, de maneira que a descoberta da 

distância era tida por descoberta isolada). Eis o problema: como distanciar-me 

dos próprios pensamentos, e viver, por assim dizer, do outro lado deles? 

(FLUSSER; 2007a: 48-49). 

 

Nesse sentido, a dúvida passa a envolver a linguagem, necessariamente, e a 

colocará frente a frente ao universo do pensamento e ao universo das ideias, portanto, 

língua e linguagem estão em conversação. Quanto à língua, essa é para Flusser o motor 

da realidade. No entanto, a certa altura o autor duvida disto. A dúvida parece surgir 

quando o autor reflete sobre como o homem inicia o movimento de escalada da abstração. 

E pergunta: “o que eu fiz tirando a pedra do mundo?” (FLUSSER; 2014: 115). Uma outra 

pergunta aparece e vem antes: o que incentivou o homem a tirar a pedra do mundo? 

Algo incitava os homens sempre a querer ver além do início, a conquistar os 

céus com os seus instrumentos, ou pelo menos com o seu espírito, e a libertar-

se da terra no sentido literal, ou pelo menos figurativo. (...) O diabo nunca se 

satisfez com essas três algemas. A nossa imaginação se recusa a nos desenhar 

a situação hipotética na qual os três limites estariam liquidados pelo esforço 

humano inspirado pelo diabo. (FLUSSER; 2008b: 32).  

 

 Essas três algemas são as três dimensões de tempo e espaço.  

O início é dimensão zero, portanto nada, o fim é o peso zero, portanto nada, e 

o estágio intermediário é a fantasmagoria do diabo. Mas do ponto de vista do 

diabólico será diferente a interpretação do mito. Para o diabo trata-se de uma 



61 
 

história maravilhosa que narra o surgir da realidade. Conta como surgem as 

coisas a partir do nada. (FLUSSER; 2008b: 35). 

 

 Retomamos a pergunta: “o que eu fiz tirando a pedra do mundo?” (FLUSSER; 

2014: 115).  

Eu a extraí, retirei, produzi, de pro-ducere. Há outra palavra para “extrair”, a 

saber, “ab-strair”. Essa pedra é uma abstração. Não faz mais parte do mundo 

da vida. Essa pedra que aquele animal deitado certa vez captou é uma 

abstração. Eu extraí o ato de dirigir-se, retirei o futuro. Agora ela é 

tridimensional, não mais quadridimensional. É um volume, um corpo. Corpo 

significa cadáver. (FLUSSER; 2014: 115). 

 

E qual o impacto desta abstração? Ao extrair a pedra do mundo, cria-se uma 

cultura material em que “a mão preparou o mundo no decorrer de dois milhões de anos”. 

(FLUSSER; 2014: 114). O homem apalpa a pedra, capta e concebe.  

O conceito de pedra é mais ou menos esférico. Eu concebi a pedra como uma 

forma esférica. Com isso, eu a captei: concipere, de capere. Tenho um conceito 

da pedra. Isso é uma informação adquirida. Agora tomo a pedra. Tiro a pedra 

do mundo. Eu a subtraio. Eu a retiro de lá. Ela não faz parte do mundo da vida, 

pois eu a tenho entre minhas mãos. O mundo da vida é algo que se dirige a 

mim (mich angeht). Consiste só de futuros. O mundo da vida consiste apenas 

em advir (Ankommen), apenas em dirigir-se (Angehen). Estou no meio, e de 

todos os lados o mundo dirige a mim; de todos os lados vem o futuro (Zu-

kunft), ad-venire. O mundo é uma aventure, uma adventure. (FLUSSER; 2014: 

114-115). 

 

 Ao retirar a pedra do mundo e coloca-la em uma tridimensionalidade, dá-lhe um 

corpo, a transformaria em outra coisa?  O que implica essa perda de dimensão 

bidimensional para o humano e pelo homem desenhada? A pedra nesse momento torna-

se objeto. 

Objeto significa “algo que foi lançado contra mim”, ob-icere, de iacere. Eu 

caí, a pedra foi jogada. Em grego se diz ob-iectum (pró-blema). A pedra é um 



62 
 

problema. Isso pode ser traduzido para o alemão de duas formas. A pedra é 

entendida como um ob-jeto (Gegen-stand) ou como um obs-táculo (Wider-

stand). Em resumo, retirei um objeto do mundo da vida. Agora estou rodeado 

de muitos objetos. Esse mundo objetivo me obstrui o caminho para o mundo 

da vida. Estou cercado por um mundo objetivo. Estou sub-metido a esse mundo 

subjetivo, sou sub-misso a ele. Estou condicionado objetivamente pelo mundo 

objetivo. Só há coisas, esses objetos, só condições. Sou um submisso. Em 

latim, isso se chama sub-ject. Sou subjetivo aí, em um mundo objetivo, e estou 

alienado do mundo da vida. (FLUSSER; 2014: 116). 

 

Porém, ao abstrair, o homem torna-se sujeito diante do objeto e parece não estar 

condicionado ao mundo objetivo que ele mesmo cria. No entanto, agora ele é um sujeito 

que dominou o objeto. Solucionou o problema. Na medida em que ele deu certo emprego 

ao objeto, ele tornou o mundo um domínio do homem. Porém e ao mesmo tempo, ele 

próprio se tornou natureza ao dar emprego ao objeto.  

Porque o homem insistiu em abstrair, extrair as coisas do mundo da vida, se ao 

fazer esse gesto torna-se submisso aos objetos e alienado do mundo da vida? Talvez pra 

“nos fazer esquecer o mundo da ‘primeira natureza’” (FLUSSER; 2007b: 90)?  

Estamos separados do reino animal por abismo intelectual intransponível. (...) 

O contato genuinamente intelectual, o linguístico, é-nos vedado. Como seres 

articulados somos seres isolados da vida, e a conversação humana é uma 

realidade que paira sobre a vida sem jamais fundir-se com ela. A vida é um dos 

temas da conversação, quiçá seu único tema, mas por ser tema, é ela externa à 

conversação, ontologicamente. (FLUSSER; 2008b: 70-71). 

 

E como viver condicionados aos objetos e isolados do mundo da vida? 

Comunicando-se? “A comunicação humana é um processo artificial. Baseia-se em 

artifícios, descobertas, ferramentas e instrumentos” (FLUSSER; 2007b: 89), portanto 

abstrações. Subtrair uma dimensão do mundo da vida possibilita ao homem a criação de 

um mundo objetivo em que a comunicação passa a ser a geradora de cultura material, 

tridimensional, porém e paradoxalmente, essa subtração implica tensão a relação sujeito 

– objeto. “A história da cultura começa com o armazenamento de informações adquiridas 

em partes do mundo da vida que são transformadas em objetos” (FLUSSER; 2014: 121). 



63 
 

Graças à abstração de objetos destinada a emprega-los como memórias, os 

homens não só ainda insistem – decerto não como se fôssemos macacos -, mas 

também existem. Em nós há uma cisão. Somos dentro e fora. Os objetos que 

empregamos como apoios de memórias contra-atacam repercutindo em nós. 

Nós nos objetivamos. Isso leva a novas aquisições de informação. Cito Rilke, 

provavelmente de forma errada: “Estamos sempre em frente ao outro, e sempre 

estamos nos despedindo”. A cultura material é o armazenamento de 

informações adquiridas em objetos. É um processo extraordinariamente 

questionável, porque pressupõe uma abstração do mundo em que se vive e, 

consequentemente, um estranhamento do ser humano para o mundo da vida. 

(FLUSSER; 2014: 121-122). 

 

Nesse sentido,  

A comunicação humana é artifício cuja intenção é nos fazer esquecer a brutal 

falta de sentido de uma vida condenada à morte. Sob a perspectiva da 

“natureza”, o homem é um animal solitário que sabe que vai morrer e que na 

hora de sua morte está sozinho. Cada um tem de morrer sozinho por si mesmo. 

E, potencialmente, cada hora é a hora da morte. Sem dúvida não é possível 

viver com esse conhecimento da solidão fundamental e sem sentido. 

(FLUSSER; 2007b: 90-91). 

 

 Agora é evidente o movimento dominador da endogenia: abruptamente salta-se 

para o segundo gesto abstraidor: imaginar/obstruir.  

Deparo-me com os objetos e quero superá-los. O que hei de fazer? Subo uma 

montanha e posso olhar de cima. Uma descrição mais exata do que acontece 

seria: continuo me retirando na subjetividade. Sou sujeito de objetos. (...) 

Consigo continuar me retraindo na subjetividade e olhar para o mundo todo a 

partir dessa subjetividade ampliada, abstraída. De repente, vejo todo o mundo 

objetivo diante de mim. Ganhei algo que em alemão se chama Weltanschauung 

(cosmovisão). 

Essa subjetividade não é um lugar, é um não-lugar. Não-lugar em grego é 

chamado de utopia. Retraí-me nesse lugar utópico. (...) Desta distância, meus 

braços não são suficientemente longos para pegar objetos. Desta nova 

distância, o mundo não é mais apreensível com as mãos, não é mais mani-festo. 

Eu o vejo apenas com os olhos. Ele é apenas aparente, fenomenal. Ele só 



64 
 

aparece. Os objetos são mais objetivos, mas fenomenais. (...) Minha visão é 

fugaz. Mal fecho os olhos, ela já se foi. Ela depende do meu ponto de vista. 

Ela é subjetiva. Tenho uma cosmovisão subjetiva, fugaz. Mas então para que 

eu saí de lá? Para que eu possa me orientar no mundo e, possivelmente, 

também, os outros. (FLUSSER; 2014: 124-125). 

  

Como o homem fixa sua visão e como a partir dela se comunica?  O homem 

codifica a sua cosmovisão. Constrói imagens: “rastejar para dentro de si mesmo, de lá 

olha para fora, fixa o que foi avistado, usar uma parede de pedra como apoio da memória 

e, assim, fixar o avistado, para que outros possam decifrá-lo” (FLUSSER; 2014: 125). 

Este gesto Flusser chama de imaginação. 

 Estas imagens são mapas que orientam o homem no mundo objetivo. “As imagens 

representam (vorstellen) os objetos, e assim, elas se apresentam à frente (stellen sich vor) 

dos objetos” (FLUSSER; 2014: 126-127).  Com esse movimento, o produtor de imagens 

penetra e subtrai a dúvida quanto à realidade do mundo objetivo. Para Flusser, é aí que as 

imagens contra-atacam.  

Tal ato invertido contra a tendência das mãos é de tal complexidade que 

provoca no produtor de imagens nível de consciência novo: o nível 

“imaginativo”. (...) A tensão do processo imaginativo, do qual o produtor de 

imagens é portador, faz com que a visão das superfícies daquelas imagens as 

transforme em símbolo e depois as fixe sobre outras superfícies – ora, isso é 

demasiado complexo para poder ser elucidado. Devemos nos contentar com a 

elucidação do input e do output da imaginação, deixando a própria imaginação 

como “caixa preta”. (FLUSSER; 2008a: 20). 

 

 Como input.  toda imagem contribui para que a mundivisão da sociedade se altere 

e, como output, são modelos para futura experiência, para a valoração, para o 

conhecimento e para a ação da sociedade. “Com toda imagem nova o universo imaginário 

da sociedade é transformado, e o poder da imaginação faz com que a rigidez da 

circunstância, anterior à produção de imagens, seja substituída por fluidez e 

maleabilidade” (FLUSSER; 2008a: 21).  



65 
 

 Para Flusser (2014), produzir imagens novas para os produtores de imagens 

desprovidos de consciência histórica significava enriquecer o código simbólico que as 

nutria; tratava-se de transmitir o código mágico-mítico do qual participavam: O que 

são imagens? O que comunicam? Como elas impactam a cultura? Para Flusser, imagens 

são o “resultado do esforço de se abstrair duas das quatro dimensões espácio-temporais, 

para que se conservem apenas as dimensões do plano” (FLUSSER; 2011b: 21). Assim 

como  

São códigos que traduzem eventos em situações, processos em cenas. (...) Elas 

substituem eventos por cenas. E tal poder mágico, inerente à estruturação plana 

da imagem, domina a dialética interna da imagem, própria a toda mediação, e 

nela se manifesta de forma incomparável.  

Imagens são mediações entre homem e mundo. (...) Seu propósito é serem 

mapas do mundo, mas passam a ser biombos. Não mais decifra as cenas da 

imagem como significados do mundo, mas o próprio mundo vai sendo 

vivenciado como conjunto de cenas. (FLUSSER; 2011b: 23).  

 

 Seria possível restituir as dimensões abstraídas da imagem? Para Flusser, quem 

quiser restituir as dimensões abstraídas da imagem deve permitir à sua vista vaguear pela 

superfície da imagem, num movimento que ele chama de scanne.  

Na superfície da imagem, a informação é sincrônica. Está colocada diante de 

mim como se estivesse em um prato. Decodificando-a, transformo essa 

informação sincrônica em diacrônica. Divido a simultaneidade em uma 

sucessão. Movimento meus olhos sob a superfície da imagem. Na verdade, eu 

deveria seguir a intenção do pintor. Deveria scanear como o pintor desenhou 

as linhas, as formas da informação. Estranhamente, tenho a capacidade de 

decodificar segundo minha própria intenção. Consigo fazer as duas coisas: 

seguir a intenção do pintor e a minha. Chega-se a uma síntese das intenções, a 

uma interpretação (FLUSSER; 2014: 127). 

 

 Ou em outras palavras: 

Vaguear pela superfície da imagem é chamado scanning. O traçado do 

scanning segue a estrutura da imagem, mas também impulsos no íntimo 



66 
 

do observador. O significado decifrado por esse método será, pois, 

resultado de síntese entre duas “intencionalidades”: a do emissor e do 

receptor.  Imagens não são conjuntos de símbolos com significados 

inequívocos, como são as cifras: não são “denotativas”. Imagens 

oferecem aos seus receptores um espaço interpretativo: símbolos 

“conotativos”. (FLUSSER; 2011b: 22). 

 

 Nesse contexto, as imagens tradicionais engendram cultura? “A imagem é um 

armazenador material de informações” (FLUSSER; 2014: 127). Engendra uma cultura 

num tempo cíclico. O tempo circula no espaço e ordena as coisas. O tempo circular não 

dá lugar à causalidade. Mas no contra-ataque das imagens, o vetor de significado vira 

para o outro lado. “Em vez de reconhecer o mundo na imagem, começo a reconhecer a 

imagem no mundo. Em vez de me orientar no mundo objetivo com ajuda da imagem, 

começo a me orientar na imagem com a ajuda do mundo objetivo. (...) Essa virada tem 

nome na história”. (FLUSSER; 2014: 129). 

A cultura material e, particularmente, a cultura da imagem tornam-se 

cada vez mais mágicas. A vida é apenas um ritual de magia. Tudo se 

desenrola na imagem. As imagens dissimulam o mundo 

completamente. Só vejo imagens. O mundo oral se torna cada vez mais 

mítico. Então irrompe uma nova consciência, antimágica e antimítica. 

Isso vem a acontecer porque as culturas oral e material são sintetizadas 

na forma de cultura escrita histórica. (FLUSSER; 2014: 130). 

  

Aqui outro salto se faz necessário. Adentremos a história e sua linearidade. 

O cosmos deixa de ser concebido circularmente, e passa a ser concebido 

vetorialmente. O mundo não é, mas o mundo tende. Não é uma realidade, mas 

uma realização progressiva. O fenômeno kantiano, esse elemento do qual o 

mundo se compõe, não é um algo. O fenômeno é um como e que se realiza um 

algo. E o algo que fundamenta o como e que se realiza no como é doravante 

eliminado da conversação do ocidente. A ingenuidade de querer conhecer a 

realidade é definitivamente ultrapassada, já que o termo “realidade” é revelado 

como isento de significado. O campo do conhecimento é a realização, o 



67 
 

processo. E o processo é um vetor, uma flecha, uma linha reta. (FLUSSER; 

2017: 218-279). 

 

Se as imagens começam a obstruir o caminho, o que fazer? Dilacera-se as 

imagens? O que fazer e por que fazer? 

Para enumerar o conteúdo da imagem, para contar (er-zählen). Uma palavra 

antiga inglesa para contar (zällen) é tell. Um bancário que faz um pagamento 

é um teller. To tell the image surface, to transform the image into a tale11. Das 

imagens surgem contos. (Er-zählungen), signos enumerados. Aquele que faz 

imagens transforma-se de imaginativo em contador. Ele tenta contar as 

histórias de forma cada vez melhor. (...) Estamos presenciando o nascimento 

da História. Línguas, como diz Umberto Eco, são obras abertas, opere aperte. 

(FLUSSER; 2014: 135). 

 

 A História começa com a invenção da escrita linear.  

Sua intenção é criar uma consciência livre de todos os mitos e toda a magia, 

que pensa e age, que age historicamente – a consciência histórica, política. 

Poder-se-ia crer que isso é muito simples. As letras formam linhas, as linhas 

formam textos, e esses textos avançam contra as imagens. (...) O progresso 

acredita superar a morte. (FLUSSER; 2014: 135). 

 

E as imagens nesse processo linear? Elas somem? São esquecidas? Segundo 

Flusser (2014: 136), “as imagens são traiçoeiras. Na medida em que as imagens são 

contadas pelos textos, elas se infiltram nos textos. Começam a ilustrar textos”. Há algo 

na imaginação que penetra o pensamento conceitual? 

Porém, os textos se carregam cada vez mais de imagens, o pensamento histórico 

torna-se cada vez mais imaginativo. Porém acontece também o contrário, de modo que as 

imagens se carregam também com história quando entram nos textos. As imagens 

tornam-se cada vez mais históricas e surge uma história das imagens. A dialética texto-

 
11 “Contar como é a superfície de uma imagem, transformar a imagem em um conto”. 



68 
 

imagem é um pensamento imaginativo progressivo na história e um pensamento 

conceitual progressivo na imagem. (FLUSSER; 2014: 137). Esse sentido de evolução 

como progresso encontra-se com a técnica? 

A técnica é ambivalente e contra-ataca mais uma vez. “A invenção de Gutemberg 

não consiste na possibilidade de fundir as letras em metal, coloca-las em uma prensa e 

então reproduzir textos por meio dela. A descoberta revolucionária de Gutemberg é que 

as letras são tipos e que escrever significa tipografar.” (FLUSSER; 2014: 140). 

Graças a Gutemberg, os livros perderam seu valor, não só porque havia muitos 

deles, mas porque se descobriu algo inaudito: que o valor do livro não está no 

material, não está no objeto, mas na informação que ele contém. Nesse ponto, 

na verdade, a consciência histórica deve ter cessado. Se compreendermos isso, 

deixamos para trás a sociedade industrial, todas as ideologias históricas, todas 

as convicções políticas. Penetramos na sociedade informática. A impressão do 

livro antecipa a Revolução Industrial e a pós-Industrial. (FLUSSER; 2014: 

141). 

 

 Para Flusser (2014), Gutemberg possibilitou a ciência moderna, pois “o 

Renascimento é o nascimento da ciência moderna graças à invenção da impressão”. 

(FLUSSER; 2014: 142). Com o surgimento da ciência e da técnica, os cidadãos 

começaram a aplicar seu conhecimento. Agora a relação não é mais homem-ferramenta, 

porque, agora, o homem trabalha em função da máquina e para ela. 

Nesse momento, talvez seja necessário fazer um percurso “Linha e Superfície”, 

que Flusser faz em um dos textos do livro “O mundo Codificado” (2007b), para 

compreender suas dúvidas. Para Flusser, estava claro que as linhas representavam o 

mundo tridimensional, mas como? 

Sabemos que a cartesiana é decisiva para a civilização moderna: ela afirma, 

resumidamente, que as linhas são discursos de pontos, e que cada ponto é um 

símbolo de algo que existe lá fora do mundo (um “conceito”). As linhas, 

portanto, representam o mundo ao projetá-lo em uma série de sucessões. Desse 

modo, o mundo é representado por linhas, na forma de um processo. O 

pensamento ocidental é “histórico” no sentido de que concebe o mundo em 

linhas, ou seja, como um processo. (FLUSSER; 2007b: 102).  



69 
 

E qual seria a diferença entre as linhas e as superfícies na representação do 

mundo? O que significa essas superfícies? “Mas como elas o representam? Será que são 

adequadas para o mundo? E, caso afirmativo, como? Será que elas representam o 

“mesmo” mundo que as linhas escritas?” (FLUSSER; 2007b: 102). Essas inquietações 

demonstram que Flusser parece duvidar sobre o papel do texto e o impacto que essas 

imagens, produzidas por aparelhos, estavam alcançando na configuração de uma outra 

forma de pensar. Para Flusser (2007b: 103), “não se trata mais do problema da adequação 

do pensamento à coisa, mas do pensamento expresso em superfícies à coisa, de um lado, 

e do pensamento expresso em linhas, de outro”. 

 A questão que ele se coloca é: “qual a diferença entre ler linhas e ler uma 

pintura?” (FLUSSER; 2007b: 104). A diferença que parece se colocar entre ler linhas e 

ler pinturas é que “uma almeja chegar a algum lugar e a outra já está lá, mas pode mostrar 

como lá chegou. A diferença é de tempo, e envolve o presente, o passado e o futuro”. 

(FLUSSER; 2007b: 105). Serão o mesmo tempo? Ou os tempos de leitura são diferentes 

e tem suas particularidades? 

Se denominarmos o tempo envolvido na leitura de linhas escritas de “tempo 

histórico”, devemos designar o tempo envolvido na leitura de quadros com um nome 

diferente. Porque “história” significa tentar chegar a algum lugar, mas ao observarmos 

pinturas não necessitamos ir a lugar algum.  

Aqui Flusser, ao tratar de superfície, não distingue imagem de imagem técnica. 

Ambas são superfícies. Ele distingue a imagem e o fenômeno filme pois, para ele, o 

fenômeno filme parece acoplar um terceiro em relação ao tempo.  

O modo como lemos os filmes pode ser mais bem descrito quando tentamos 

enumerar os vários níveis de tempo em que a leitura acontece. Há o tempo 

linear, em que os fotogramas das cenas se seguem uns aos outros. Há o tempo 

determinado para o movimento de cada fotograma. E também há o tempo que 

gastamos para captar cada imagem (que, apesar de mais curto, é similar ao 

tempo envolvido na leitura das pinturas). Há também o tempo referente à 

história que o filme está contando. E provavelmente existem outros níveis 

temporais ainda mais complexos. (FLUSSER; 2007b: 107). 

 



70 
 

Nas superfícies, não só o tempo é distinto, como também, o modo de lê-los.  O 

observador tenta estabelecer relações temporais entre os elementos da imagem. O 

movimento do olhar é circular.  

Assim, “antes” se torna “depois”, e o “depois” se torna “antes”. O tempo 

projetado pelo olhar sobre a imagem é o do eterno retorno. (...) Desse modo, o 

olhar vai estabelecendo relações significativas. (...) Tempo diferente do linear, 

o qual estabelece relações causais entre eventos. (...) O significado das imagens 

é o contexto mágico das relações reversíveis. (FLUSSER; 2011b: 22-23). 

 

A cada momento surgem novas superfícies de articulação do pensamento (filme, 

TV, internet, etc.).  

Eles impõem ao pensamento uma estrutura radicalmente nova, uma vez que 

representam o mundo por meio de imagens em movimento. Isto estabelece um 

novo estar no mundo pós-histórico para aqueles que produzem e usufruem 

desses novos meios. De certa forma pode-se dizer que esses novos canais 

incorporam as linhas escritas na tela, elevando o tempo histórico linear das 

linhas escritas ao nível de superfície. (FLUSSER; 2007b: 110) 

  

E o que isto significa para a cultura? 

Isso representa uma mudança radical no ambiente, nos padrões de 

comportamento e em toda a estrutura de nossa civilização. Essa mudança na 

estrutura de nosso pensamento é um aspecto importante da crise atual. 

(FLUSSER; 2007b: 110-111). 

 

O amplo desenvolvimento da ciência e da técnica gerou certa funcionalização do 

mundo. E isto transformou a forma de pensar e reconfigurar a realidade.  

A transformação do círculo em flecha, modifica a estrutura do mundo e do 

pensamento, e a fórmula barroca “(=)” não mais se aplica. O homem não se 

encontra mais no oposto ao mundo e adequar-se a ele pela geometria analítica, 

pela adequação de conceitos a pontos. Agora o homem passa a ser o lugar para 

o qual o mundo tende para adequar-se à sua estrutura. A estrutura, que estava 



71 
 

até agora no mundo, passa a localizar-se no homem. (FLUSSER; 2017: 281-

282). 

 

 Tendo em vista que a estrutura não é mais o mundo, não se poderia mais duvidar 

dele. Isto gera um problema. A que (ou a quem) lançar questões? Para Flusser, as questões 

se deslocam para o próprio homem e para a modalidade de língua que ele mesmo criou, 

a língua discursiva. Ele passa a ser o assunto do discurso e, assim, o duvidado. 

O homem, este ser duvidoso, como ponta da flecha de um mundo meramente 

virtual, e que realiza essa mera virtualidade ao adaptá-la à sua própria estrutura. 

(...). Nessa situação perguntas que demandam o ser passam a carecer de 

significado. A ciência não é uma pesquisa do ser, mas um método de realizar 

virtualidade. (...) Não se deve mais perguntar se é real aquilo que a ciência 

trata, e se a ciência é verdadeira na medida em que espelha esse algo. Mas 

deve-se perguntar se a ciência realiza nos seus enunciados parcelas crescentes 

do conversável, e se é verdadeira na medida em que torna manipulável essas 

parcelas. (FLUSSER; 2017: 284). 

 

 A estrutura humana passa a ser imposta à natureza e de forma deliberada e 

progressiva vai sendo adequada ao homem. “E esse método de realização se chamará 

‘tecnologia’” (FLUSSER; 2017: 285). É na Era Moderna que a ciência passa a tomar o 

lugar da religião e se torna protagonista e autoridade. Nesse cenário, o aspecto técnico 

passa a ser um dos responsáveis pelo fato de que nossos pensamentos, vivências e desejos 

se inserem na estrutura da ciência, mas, nesse momento, a técnica é posta em dúvida: 

Aliás, como supor que os enunciados da ciência, estruturados 

matematicamente e logicamente, (portanto em códigos altamente “artificiais”) 

possam articular algo que não seja proveniente dessa própria estrutura, (“a 

priori” kantiano)? Como esperar que a ciência possa “descobrir” no fundo da 

natureza algo que não tenha sido posto lá previamente pela ciência própria? 

(FLUSSER; s/d: 02). 

 

 Há uma inversão da relação entre ciência e técnica, que é também um jogo entre 

saber e poder. No Renascimento, a ciência visava um saber. “Para saber, fazia-se ciência, 



72 
 

e para fazer, feitiço”. (FLUSSER; s/d: 02). Na Era Moderna, a ciência parece não visar 

um saber, mas o poder por meio da técnica. 

Originalmente o admirável era a ciência: era tida método de alcançar 

conhecimento verdadeiro quanto à natureza. A técnica não passava de uma 

aplicação de tal conhecimento, e prova de sua veracidade. Era milagrosa em 

segundo grau. Atualmente o admirável é precisamente a técnica: funciona 

embora os enunciados da ciência que lhes servem de base não possam ser tidos 

por “verdadeiros” no sentido originalmente pretendido. (FLUSSER; s/d: 01). 

 

Com o avanço da tecnociência estimula-se uma modificação no que se entende 

por ciência e altera-se a prática científica. Provoca uma mudança na maneira como se 

entende a natureza e a fronteira entre o natural e o artificial ficam tênues. Essa mudança 

gera a possibilidade de uma outra epistemologia: que é conhecer? Exige-se uma outra 

ética: como devemos agir? Como conhecer? Não sendo neutro, nem muito menos movido 

por instrumentos e métodos, o olhar do observador deixa claro que não há neutralidade 

científica, mas interesses e valores envolvidos em projetos científicos, a fim de chegar a 

uma proposição da realidade. E, assim, as próprias ciências começam a criar o abismo. 

Pois o que a ciência parece visar é o poder alcançado por meio da técnica. “Para 

fazer, faz-se ciência, e para saber, cogita-se inclusive da análise da magia”. (FLUSSER; 

s/d: 02). Para Flusser, é o milagre da técnica que se torna objeto de fé. E o que 

caracterizaria a nossa fé é a linearidade. Continuamos a acreditar que o mundo flui do 

passado para o futuro e que pode ser calculado de forma clara e distinta. O discurso 

científico é matemática e logicamente estruturado, assim como é o que estrutura essa fé.  

Porém, 

Continua aberta a questão teórica, “como pode funcionar a técnica, embora a 

ciência não possa captar a coisa?” e continua aberta a questão prática, “que 

fazer senão mais técnica para resolver os problemas que a técnica colocou a 

nossa frente?” (FLUSSER; s/d: 03). 

 

 Como romper com a técnica como argumento? 



73 
 

O milagre da técnica obstrui atualmente a visão do “novo”, porque é utilizado 

como argumento, aparentemente progressista, mas efetivamente reacionário, 

em prol da continuação do progresso na direção da realização de um projeto 

esvaziado. (FLUSSER; s/d: 04). 

 

Para Flusser, a crise da ciência irrompe quando ela começa a revelar, 

experimentalmente, que o ideal do conhecimento objetivo não é apenas insustentável, 

mas metodologicamente indesejável; quando revela que a ciência não pode, nem deve, 

resultar em métodos que permitam a manipulação do mundo de fora. Se externo, esse 

mundo é e deve ser uma busca de métodos de mudar o mundo e o próprio homem imerso 

no mundo, se interno revela que a ciência não é disciplina de um sujeito para-divino, mas 

atividade humana. Por esta razão, não se pode mais desejar o que era desejado na Era 

Moderna: conhecimento objetivo progressivo e manipulação progressiva do mundo por 

um sujeito desengajado.  

Nesse sentido, podemos aproximar o conceito de tecnicidade de Gilbert Simondon 

(2007) da dúvida que Flusser coloca sobre a técnica. Simondon opõe-se à funcionalização 

da técnica, algo que Flusser também parece fazer quando duvida:  

Existe algo viviente em um conjunto técnico, y la función integradora de la 

vida sólo puede ser assegurada por seres humano; el ser humano tiene la 

capacidade de compreender el funcionamiento de la máquina, por uma parte, 

y de vivir, por la otra: se puede hablar de vida técnica como aquello que realiza 

en el hombre esta puesta em relación de las dos funciones. El hombre es capaz 

de assumir la relación entre lo viviente que es y la máquina que fabrica; la 

operación técnica exige uma vida técnica y natural. (SIMONDON; 2007: 143) 

 

É na percepção de que quem faz a técnica é o homem, porque é ele que a 

funcionaliza, que a máquina ganha tecnicidade e, por esta razão, trata-se uma máquina 

aberta. Máquinas abertas supõem o homem como seu coordenador permanente, como 

intérprete vivo das máquinas, todas em relação umas com as outras. 

A ciência funcionalizou a técnica, a fim de garantir controle e poder. Essa 

funcionalização da técnica para o poder foi o que possibilitou a construção de caixas 



74 
 

pretas. Caixa preta é código criado por homens; um sistema complexo feito de aparelho, 

funcionário e programa construídos para permutar símbolos programados.  

Trata-se de brinquedo complexo; tão complexo que não poderá jamais ser 

inteiramente esclarecido. Seu jogo consiste na permutação de símbolos já 

contidos em seu programa. Tal programa se deve a meta-aparelhos. O resultado 

do jogo são outros programas. O jogo do aparelho implica agentes humanos, 

“funcionários”, salvo em caso de automação total de aparelhos. (...) Em suma: 

aparelhos são caixas pretas que simulam o pensamento humano, graças a 

teorias científicas, as quais, como o pensamento humano, permutam símbolos 

contidos em sua “memória”, em seu programa. Caixas pretas que brincam de 

pensar. (FLUSSER; 2011b: 47-48). 

 

Portanto, seria importante duvidar da técnica e entender como se dá sua 

articulação na cultura e não fora dela, ou sobre ela. É necessário entender o papel da caixa 

preta na cultura para não se submeter a ela. No entanto, não se trata de tarefa fácil, pois  

É caixa preta e o que se vê é apenas input e output. Quem vê input e output vê 

o canal e não o processo codificador que se passa no interior da caixa preta. 

Toda crítica da imagem técnica deve visar o branqueamento dessa caixa. Dada 

a dificuldade de tal tarefa, somos por enquanto analfabetos em relação às 

imagens técnicas. Não sabemos como decifrá-las. (FLUSSER; 2011b: 32). 

 

A técnica implica em reconfigurações de espaço/tempo. Com a técnica o homem 

passa a controlar e ordenar as reconfigurações de espaço-tempo que constroem com o 

avanço nos níveis de abstração, garantindo a manutenção de uma cultura fixada na 

técnica. Para fixar cultura, a técnica foi funcionalizada e transformada em tecnologia, com 

normas e leis cada vez mais claras e distintas. A cultura é reduzida à técnica? Como a 

técnica pode desfuncionalizar a imagem técnica? 

Em um modelo funcionalista, a cultura é um a priori da comunicação. 

Funcionalizamos o mundo por meio do excesso de técnica e pela escalada de abstração. 

Funcionalizamos o mundo com excesso de imagens produzidas por um alto grau de 

abstração possibilitados pela técnica. Funcionalizamos nosso corpo/mente com o excesso 

de controle e a imposição de regularidades temporais. Funcionalizamos a ciência a partir 



75 
 

de modelos modelizáveis no qual o tempo e o espaço são programados a serviço do poder 

e, a partir deles, construímos programas e verdades. Funcionalizamos a cultura, ao nos 

tornarmos funcionários operacionalizados por programas e aparelhos, que nos garantem 

segurança por meio de um modo de funcionar, um modus operandi estabilizante. 

Funcionalizamos a linguagem, porque parece que não conseguimos superar a queda no 

pecado e, pecadores que somos, passamos a enredar um mundo humano que tem como 

fim o próprio enredo desse mundo. Nem Deus nem Diabo, somos abandonados à nossa 

própria sorte. Precisamos preencher o vazio existencial da nossa queda e da nossa 

condição humana?  

E se se considerar outro modelo? Para isso, propõe-se considerar a música de 

câmera como modelo, tendo em vista que é esta proposição que Flusser faz no último 

capítulo do texto “O universo das imagens técnicas”.  

Proponho que estes músicos reunidos não visam tocar partitura, mas sim 

improvisar sobre a partitura (como se caracterizava a música de câmera no 

Renascimento). Proponho, finalmente, que haja gravador que capte tais 

improvisações, e que as improvisações gravadas sirvam de base para as 

improvisações futuras destes e de outros músicos de câmera. O modelo que 

proponho é obviamente modelo de comunicação dialógica telematizada – de 

diálogo em geral, porque mostra que a partitura “original” retrocede para além 

dos horizontes dos músicos e substitui por fitas de fitas de fitas, todas elas 

rapidamente substituídas, mas guardadas eternamente. (FLUSSER; 2008a: 

144). 

 

Simondon ao tratar da relação homem – técnica propõe a música sinfônica como 

metáfora. Isto parece interessante e traz-se, aqui, para conversação. 

Lejos de ser el vigilante de una tropa de esclavos, el hombre es el organizador 

permanente de una sociedade de objetos técnicos que tienen necesidad del 

diretor de orquestra. El diretor de orquestra solamente puede dirigir a los 

músicos por el hecho de que toca como ellos, tan intensamente como todos 

ellos, el fragmento ejecutado; los modera o los apura, pero se ve igual de 

moderado o apurado que ellos; de hecho, a através de él, el grupo de músicos 

modera y apura a cada integrante, y el diretor es para cada uno de ellos la forma 

em movimento y actual del grupo mientras existe; es el intérprete mutuo de 

todos em relación com todos. Del mismo modo, el hombre tiene como función 



76 
 

ser el coordenador e inventor permanente de las máquinas que están alrededor 

de él. Está entre las máquinas que operan com él. (SIMONDON; 2007: 33-34) 

 

O modelo proposto por Flusser é outro, mas se aproxima da orquestra que serve 

de modelo para a tecnicidade de Simondon. A analogia se dá pela música.  

O modelo é útil porque mostra as diferenças entre música de câmera e 

sinfônica. Estas: na música de câmera não há regente, não há governo e, não 

obstante, exige regras ainda mais exatas. Música de câmera não exige público 

(teoria) mas apenas os próprios tocadores (estratégia). Finalmente, na música 

de câmera todo instrumento toca por si, como se fosse solo, e precisamente por 

isso precisa coordenar-se exatamente com todos os demais instrumentos. 

(FLUSSER; 2008a: 144-145). 

 

Interessante perceber que ambos os autores trazem a música como metáfora, isto 

parece garantir à técnica e a tecnicidade uma tridimensionalidade, um volume. “A música, 

esse ‘mundo enquanto vontade’, é corpórea, e o ‘mundo enquanto representação’, e 

sobretudo das tecno-imagens, é abstrato, véu encobridor, ‘magia’”. (FLUSSER; 2008a: 

146). Seja na música de câmera ou na sinfônica outros tempos e espaços são possíveis na 

construção do ambiente. No caso específico do modelo de Flusser ao utilizar a metáfora 

da música de câmera, parece indicar uma desfuncionalização da técnica por via do jogo 

a partir dos volumes alcançados enquanto se toca ou se joga em tempo contínuo. 

Essas diferenças entre música de câmera e música sinfônica, entre organização 

cibernética e organização política, não bastam para tornar meu modelo útil para 

a captação do universo emergente. Os músicos de câmera que improvisam se 

perdem em jogo de sua própria invenção e, ao fazê-lo, se perdem uns nos 

outros. São eles simultaneamente emissores e receptores, individual e 

coletivamente, da mensagem que elaboram. Essa mensagem não tem substrato, 

não é “obra”, por isso ninguém pode querer possuí-la. A fita gravada que 

resulta do jogo pode ser infinitamente multiplicada e facilmente destrutível; no 

entanto, é memória “eterna”. A mensagem elaborada durante o jogo significa 

o próprio jogo – seria absurdo procurar por outro significado. As regras que 

ordenam o jogo são exatamente e matematicamente formuláveis, mas o 

propósito do jogo é modifica-las. Finalmente, a música de câmera se faz in 

camera, que ainda não é câmera obscura porque ainda não ocupada por 



77 
 

aparelhos automatizados, mas já é o protótipo de “caixa preta”, porque 

extremamente complexa. (FLUSSER; 2008a: 145) 

 

Na improvisação da música de câmera nem tudo pode ser computado. Algo 

escapa. O todo não pode ser computável, ordenado e dividido, pois é música, volume, 

vida, jogo. Existe parte da coisa que não se pode acessar, pois existe uma margem de 

indeterminação entre o homem e a técnica.  

Embora eu já esteja tomado da vertigem da criação, ainda não terei penetrado 

o núcleo do meu universo. Sei que, por detrás da minha tela, estão outros que 

esperam que eu crie. Sei disto porque parte das informações que recebo são 

perguntas e perguntas que querem resposta. Empenho-me em jogo de pergunta 

e resposta, em diálogo criativo: esse jogo é a estrutura do meu universo. 

Assumo-me jogador de jogo cuja estratégia é a de que todos os jogadores sejam 

vencedores: a cada lance o universo do jogo fica enriquecido, a cada lance as 

regras do jogo se modificam. Perco-me nesse jogo, perco-me nos outros e com 

os outros. (FLUSSER; 2008a: 148-149). 

 

Para Flusser, parece importante começar a crer na capacidade humana de assumir 

criativamente a sua existência no mundo junto com os outros e em relação com a técnica. 

E em uma ciência que é também arte e engajamento político, porque é articulação do 

concreto estar-no-mundo humano. Estamos imersos no mundo que permanentemente 

criamos e recriamos.  

Flusser aponta o aparelho fotográfico como “o primeiro, o mais simples e 

relativamente transparente de todos os aparelhos”, portanto a primeira caixa preta. Assim, 

inserem-se na conversação as imagens técnicas, pois parecem ser elas que semeiam a 

dúvida de Flusser sobre a própria imagem e o impacto das imagens técnicas na cultura. 

Aqui aparecem algumas perguntas, tais como: O que é a imagem técnica? Qual a 

diferença da imagem tradicional? Como ela se configura? Que cultura ela constrói? 

No livro, “Filosofia da Caixa Preta” (2011b), Flusser escreve: 

Imagem técnica trata-se de imagem produzida por aparelhos. Aparelhos são 

produtos da técnica que, por sua vez, é texto científico aplicado. Imagens 



78 
 

técnicas são, portanto, produtos indiretos de textos – o que lhes confere posição 

histórica e ontológica diferente das imagens tradicionais. (FLUSSER; 2011b: 

29) 

 

Como as imagens técnicas alcançariam a posição histórica e ontológica das 

imagens tradicionais? Ambas as imagens têm sua origem na capacidade de imaginação e, 

em ambas, a técnica está presente, mas qual é a dúvida de Flusser? 

As imagens tradicionais são pré-históricas; as imagens técnicas são pós-

históricas. Ontologicamente, as imagens tradicionais imaginam o mundo; as 

imagens técnicas imaginam textos que concebem imagens que imaginam o 

mundo. Essa posição das imagens técnicas é decisiva para o seu deciframento. 

(FLUSSER; 2011b: 29-30) 

 

A possibilidade de uma imagem técnica parece semear a dúvida sobre a técnica, 

já que ela implicaria em circulação do olhar e permitiria duvidar do espaço-tempo 

configurado pela técnica. Dessa forma, seria possível duvidar da própria técnica a fim de 

reconfigurar o espaço-tempo configurado através e a partir dela. Assim, produzem-se 

outros modos de olhar e uma nova imaginação. A imagem técnica parece pôr em dúvida 

o pensamento linear e a tecnologia, pois o aparelho que a cria, implica em funcionamento 

eternamente repetido, gerando programa e automação. Se desprogramadas, essas imagens 

teriam a possibilidade de recombinar os mesmos elementos constantemente, construindo 

e desconstruindo, ao mesmo tempo, o acaso e a necessidade.  

Essas reconfigurações do tempo-espaço pelas imagens construídas pela técnica 

põem em dúvida a história. Possibilita desmontar a lógica linear e determinadas estruturas 

discursivas que, a exemplo do discurso científico, não se sustentam em sua validade, 

levando o autor ao conceito de pós-história. Este conceito implica no abandono da linha 

da história e propõe sua reescritura circular feita de tradução de textos em imagens. Não 

há um fim, apenas um meio num tempo contínuo.  

Nesse sentido, é importante entender o que seria esse estar no mundo pós-histórico 

proporcionado por essas novas superfícies. O conceito de pós-história é desenvolvido por 

Flusser no decorrer de todo o livro intitulado “Pós-história. Vinte instantâneos e um modo 



79 
 

de usar” (2011a). Flusser não define a pós-história, apenas a identifica como um clima 

que se relaciona com uma mudança nas estruturas dos códigos. 

No entanto, ele indica dois exemplos do que seria esse clima ao tratar do 

supermercado e do cinema. 

Os programas cinematográficos são a “velha história que é sempre nova”. São 

variações repetitivas de sempre, os mesmos temas. Porque são recodificações 

pós-históricas da história que lhes servem de pretexto. Permutam os elementos 

da história, são jogos. Filmes são resultados de um jogo com a história, 

realizados no interior das caixas pretas dos aparelhos cinematográficos, e que 

visam programar a massa. E os supermercados são os lugares nos quais tais 

programas se transformam em comportamento. De modo que o ritmo da vida 

em sociedade de massa é manifestação do “eterno retorno do sempre idêntico 

como vontade de poder” no sentido anti-nietzscheano. (FLUSSER; 2011b: 87). 

 

Para Flusser (2011b), os programadores de tais programas são jogadores. 

Interferem no evento de fora com cola e tesoura, e transcendem a história e brincam com 

ela. Eles vivem trans-historicamente. Fazem da história seu objeto, ao mesmo tempo, que 

funcionam em função dos programas que programam. Seriamos peças de um jogo, no 

interior do qual oscilamos ritmicamente. E complementa e alerta: 

O supermercado e o cinema são asas de apenas um dos numerosos ventiladores 

que nos inspiram. De apenas um dos numerosos moinhos de vento que giram 

sobre as nossas cabeças. Tal giração, cada vez mais autônoma de interferência 

humana, nos vai a todos moendo em farinha amorfa. Toda tentativa de 

rebelarmo-nos contra os moinhos de vento é quixotesca. A única esperança em 

tal situação é a conscientização da estupidez absurda da rotação automática 

que nos propele. A conscientização do fato que, por detrás da rotação, não se 

“esconde” literalmente nada. Que é a rotação absurda que é a realidade do 

mundo dos aparelhos. Com tal consciência podemos pelo menos esperar 

sermos propelidos centrifugamente para fora do funcionamento, e em direção 

do nada. (FLUSSER; 2001b: 88). 

 

A pós-história parece ser um desmonte da linearidade do tempo para organizar 

outros espaços no tempo. Um tempo sem tempo. Sem enredo nem grandes narrativas. 



80 
 

Ciência e técnica parecem ‘destruir’ a solidez do mundo, diluindo tudo em aura imagística 

e imaginária, o que dá lugar à pós-história. O tempo programado da técnica inibe a 

percepção de outras experiências de tempo, ao mesmo tempo que, entre os pontos, 

evidenciam-se imprevistos intervalos que se abrem ao contínuo. Nesse sentido e 

rompendo com a linearidade histórica, a vetorialidade do jogo introduz na pós-história, 

não uma etapa posterior à contiguidade histórica, mas ao contrário, acrescenta outra 

dimensão à vetorialidade do jogo. Nesse sentido, a pós-história é conceito que abre a 

história para o imponderável ou para o imprevisível do contínuo que, elíptico, não se 

permite linearidade de eventos descontínuos, mas se faz irregular e imprevisto. 

Assim, as superfícies que criam o clima da pós-história parecem possuir suas 

atividades contidas na temporalidade de uma rede de coordenações não causais. Uma rede 

em que “o instante presente anuncia, num continuum, o fluxo inexorável dos instantes 

futuros”. (IBRI; 2017: 08).  Estaríamos na qualidade de primeiridade? 

Nessa qualidade da primeiridade, estamos em interativo diálogo possível e não 

necessário, manifestando-se, portanto, uma relação social que interfere na 

produção de conhecimento, mas não prescreve a submissão a modos de fixação 

de crenças e hábitos. Desse modo, o conhecimento revela sua capacidade de 

afastar-se daquilo que, constituindo hábito ou crença, inibe sua liberdade de 

produzir-se. (FERRARA; 2019: 13) 

 

Para Flusser, 

O habitual não é percebido. O habitual é capa opaca que encobre o ambiente. 

(...) A recodificação do nosso mundo pelos aparelhos tornou estranho nosso 

mundo. Somos desenraizados, porque o chão no qual as nossas raízes 

repousam sofreu tremor tectônico. Isto nos permite assumirmos posição 

distanciada, crítica, com relação ao nosso mundo. O mundo se tornou estranho, 

não mais merece confiança, e, enquanto estrangeiros nele, podemos criticá-lo. 

Mas como dizia Kant, a crítica, a saudade. Graças à nossa alienação radical 

somos reacionários, antirreformistas: não mais moramos. (FLUSSER; 2011a: 

90) 

Morar não é dormir em cama imóvel, mas viver em ambiente habitual. O lar 

não é lugar fixo, mas ponto de apoio merecedor de confiança. Ter perdido o 

lar não é ter abandonado um lugar, mas ter que viver em um lugar inabitual, 



81 
 

portanto inabitável. Ter que viver em ambiente no qual não nos reconhecemos. 

Estamos em mudança, porque nosso mundo se transformou tão radicalmente 

que se tornou inabitual e inabitável. Não nos reconhecemos nele. E é a isto que 

não podemos habituar-nos. (FLUSSER; 2011a: 89-90). 

 

 Portanto, a pós-história seria um contínuo que teria a possibilidade de viver em 

lugar inabitual e na “dimensão social que encontra, no outro, o desenvolvimento da 

contínua variação de possibilidades.  Ou seja, encontra-se a interação que, diferindo da 

mediação transmissiva, inaugura outra característica comunicativa” (FERRARA; 2019: 

11). Acredita-se que se trata dessa outra característica comunicativa que Flusser indica 

quando constrói a comunicologia, presente na ideia de interação comunicativa 

desenvolvida por Ferrara (2018). Para ela,  

Na sua heterotopia, a interatividade não se submete a constatações ou 

explicações, pois não se deixa diferenciar a partir de parâmetros que a definam, 

classifiquem ou categorizem. Sem nomes, a interatividade não se reporta a 

conceitos designados pelos nomes. Nas consagradas dimensões científicas às 

quais a academia está afeiçoada no seu hábito de pensar e produzir ciência, a 

interatividade se apresenta como anticientífica, mas exageradamente 

provocativa, enquanto desafio às imaginações cientificamente inquietas. 

(FERRARA; 2018: 32). 

 

 Assim também parece operar a pós-história e, consequentemente, a 

comunicologia. Apesar dos nomes, eles se colocam em disponibilidade comunicativa e 

as possibilidades de construção de conhecimento. A pós-história possibilita criar outros 

fluxos de espaço e tempo. 

 Como isto seria possível? Talvez por meio dos códigos numéricos. Para Flusser 

(2014), no tocante aos números, não se pode falar em uma série, pois a série infinita dos 

números naturais tem muitos buracos. “Entre 1 e 2 há um buraco que não pode ser 

preenchido”. (FLUSSER; 2014: 149). Portanto, “é preciso falar em colar de pérolas. Essas 

pérolas não tem, porém, nenhuma dimensão. O número é um ponto; é adimensional” 

(FLUSSER; 2014: 149). Nesse sentido,  



82 
 

Temos uma matemática superior, números superiores. Os números preenchem 

os buracos entre os números reais, naturais. Agora tudo pode ser formulado em 

números, e ninguém precisa esperar que Deus o ajude. Começando com a 

queda das pedras e pela orbitação dos planetas e indo até a prospecção das 

pessoas, os cálculos do seguro e os problemas conjugais, tudo isso pode ser 

calculado. Não existe mais nenhuma diferença entre natureza e cultura. 

(FLUSSER; 2014: 163). 

 

“No início é a dimensão zero, portanto nada, o fim é o peso zero, portanto nada” 

(FLUSSER; 2008b: 35). Voltamos a zero dimensão. Agora, o que nos resta? Caminhamos 

para o fim? 

Devemos admitir que nosso mundo está morrendo, e devemos amar isso. Nada 

devemos esperar para nós de um tal engajamento em prol de um futuro inimigo, 

deve ser engajamento puro. Se aprendermos tal arte suprema “ars moriendi”, 

o terror da atualidade virará “aventura”, experiência do belo. E, curiosamente, 

poderemos doravante morar novamente. (FLUSSER; 2011a: 96). 

Calcular é mecanizável. Dever-se-ia saber disso desde sempre. Pois catar 

pulgas, isso, com efeito, as máquinas podem fazer. É horrível! Na maior 

habilidade humana, as máquinas saem melhor do que os homens. Não tem o 

menor sentido querer competir com elas. Se as máquinas podem fazer alguma 

coisa, é preferível que deixemos nossas mãos longe disso e, em contrapartida, 

tentemos fazer alguma coisa diferente. (FLUSSER; 2014: 166).  

Ao dizer isto tudo, vejo-me mergulhado no universo das tecno-imagens, e não, 

como no resto do ensaio, à sua beira. Dessa minha posição, posso elogiar a 

superfície e a superficialidade. Emancipo-me da necessidade de olhar para a 

direita e para a esquerda, para trás ou para frente, para cima ou para baixo; 

encontro-me livre para me concentrar sobre a superfície ínfima da tela, do aqui 

e do agora, superfície ínfima que me religa a todos os outros, a todo o espaço, 

a todo o tempo. A partir dessa concreticidade superficial, posso criar, junto 

com todos os outros, o inconcebível e o inimaginável. Posso fazer o elogio da 

superficialidade, o elogio da criatividade concreta. (FLUSSER; 2008a: 149-

150). 

  



83 
 

3.1. Falsos conceitos? 

Técnica, imagem técnica e pós-história são nomes próprios que, em conversação, 

propõe uma estrutura composta por frases, que vão sendo construídas no momento em 

que Flusser chama os nomes próprios e os transforma em palavras conversadas que 

possibilitam a criação em fluxo de outros nomes próprios. Assim, ele cria, talvez 

impropriamente, conceitos indeterminados e em interação com o contexto fenomenal que 

move a sua reflexão. Estes conceitos por serem indeterminados parecem estruturar um 

jogo que se faz enquanto se joga. E se joga até se chegar a certo fim (a morte?), porque 

enquanto o jogo está ocorrendo tudo é movimento. (Huizinga; 2014). 

A coordenação desses conceitos permite um jogo que vai sendo jogado no fluxo 

de sua criação. “Criar conceitos sempre novos é o objeto da filosofia” (DELEUZE; 

GUATARRI; 2010: 11). E, assim, Flusser o faz. Cria conceitos sempre novos, a partir da 

dúvida do próprio pensamento, pois “os conceitos não nos esperam inteiramente feitos, 

como corpos celestes. Não há céu para os conceitos. Eles devem ser inventados, 

fabricados, ou antes, criados, e não seriam nada sem a assinatura daqueles que os criam”. 

(DELEUZE; GUATARRI; 2010: 11). 

Ainda citando Deleuze e Guatarri (2010: 13), 

Não há lugar para opor o conhecimento por conceitos, e por construção de 

conceitos na experiência possível ou na intuição. Pois, segundo o veredito 

nietzschiano, você não conhecerá nada por conceitos se você não os tiver de 

início criado, isto é, construído numa intuição que lhes é própria: um campo, 

um plano, um solo, que não se confunde com eles, mas que abriga seus germes 

e os personagens que os cultivam. O construtivismo exige que toda criação seja 

uma construção sobre um plano que lhe dá uma existência autônoma. Criar 

conceitos, ao menos, é fazer algo. A questão do uso ou da utilidade da filosofia, 

ou mesmo de sua nocividade (a quem ela prejudica?), é assim modificada. 

 

A comunicologia é um desses exemplos. Este nome só vai aparecer como conceito 

mais adiante na sua trajetória, na década de 1980, porém as vertentes conceituais que o 

forjam estão desde as primeiras obras do autor, na década de 1960, assim como na sua 

própria decisão de viver e pensar. A comunicologia vai se transformando de acordo com 

as circunstâncias comunicacionais e culturais apresentadas em sua trajetória de vida. Não 



84 
 

pode ser pensada como um conceito fixo e estanque. Trata-se de um conceito que se 

transforma a partir das coordenações com outros conceitos e  seus usos nas  obras. 

 Embora Flusser ‘defina’ comunicologia no livro que leva o mesmo nome, ele põe 

em dúvida a definição. Comunicologia “é a teoria da comunicação humana, aquele 

processo graças ao qual informações adquiridas são armazenadas, processadas e 

trasmitidas” (FLUSSER; 2014: 45).  E também o que entende por cultura: “é aquele 

dispositivo graças ao qual as informações adquiridas são armazenadas para que possam 

ser acessadas” (FLUSSER; 2014: 45). E complementa: “Tomara que vocês tenham 

percebido imediatamente a malícia” (FLUSSER; 2014: 45). Assim, se ele entende a 

cultura de forma que a comunicologia se torne responsável por ela, assume, como 

consequência, a comunicação como infraestrutura da cultura e da sociedade. 

E com ironia permite a dúvida. Mais à frente escreve:  

Para as estruturas de discurso, como para tudo o que digo, vale: definições são 

figuras auxiliares e devem ser apagadas. A realidade não pode ser enquadrada. 

Tudo se torna difuso, tudo encobre a si mesmo, por toda parte há fuzzi sets. 

(FLUSSER; 2014: 57). 

 

Nesse sentido, os conceitos em conversação tornam-se um modo de dizer que 

refletem  um modo de pensar e criam a autoridade de um lugar de fala. Isto pode ser 

percebido quando Flusser desloca-se de um conceito a outro, a partir das suas 

coincidencias de sentido que vão além da sua significação. Este movimento gera circuitos 

de deslocamento de sentido e abre sua obra à dúvida e às múltiplas interpretações que 

podem passar de uma compreensão a outra,  dependendo das peças e regras que sejam 

escolhidas. E, assim, ele monta seu estranho  jogo que supera regras para atingir desafios 

e os propõem aos seus leitores e estudiosos. 

Pode-se inferir que a comunicologia se faz nessa interação entre palavras e 

contextos, no momento em que as palavras são chamadas à conversação e se tornam 

palavras conversadas. São essas palavras que possibilitam a conversação com os 

contextos e possibilitam a construção de sentido. É pela e na conversação que Flusser 

constrói seu jogo. E ele joga contextualmente. 



85 
 

Como as palavras são a realidade intelectual coordena-se esta ideia de Flusser ao 

conceito de jogo de Huizinga. Para ele, o jogo na linguagem acontece pela “manipulação 

de certas imagens, numa certa ‘imaginação’ da realidade, ou seja, na transformação desta 

em imagens” (HUIZINGA; 2014: 07). Essa ideia torna-se relevante para entender o valor 

e o significado dessas imagens e dessa imaginação na comunicologia de Flusser, 

possibilitando a observação delas na ação em jogo e procura compreendê-lo como fator 

cultural da vida. 

Para Huizinga (2014; 04), no jogo existe alguma coisa “em jogo” que transcende 

as necessidades mediatas da vida e confere um sentido à ação. O simples fato de o jogo 

encerrar um sentido implica a presença de um elemento não material em sua própria 

essência. A existência do jogo não estaria ligada a qualquer grau determinado de 

civilização. Todo ser pensante seria capaz de entender, à primeira vista, que o jogo possui 

uma realidade autônoma. A existência do jogo seria inegável. 

No entanto, reconhecer o jogo seria reconhecer o abstrato e o ficcional, pois o 

jogo, seja qual for sua essência, não é materialidade física. Do ponto de vista da 

concepção determinista de um mundo regido pela ação de forças cegas, o jogo seria 

inteiramente supérfluo. Só se torna possível, pensável e compreensível quando o ficcional 

destrói o determinismo absoluto do cosmo. A própria existência do jogo é uma 

confirmação permanente da natureza supra lógica da situação humana.  

Encontramos o jogo na cultura, como um elemento existente antes da própria 

cultura, acompanhando-a e marcando-a desde as mais distantes origens até a fase de 

civilização em que agora nos encontramos.  

Já para Wittgenstein, (1999: 35), o termo ‘jogo de linguagem’ salienta “que o falar 

da linguagem é parte de uma atividade ou de uma forma de vida”. Há uma multiplicidade 

dos jogos de linguagem, uma multiplicidade das ferramentas de linguagem e seus modos 

de emprego, o que dificulta a definição exata do que seria um jogo de linguagem. 

Poderíamos identificar o jogo de linguagem apenas por meio de comparações com traços 

semelhantes de uma série de jogos. 

A semântica de Wittgenstein aponta uma indeterminação do significado, pois a 

compreensão do significado de uma palavra dependeria do jogo de linguagem do qual a 

palavra faz parte, das regras que tornam possível seu emprego em um contexto 

determinado e com um objetivo específico. O significado não é algo fixo, estabelecido de 



86 
 

uma vez por todas, mas indeterminado, se considerado independentemente do uso da 

palavra. Nesse sentido, a comunicologia apresenta-se em movimento e indeterminação, 

porque sujeita aos processos de transformação contextual.  

Para Flusser, somos predicados em conversação, pois não acessamos o natural 

diretamente, buscamos constantemente acessá-lo, porém sempre através da linguagem. O 

que temos são informações que atribuímos e recebemos no processo da cultura. Isto gera 

uma artificial naturalidade.  

Carregamos tudo de linguagem que são codificadas e compartilhadas, dando 

forma a tudo que manipulamos. Existimos na e pela linguagem, tendo em vista que somos 

seres alienados de um sentido de natureza. A natureza é da ordem do indizível, do 

inarticulável. Existiríamos sem fundamento, pois não há nada para além da linguagem 

que possa nos sustentar. O que há é o nada, o vazio. E esta consciência seria o que leva o 

homem a nomear, a fim de se comunicar e criar sentido para essa vida sem fundamento, 

preenchendo esse vazio com nomes que tentam estabilizar e fixar a cultura.  

É este aspecto diabólico que movimenta o pensamento. Nesse sentido, Flusser 

(2011c) distingue dois tipos de palavras: os nomes próprios e as palavras secundárias. Os 

nomes próprios seriam a matéria-prima para o pensamento, resultado da nomeação; 

enquanto as palavras secundárias seriam aquelas que surgem a partir da dúvida. São as 

palavras secundárias que duvidam do nome próprio e o articulam com outros nomes 

próprios. Na nomeação, tenta-se controlar, estabilizar o de tudo diferente. Na 

conversação, busca-se envolver o pensar na articulação das palavras secundárias. Na 

primeira atividade, os nomes próprios são chamados a serem conversados pela dúvida e, 

só então, transformam-se em palavras secundárias. “À medida que os nomes próprios são 

conversados, transformam-se em palavras secundárias sempre mais distantes de sua 

origem primária” (FLUSSER; 2011c: 74). E aí encontra-se um aspecto da influência 

diabólica na construção da comunicologia.  

Tudo que é nomeado pode ser chamado à conversação, porém, nem tudo pode ser 

transformado em palavras conversadas, pois nem tudo pode ser assimilado pela língua, 

nem tudo pode ser compreendido. Algo sempre escapa. E, é justamente aquilo que escapa 

que estimula a conversação, mesmo sem participar autenticamente dela. Assim, em nossa 

limitação, nem tudo pode ser apreendido pelo intelecto. Aí parece residir outro ponto 



87 
 

relevante na construção da comunicologia: ao entender que algo é inassimilável e sempre 

escapa, na mudança da natureza, coexistem a possibilidade da dúvida e da conversação. 

Na comunicologia, haverá sempre algo que escapa e permite que as dúvidas apareçam e 

se constituam em fluxo contínuo de pensamento e conhecimento. Graças ao diabo, 

duvidamos. A dúvida nos circunda deixando tudo inseparável, impreciso, misturado, 

duvidoso, impedindo construir verdades absolutas e certezas. Tudo passa a ser instável, 

mutável e passível de outras dúvidas. O caminho do tempo é traçado pelo fluxo da dúvida. 

Se por um lado, entremostra a ideia de que há algo de diabólico que movimenta o 

pensamento, por outro, fala de algo que escapa à língua, de algo que a transcende. Assim, 

há duas dicotomias que parecem interessantes: o diabo e o divino, e parece ser nesse 

vaivém de um no outro, que as dúvidas se colocam, quando as palavras são possíveis de 

serem conversadas. A dúvida da dúvida assemelha-se à história de Jó ou à maldição de 

Sísifo.  E, no entanto, é devido às dúvidas que o movimento da conversação se torna 

possível, já que as palavras assim envolvidas, lhe possibilitam a abertura ao conhecimento 

das “coisas”. 

Apenas com palavras conversadas poderíamos construir um sentido possível à 

natureza que conseguimos acessar. E para que essa conversação aconteça é preciso 

duvidar, ou seja, é na influência diabólica que duvidamos e, ao duvidar, tornamo-nos 

humanos. O que diferencia o homem não é apenas a sua capacidade divina de nomear e 

estabilizar palavras e coisas, mas principalmente, na sua capacidade diabólica de duvidar, 

para, então, fabular mundos. 

Parece que a comunicologia é proposta para o desenvolvimento desta atividade 

diabólica, possibilitada pela conversação na e pela dúvida. A conversação seria essa 

tensão do pensamento: a dúvida dos nomes. E, por isso, o progresso da conversação seria 

o progresso do conhecimento (FLUSSER, 2011c). Nesse sentido, pode-se entender a 

comunicologia de Flusser como um método de investigação cuja estratégia metodológica 

é a dúvida. 

Esse movimento pode ser ampliado com o que escreve Benjamin (2013, p. 59), 

pois, “no interior de toda configuração linguística reina o conflito do expresso e do 

exprimível com o inexprimível e o inexpresso”. Sendo assim, se não acessamos 

diretamente a natureza e a linguagem nunca é a comunicação do comunicável, mas 



88 
 

também símbolo do não-comunicável, percebe-se a existência de conflitos e tensões entre 

o divino e o diabólico. Se deus deu ao homem o nomear, o diabo nos deu a dúvida e a 

conversação, que multiplica os caminhos do nomear. 

Flusser parece não se preocupar em construir um discurso estável, mas um 

discurso falível e questionável, que provoque o pensamento, a fim de que outras reflexões 

se multipliquem a partir do que escreve. A intenção não parece ser o de sanar as dúvidas, 

mas o de protegê-las e incitá-las. Isto fica claro nas suas construções textuais sem 

obviedades, mas contraditórias e tensas no jogo que se apresenta como desafio e ironiza 

nossa capacidade de desvendar.  Isto indica um modo de comunicar que sugere um modo 

de pensar como resposta à solicitação da dúvida e uma disponibilidade para o diálogo de 

quem atravessa conceitos e textos. Sem a dúvida não há jogos possíveis. Apenas jogos 

jogados. Sem a dúvida não há invenção, poesia, conversação. Sem invenção, poesia e 

conversação não há espanto. Sem espanto, nos resta o tédio e a banalidade.  

O perigo aparece quando a conversação começa a refletir sobre si mesma. A 

dúvida crítica volta-se contra si mesma. E essa crítica da crítica ou dúvida da dúvida 

ameaça mergulhar a conversação na conversa fiada. Para que isso possa ser evitado, seria 

importante sermos capazes de ampliar nossa intuição poética em busca de um salto para 

fora do círculo vicioso da dúvida da dúvida do intelecto.  

Isto possibilitaria o reconhecimento da função da teia da conversação que seria a 

de “não captar a rocha, mas revestir a rocha”. Para ele, “seria o reconhecimento que o 

intelecto não é um instrumento para dominar o caos, mas um canto de louvor ao nunca 

dominável” (FLUSSER; 2011c: 89), já que haverá sempre algo que, inexpresso, escapa. 

O nome próprio é apenas a síntese do intelecto com o de tudo diferente. O nome próprio 

constitui num novo senso de ‘realidade’, que organiza e configura o de tudo diferente 

dentro do intelecto, “um renascer da função do intelecto, e, neste sentido, da função da 

nossa existência” (FLUSSER; 2011c: 89).  

No exercício da dúvida não é possível escolher um aspecto ou outro, deus ou 

diabo, mas considerar as possibilidades e potencialidades que cada dúvida traz. Na 

existência solitária do divino ou do diabólico, não será possível duvidar, apenas produzir 

certezas. É no “espaço entre” estas tensões que a dúvida existe. A comunicação depende 



89 
 

da desconstrução de certezas por meio da dúvida, pois só assim a comunicologia pode se 

tornar a comunicação em seu fazer. 

 Os conceitos que Flusser constrói tem algo entre palavra e coisa que está sempre 

indeterminado, sem espaço nem tempo, uma heterotopia. São conceitos sem conceitos, 

porque construídos no contínuo da conversação em jogo. Os conceitos deslocam  sentidos 

e passam a ser outros conceitos, sem possibilidade de difinições fixas. São conceitos que 

se fazem conceito somente através da conversação. E nesse processo o que se tem é 

indeterminação; diferença na diferença; pois não é algo capaz de ser conceitualizado, de 

se identificar. Há aí uma condição de indecidibilidade. Sendo assim, parece que só é 

possível entender a comunicologia dentro desse fluxo de indeterminação. 

Não é o nome o que realmente importa, mas o modo como, no tempo e no espaço, 

a comunicologia possui flutuações de sentido no modo constante que a recompõe 

permanentemente . Isto supõe uma comunicação em se fazendo e, assim, pode-se apontar 

a comunicação que subjaz na comunicologia. 

Flusser é um autor que vai na contramão de uma ciência antropocêntrica. E não é 

à toa que seu nome ficou tanto tempo oculto nas ciências da comunicação ou na filosofia. 

Sua obra parece não se prestar a traçar ordens ou coerências lineares. Qualquer tentativa 

nesse sentido é frustrada. Trata-se de uma obra que se movimenta com a vida, nos seus 

diálogos com os outros e com os contextos do seu entorno. Talvez por isso, sua 

autobiografia se relaciona com o diálogo com as pessoas que estão presentes em sua 

forma de pensar e que contribuíram para dar sentido, ou pelo menos dar lugar, mesmo 

que provisório, a um pensador sem chão. Suas construções filosóficas e comunicológicas 

são flutuações. 

Desafio que precisa ser enfrentado e superado, pois  

Se o conhecimento enfrenta os fixos limites das certezas, não se interrompe a 

possibilidade que, construída através de previsibilidades hipotéticas, o 

transformam em estranha aventura entre incertezas. Nessa aventura, a ciência 

nada tem a explicar porque o homem não é o modelo da natureza, ao contrário, 

sem antropocentrismo, a natureza de todas as espécies e do próprio homem se 

transforma em desafio de hipóteses que não explicam, mas se propõem como 

possibilidades de estudos, sempre relativos, do universo pleno de perguntas. 



90 
 

Perguntar se propõe como outro paradigma que substitui o explicar que 

comandava a ciência antropocêntrica. (FERRARA; 2013: 04). 

 

Não há uma ordem em seus escritos e muito menos nos nomes que cria e recria. 

É no fluxo do tempo e da experiência vivida que a comunicologia vai sendo construída. 

Esse movimento de questionar o autor e como espelho questionar a si próprio, 

talvez seja ainda uma possibilidade de fabulação de outros mundos possíveis. É com a 

desfuncionalização dos conceitos pelo exercício da dúvida, que Flusser nos propõe uma 

desfuncionalização do mundo e nos obriga a repensar as nossas crenças e hábitos diante 

de um mundo absurdo e sem fundamento e sermos capazes de construir nosso próprio 

pensamento. 

Para Flusser, “todas as hipóteses são ficções” (FLUSSER; 2014: 67). Para ele, a 

categoria mais bela seria a estética e, por isso, o mais falso seria mais interessante. Quanto 

mais fictício, mais cativante a informação. “Por que é tão excitante? Porque nenhuma 

palavra é verdadeira”. (FLUSSER; 2014: 68). 

Esta é a evidencia que possibilita a continuidade do jogo que descortina a cultura 

e constrói a comunicologia. Para Flusser, o pós-histórico cria um clima de desilusão. “Não 

nos deixamos mais iludir tão facilmente pelos nossos sentidos e pelo conhecimento. 

Sobretudo, estamos desiludidos não apenas com o ser humano, mas também com a 

transformação” (FLUSSER; 2014: 112) 

Com a consciência de que os modelos são modelizáveis; que a teoria é a 

modelagem de modelos que tomam como referência sempre modelos anteriores, 

precisaríamos nos abrir à dúvida como método para inventar outras ideias e vivência e 

mudar os modelos ou, quem sabe,  transformar o clima existencial em outra coisa: em 

outro jogo talvez. 

Ao duvidar, poder-se-ia brincar com os aparelhos, só que talvez não mais como 

funcionários, mas como artistas e jogadores que reordenam as regras do jogo, a fim de 

inventar outras possibilidades de mundos e manter o movimento do jogo. Este seria o 

desafio posto por uma construção pós-histórica. 



91 
 

Nesse deslocamento conceitual e por meio da dúvida como método de 

investigação, ele termina pondo a própria ideia de comunicologia em questão e possibilita 

a continuidade do jogo aos seus leitores. Sua comunicologia é carnavalizada e dialógica.  

Ao propor a dúvida dos pontos de vista postos sobre cultura e comunicação, 

Flusser possibilita certa ‘descoberta’, um desvendamento da estrutura do jogo. Então, 

passa a construir seus conceitos a fim de demonstrar como o jogo acontece e permite que, 

a partir da escolha de qualquer peça do jogo (conceitos), as regras e a estrutura do jogo 

sejam desmontadas e remontadas possibilitando a construção de outras comunicologias. 

Pode-se observar esse processo no segundo capítulo desta tese, pois quando cada 

comentarista de Flusser, tem como interesse teórico um dos conceitos criados por Flusser 

em conversação, acabam por criar outras comunicologias, o que de certa forma também 

acontece no processo de escrita desta tese.  

Tendo em vista que o discurso científico, assim como as imagens técnicas, se 

apresenta como biombos, fica evidente que os conceitos são manipuláveis, constroem 

realidades, projetam modelos modelizáveis, que não são nem verdadeiros nem falsos. 

Nesse contexto, não há mais ideia inimitável, pois pode ser construida a partir de modelos 

modulares e modas que se adaptam às conveniencias discursivas. O discurso científico 

cria projetos para servirem de modelos e compõe programas aos quais atribuímos 

informações manipuladas. Identifica-se aí um caráter de construção artificial por parte do 

homem. Somos os jogos de linguagem que jogamos e que perfazem a cultura.  

Ao mesmo tempo em que o discurso científico, assim como as imagens técnicas, 

nos insere neste jogo com programas e aparelhos, também possibilita, no seu modo de 

usar, brechas para romper a caixa preta. No entanto, isto só seria possível se esses 

discursos e essas mesmas imagens técnicas fossem vistas como dúvida e postas em 

conversação, a fim de serem elementos de um jogo que duvida do próprio jogo. Talvez 

seria possível o gesto tateante diante do de tudo diferente, que talvez nos retirariam da 

condição de funcionários programados para funcionar e nos possibilitaria a pausa e os 

intervalos necessários ao pensamento e à invenção. 

Compreender o fluxo de pensamento de Flusser torna-se fundamental para 

pensarmos uma política da comunicação, tendo em vista que a comunicação é também 

engajamento político senso stricto, pois tem a possibilidade de tornar público algo 



92 
 

privado e, colocando-o em conversação, possibilita uma nova subjetividade construída 

como capacidade de resistência.  

Sendo assim, seria talvez na indiferença criativa de jogos de linguagem que 

poderíamos pensar uma desfuncionalização da técnica. Ao pensar a comunicação como 

indecisa (FERRARA; 2015), fluxo contínuo, se faz necessário a busca que nos pode levar 

a desabituar o olhar. Aqui, a dúvida e o jogo aparecem como uma possibilidade de fissura 

da técnica e da mídia. Para isso, se faz necessária calibragem e interação, já que os desejos 

e a potência de criação do homem estão além da expressividade da língua e da linguagem. 

A comunicação aponta a possibilidade de desfuncionalização do aparelho, pois volta-se 

para si mesma, para o campo da linguagem, da motivação das palavras e da pausa, 

possibilitando a resistência e a construção de a uma poética da desprogramação. 

Esta resistência trata de uma luta interna que possibilita o ato de criação. Uma 

decisão pelo não poder, como potência do poder; pelo não agir, como potência da ação; 

e pelo não comunicar, como potência da comunicação. E é nesse movimento que a dúvida 

aparece e pode gerar um novo conhecer. Então, a comunicação poderia superar sua função 

instrumental e transmissiva, para ser lugar de potência e existência. 

Essa emergência traz consigo a possibilidade de resistência por meio dos novos 

usos e a profanação do dispositivo/aparelho/programa. Para Agamben (2007: 74): 

A atividade que daí resulta torna-se dessa forma puro meio, ou seja, uma 

prática que embora conserve tenazmente sua natureza de meio se emancipou 

da sua relação com uma finalidade, esqueceu alegremente seu objetivo, 

podendo agora exibir-se como tal, como meio sem fim.  Assim, a criação de 

um novo uso só é possível ao homem se ele desativar o velho uso, tornando-o 

inoperante. 

 

Essa desativação faz-se pelo brincar, pela dissolução da gravidade da política 

jurídico-estatal por meio de jogos de mobilização e ação e jogo discursivo, de palavras. 

Transformar o aparelho em brinquedo e profanar sua programação, essa seria uma 

possibilidade de sairmos da ordem arbitrária da linguagem e gerar performatividade em 

conversação: conseguir gerar um conhecimento analógico capaz de fugir dos códigos e 



93 
 

dos programas, e romper com a magia da técnica rumo a uma nova imaginação que 

constrói comunicologias, apenas possíveis. 

 

  



94 
 

CAPÍTULO IV - É possível uma comunicologia? 

 

Não tenhamos medo de novas palavras e de novos 

pensamentos. Abramos novas aberturas e 

experimentemos novos espantos. Assim, e somente 

assim, seremos dignos de sermos homens, isto é res 

cogitantes, coisas pensantes. 

Vilém Flusser 

 

 

No percurso desta tese buscou-se desmontar/montar/remontar, em coordenação, 

alguns dos elementos que constroem a comunicologia. No primeiro capítulo, desmontou-

se a comunicologia em três eixos teóricos (técnica, imagem técnica e pós-história) levados 

a tecer pontos de contato na rede epistemológica de Flusser. Eixos que incitam a dúvida 

e permitem outras combinações e, por isso, possibilitam a criação de outras 

epistemologias. São eixos de indecidibilidade, formados por conceitos indeterminados e 

abertos ao jogo de linguagem.  

No segundo capítulo, desejou-se entender como os eixos teóricos eram articulados 

pelos investigadores e comentaristas da obra de Flusser, e os pontos de contato que 

criavam. Como coordenavam os conceitos presentes na obra de Flusser? Que relações 

estabeleciam? Que tipo de epistemologia era criada a partir de cada uma das leituras? 

Qual a rede epistemológica que teciam a partir de Flusser? Quais as aproximações e 

distanciamentos? Percebeu-se que, a cada combinação e interpretação construída a partir 

da obra de Flusser, uma outra comunicologia era montada. A comunicologia em jogo 

possibilitaria uma ampliação das variáveis possíveis de combinações e interpretações 

sobre a comunicação e a cultura. 

No terceiro capítulo, o exercício da dúvida era fundamental para perceber como a 

comunicologia possibilita essa abertura a múltiplas combinações e interpretações 

possíveis. Nesse movimento, foi possível visibilizar a comunicologia como uma forma 



95 
 

de pensar a comunicação a partir do fluxo de pensamento no tempo contínuo e no frágil 

território construído pela incerteza e a indeterminação. 

Nesse contexto, a dúvida torna-se a fresta, porque a dúvida duvida do hábito. E, 

assim, pode-se produzir novas ideias falíveis e instáveis. Afinal, o que existe é a 

contradição; a coerência é a norma, a paralização e a morte, a prisão de singularidades.  

Parece ser na e pela contradição que Flusser constrói e desconstrói a 

comunicologia. Em Flusser, assim como não encontramos um conceito de epistemologia 

(FERRARA; 2015) também não encontramos um conceito de comunicação ou mesmo de 

comunicologia.  

A causa dessa ausência é clara: para não apresentar uma receita e ser 

consumido. (Pós História, 1983, p. 8) Ao contrário, propõe “tarefas” que 

evidenciam uma urgência “reformular o tecido comunicológico da sociedade” 

(Pós História 1983, p 63). Justifica-se a prescrição tarefeira dividida entre 

atividades à maneira de coleta sem rumo.  Nessa arquitetura evidencia-se: 1) 

para superar o ranço acadêmico, é necessário produzir a epistemologia do 

“concreto” que, escondida pelas grades disciplinares acadêmicas, passa a se 

propor como simples “modo de usar”. 2) a raiz está em perguntar, mas surge 

viciada por interesses explicativos que mal disfarçam uma ideologia de meta a 

cumprir; interesses finais que respondem à questão “por que” exaurindo o 

discurso na assertiva, interesses causais que respondem à questão “como” que 

supõe consequências auto-comprovantes. (Pós História, 1983, p 42). 3) Entre 

essas insuficiências, surgem as perguntas finais que transformam a ciência em 

conjunto de valores científicos, transformados em consensos não consentidos 

e em “símbolos do concreto”:   a tarefa epistemológica de perguntar redunda 

em más perguntas enquanto “o saber se torna absurdo” e a “ciência vira 

aparelho” codificado por simetrias anti-epistemológicas. Nesse quadro, não 

admira que encontremos, em Flusser, apenas a sugestão de uma tarefa onde o 

perguntar surge para superar o risco da dúvida da dúvida e se transformou em 

saber perguntar. (A Dúvida, 1999, p. 73).  Esse é o legado para superar a 

“solidão” do conhecimento:  a descoberta da assimetria entre sujeito e objeto 

que propõe a epistemologia de uma ciência entre sujeitos dialogantes (Pós 

História, 1983, p. 52/53). (FERRARA; 2015: 169-170) 

 



96 
 

Assim, acredita-se que este modo de usar, estas “tarefas” que Flusser propõe se 

aproximam de uma forma de dizer e pensar que Ferrara (2013) nomeia como ciência da 

incerteza. 

Uma ciência da incerteza suporia, portanto, desenvolver o olhar atento como 

elemento essencial de uma epistemologia capaz de tornar o habitual inteligível 

e como tal comunicável. Essa atenção está vinculada àquele momento abdutivo 

que nos faz relacionar de modo imprevisto e gerar conhecimento de 

conhecimento, revelando a ciência que, em se fazendo como um contínuo, 

manifesta seu tempo presente e atual: as incertezas percorrem a ciência para 

permitir que ela renasça à medida em que é colocada em dúvida. (FERRARA; 

2013: 08). 

 

Uma ciência da comunicação que possa ter a dúvida como vetor cognitivo, tento 

em vista que a comunicologia se faz comunicação no momento em que se comunica.  

Ao desvendar o jogo da comunicologia, parece ser de certa forma inútil procurar 

conceituar a comunicação, tendo em vista que esta seria sempre indeterminada e falível. 

Seria possível uma comunicologia que, aceitando o “de tudo diferente”, envolveria as 

comunicologias e suas multiplicidades. Uma possibilidade de entender esses processos 

de fluxos está na noção de conversação e dúvida.  

A comunicologia seria criação de sistema aberto, instável, enquanto que construir 

um conceito de comunicação seria sistema fechado, estabilizante. Ao entender a 

comunicologia como dúvida da comunicação, pode-se pensá-la como estudo dos 

processos de comunicação. E então, seria possível duvidar da comunicação e demonstrar 

o funcionamento da cultura a partir da comunicologia que construiria a cultura. Nesse 

caso, Flusser coloca a comunicologia como modo de definir a comunicação enquanto 

criação da cultura, embora duvidando dela. Seria a comunicologia a criação de um 

paradoxo? 

Para Flusser (2014, p. 45), “a comunicologia se torna resposável pela cultura”. A 

comunicologia (ou comunicologias) pode ser entendida como infraestrutura da cultura 

(ou culturas). Nesse sentido, podemos entender a comunicação como potência de criação, 

invenção e transformação. Isto nos obriga a ir além do código e entendê-lo em relação 

ampla com os meios técnicos e com a própria cultura. Os meios técnicos são estruturas 



97 
 

nas quais os códigos numéricos existem. Assim, os códigos são cultura e fazem com que 

a comunicologia seja mais permeada pela noção de cultura do que pela noção de 

comunicação, pois a comunicologia seria aquela que articularia códigos, cultura e, 

consequentemente, sociedade. 

Uma questão que inquieta é: se a comunicação está sempre sendo, por que seria 

importante criar uma comunicologia? A comunicologia estaria vinculada à construção de 

uma cultura mais ou menos estável, e nesse sentido seria necessária para estabilizar essa 

cultura? Ao pensarmos em nós mesmos como seres comunicantes e a comunicologia 

como uma possibilidade de coordenação de seres em disponibilidade comunicativa, 

talvez não fosse possível pensar em uma comunicologia, seria necessário negar a própria 

dinâmica da cultura, já que não seria difícil estabilizá-la. E, ao negarmos a dinâmica da 

cultura, o que nos restaria? Assim, a comunicologia parece duvidar da comunicação e da 

cultura, pois ao gerar cultura, a comunicologia pode reconfigurar os processos 

comunicacionais e, consequentemente, os processos culturais.  

A comunicologia supõe um modo de dizer que gera um modo de pensar, 

encontrando-se assim no tempo contínuo. A comunicologia seria uma capacidade de estar 

sempre em disponibilidade comunicativa, ou seja, em permanente transformação, e não 

transporte. Sendo toda linguagem medium da comunicação, os conceitos são elementos 

fundamentais para entender como Flusser comunica sua comunicologia e que episteme 

ele constrói. Para compreendermos o conceito de comunicação que subjaz na 

comunicologia, foi preciso entender a comunicação na linguagem de si mesma, e não do 

que se expressa através da linguagem. Os meios nesse sentido são instrumentos que 

interferem, mas não determinam o caráter da comunicação.  

Para Flusser (1985), somos tentados a negar a entropia informacional, mas, como 

consequência, lançamo-nos à produção de artifícios, artefatos e artimanhas e criar meios 

de fazer, de ir contra o fluxo do de tudo diferente. Seríamos bichos artificiais, bichos a 

mudar a técnica, a fazer artifícios. Criamos objetos por meio da técnica, esses objetos são 

alterados e transformados em obra que, por fim, alteram a nós mesmos (artifício, sujeito). 

Passamos todo o tempo a ser artífices de nós mesmos e a única consequência parece ser 

a auto alteração, a entropia.  



98 
 

 Para Flusser (1985), com a vida artificial, a vida tornou-se consciente da sua 

própria estrutura mas, para viver livre, o homem precisaria estar consciente dessa 

estrutura e ser capaz de viver deliberadamente, ou seja, ao se libertar dos objetos que o 

condicionam, libertar-se-ia da necessidade de alterar objetos, a fim de alterar-se. Libertar-

se-ia do trabalho e da relação sujeito-objeto.  

A consciência que o “eu” e a “realidade objetiva” não passam de mitos, que 

“natureza” e “cultura” não passam de articulações ideológicas, e que o 

concretamente vivencial é o relacionamento. Pois tal consciência desenganada 

(por ter sido enganada em demasia no decorrer dos últimos seis mil anos), é 

consciência intersubjetiva, para a qual viver é um fazer como se, é artimanha. 

Viver, para tal consciência, é fazer o improvável, o praticamente impossível, 

já que o provável, o praticamente certo, é o nada lá de fora e cá dentro. A 

artimanha, a arte total, é a resposta que tal consciência dá ao absurdo. 

(FLUSSER; 1985; 06). 

 

Assim, não só a comunicação, mas a vida estaria prioritariamente no campo 

político, porque a comunicação (publicação, artimanha) trata de uma forma de vida. 

Comunica para existir, mas uma existência que demanda uma escolha, uma decisão de 

estar vivo, estar no intervalo e no contínuo entre a vida e a morte. 

Desse modo, a dúvida poderia ser entendida como uma pausa, uma suspensão, um 

“fantasmata” como aponta Domenico da Piacenza no seu tratado De la arte di ballare et 

danzare, citado por Agamben no texto “Ninfas”. Recorro aqui à citação que Agamben 

faz de Domenico:  

Fantasmata é uma presteza corporal, que é movida com o entendimento da 

medida (...) parando de vez em quando como se tivesse visto a cabeça da 

medusa, como diz o poeta, isto é, uma vez feito o movimento, sê todo de pedra 

naquele instante, e no instante seguinte cria asas como o falcão que tenha sido 

movido pela fome, segundo a regra acima, isto é, agindo com medida, 

memória, maneira com medida de terreno e espaço. (AGAMBEN; 2012: 23-

24). 

 



99 
 

Para Agamben (2012), Domenico chama de fantasma uma parada repentina entre 

dois movimentos, capaz de concentrar virtualmente, na própria tensão interna, a medida 

e a memória. Assim,  

O verdadeiro lugar do dançarino não está no corpo e em seu movimento, mas 

na imagem como ‘cabeça de medusa’, como uma pausa não imóvel, mas 

carregada ao mesmo tempo, de memória e de energia dinâmica. Porém isso 

significa que a essência da dança não é mais o movimento – é o tempo” 

(AGAMBEN; 2012: 25). 

 

Nesse sentido, o exercício da dúvida possibilitaria essa pausa no movimento do 

pensamento. Uma pausa capaz de incitar a dúvida, porque se põe fora do tempo e do 

espaço; e, por isso, possibilita a criação de outros tempos e outros espaços, ampliando o 

horizonte do pensamento. Dessa forma, a comunicologia estaria envolta nessa pausa, 

nessa questão do tempo, ou em uma revisão do tempo (pela dúvida), talvez perdido. 

Frente ao abismo do tempo, Flusser (2011a) destaca essa nova ontologia relacional 

que implica em outra abertura para a existência humana: abertura rumo à morte, rumo ao 

nada. Já que o modelo da caixa preta, não é necessariamente o único do qual podemos 

nos servir para captar o nosso estar-no-mundo, outro modelo é possível: um modelo de 

vivência e de conhecimento do outro, fundado sobre a vacuidade. Não se trataria de querer 

alterar o outro, mas de ser, possivelmente, alterado pelo outro. Um modelo fundado sobre 

a consciência do absurdo da existência humana, como um modelo de fim de jogo. Flusser 

conclui: 

Creio que tal arte do amor, em situação que sabemos absurda, é a única resposta 

da qual dispomos para fazermos face ao abismo que se abriu debaixo dos 

nossos pés, e que tal arte não pode ser deliberada, mas surge espontaneamente. 

E creio ser ela a única alternativa ao suicídio, já que é suicídio no outro. 

(FLUSSER; 2011a: 181). 

 

Isso nos leva a pensar os desafios do engajamento a partir do imaginar e da 

imaginação. Para Flusser (2008a: 41), “imaginar significa a capacidade de concretizar o 

abstrato” e essa capacidade é possibilitada com a invenção de aparelhos produtores de 



100 
 

tecno-imagens. Assim, como ele mesmo redefine: “imaginar é fazer com que aparelhos 

munidos de teclas computem os elementos pontuais do universo para formarem imagens 

e descarte” (FLUSSER; 2008a: 45). Em outra publicação, Flusser define imaginação 

como “a capacidade de codificar fenômenos de quatro dimensões em símbolos planos e 

decodificar as mensagens assim decodificadas. Imaginação é a capacidade de fazer e 

decifrar imagens” (FLUSSER; 2011b: 21). As imagens são mediações entre homem e 

mundo, portanto, passamos a viver em um mundo imaginário, possibilitado por uma 

imaginação ao quadrado, que nos permite viver e agir em um meio imaginário e tomar tal 

meio como mundo concreto; para Flusser, isso é difícil de ser digerido, já que a ciência e 

a técnica teriam destruído a solidez do mundo, para que fosse possível devolvê-la sob 

forma de aura imaginada e imaginária como superfícies aparentes. 

 Assim, o engajamento estaria, segundo Flusser, em imaginar sempre mais 

densamente, a fim de escapar do abismo do nada, pois os nossos véus não encobrem o 

nada, eles são a nossa resposta ao nada. Não se trata de rasgar nossos véus, mas tecê-los. 

“Não lhes dar as costas para encarar o nada, mas dar as costas ao nada para orientar-se no 

universo dos véus a fim de poder torná-los mais densos” (FLUSSER; 2008a: 46). Este 

engajamento poderia nos levar à emergência de uma nova consciência.  

Assim, ao inverter o olhar sobre a cultura e sobre comunicação por meio de jogos 

de linguagem, Flusser deixa claro o posicionamento lúdico e político diante da vida 

absurda e do abismo. Possibilita-se uma abertura, uma cisão, uma fresta, um rasgo no 

logos, com potência de retorno à iconicidade, ao quase-signo que tenciona emergir nessa 

fresta, nesse rasgo, por meio de um processo de pausa. Nesse caso, parece não haver fim, 

nem função teleológicos, apenas disponibilidade, como um perpetuum mobile. E por isso, 

o político seria colocar em questão a própria forma do pensar, põe em questão o logos.  

Com essa compreensão, trazemos o conceito de nova imaginação de Flusser 

(2008a), pois, para ele, essa nova imaginação deveria ser capaz de decifrar o que está 

oculto, o que está por trás das imagens/códigos e ir além delas para ler o universo 

programado e modelizado que está por trás destas configurações midiáticas. Estas 

configurações seriam modelos modelizáveis.  

Hoje temos a consciência de que os modelos são modelizáveis; que a teoria é a 

modelagem de modelo e que tomam como referência sempre modelos anteriores. Tendo 

esta consciência, precisaríamos nos abrir à dúvida como método para inventar outras 



101 
 

ideias e vivências e mudar os modelos ou quem sabe transformar o clima existencial em 

outra coisa: em outro jogo talvez. E é aí que se encontra uma possibilidade de resistência 

comunicativa. E expõe seu senso político, já que se trata de um eixo relacional que inclui 

a contradição, o alienado, o excluído, o terceiro.  

Sendo assim, seria talvez na in-diferença criativa da linguagem que poderíamos 

pensar uma desfuncionalização da técnica que pode levar a pensar a comunicação como 

fluxo, como contínuo, na busca de des-habituar o olhar. Para isso, a dúvida e o jogo 

aparecem como uma possibilidade de fissura da técnica e da mídia. Nesse lugar, encontra-

se a possibilidade do terceiro sem nome, por meio de uma linguagem cujo pertencimento 

estará sempre no limbo e na potência, prestes a torna-se ato, em conversação. 

A comunicologia aparece como uma fissura no pensamento comunicacional, 

reposicionando a comunicação e a cultura. 

Na sua heterotopia, a interatividade não se submete a constatações ou 

explicações, pois não se deixa diferenciar a partir de parâmetros que a definam, 

classifiquem ou categorizem. Sem nomes, a interatividade não se reporta a 

conceitos designados pelos nomes. Nas consagradas dimensões científicas às 

quais a academia está afeiçoada no seu hábito de pensar e produzir ciência, a 

interatividade se apresenta como anticientífica, mas exageradamente 

provocativa, enquanto desafio às imaginações cientificamente inquietas. 

 

Sem nomes, a interatividade é refratária a modelos considerados 

metodologicamente explicativos ou exemplificativos da realidade 

comunicativa. Sem nomes, porque sem conceitos que a convalidem 

cientificamente, a interatividade não é adequada às constatações, ao contrário, 

é indagativa e ágil resposta ao desafio inferencial: a interatividade é, sobretudo, 

um exercício epistemológico que nos adverte sobre a necessidade de perceber 

como o conhecimento nela se encontra e como contribui para uma ciência da 

comunicação. (FERRARA; 2018: 32). 

 

Tendo em vista esse exercício epistemológico que a interatividade nos coloca, esta 

tese só pôde ser escrita no momento em que se abriu mão das certezas e dos modelos 

postos e passou-se a duvidar e em conversação ir construindo o texto na medida em que 



102 
 

as dúvidas iam aparecendo, no fluxo do tempo e num processo de pensamento que inclui 

todos os participantes da conversação em diálogo.  

Percebeu-se que pesquisa em comunicação não é nome próprio, mas fluxo, dúvida 

e conversação. É o que vai aparecendo no momento em que se duvida. Aqui a 

comunicologia se fez comunicação no momento em que foi possível comunicá-la. 

Acredita-se que a feitura desta tese se aproxima de um texto que Flusser escreve no último 

capítulo do livro “Natural:mente”. 

É como se os inícios dos ensaios tivessem sido pendurados disciplinadamente 

sobre varal linear e discursivo, e como se os finais dos ensaios estivessem 

balançando desordenadamente no vento que sopra das próprias experiências, 

cabeçudas e indomáveis. De modo que em tal nível de leitura o presente 

volume se apresenta linearmente discursivo quanto à sua intenção, e 

caoticamente inconclusivo quanto seus resultados. Quem lê os ensaios na 

ordem pretendida pelo autor, verificará como tal pretensão foi desprezada pelas 

experiências concretas relatadas. O deliberadamente planejado fracassou 

diante da concreticidade das coisas. “Naturalmente”. (FLUSSER; 1979: 140-

141). 

 

A epistemologia de Flusser parece ser uma epistemologia da dúvida. E para 

entende-la foi necessário duvidar dele e do que foi escrito sobre ele. Foi necessário jogar 

com eles. No processo de escrita desta tese, percebeu-se que ela foi sendo montada no 

momento em que orientanda e orientadora duvidavam de Flusser e jogavam com ele. Esta 

tese foi escrita em conversação dentro do fluxo de pensamento e das possibilidades 

interpretativas que iam se abrindo a cada dúvida, a cada questão posta em jogo. 

O exercício da dúvida e a escrita em conversação foi um processo que deixou clara 

a importância de deixar o objeto da pesquisa falar e mostrar-se, para, então, criar 

coordenações possíveis para visibilizá-lo. Trata-se de tarefa difícil, pois exige do 

pesquisador humildade, desapego e, principalmente, estar disposto a aprender a aprender. 

Foi necessário colocar-se diante de uma ciência da incerteza para permanentemente 

escrever e reescrever esta tese. 

Entendeu-se que a pesquisa só se faz no processo. Do projeto inicial existem 

apenas rastros, a pesquisa se transforma no seu percurso, pois a dúvida e a conversação 



103 
 

alteraram e redesenharam outros caminhos ainda não percorridos (pensados). Tem-se o 

entendimento que algo sempre escapa. Isto é importante para que mantenhamos a 

pesquisa em comunicação turbulenta, indecisa e em jogo.  

Assim, a comunicologia pode ser entendida como uma ciência da incerteza, 

possível de articulação de saberes para a construção de outra cultura, na qual decisão e 

liberdade possam ser fundamentais. Uma comunicologia que possa ser capaz de dissolver, 

construir e novamente dissolver informações. Assim, não só a comunicação, mas a vida, 

estariam prioritariamente no campo político, deliberativas e conscientes de suas 

construções-dissoluções no mundo e na cultura. Porém, talvez seja necessário pensar em 

uma comunicologia que esteja consciente de seu estado provisório, de estar no intervalo 

e no contínuo entre vida e morte. 

 

  



104 
 

REFERÊNCIAS 

 

GÜNTHER, Anders. Die Antiquiertheit des Menschen. (I) Über die Seele im Zeitalter 

der zweiten industriellen Revolution. [O antiqüísmo do ser humano. Vol. I A alma na 

era da segunda revolução industrial]. Munique, Beck, 7ª. ed, 1994. [Edição original: 

1956]. Tradução de Ciro Marcondes Filho. Texto disponível no site: 

http://www.eca.usp.br/nucleos/filocom. 

GÜNTHER, Anders. Die Antiquiertheit des Menschen. (I) Über die Zerstörung des 

Leben im Zeitalter der dritten industriellen Revolution. [O antiqüismo do ser humano. 

Vol. 2 A destruição da vida na era da terceira revolução industrial]. Munique, Beck, 4ª. 

ed, 1995. [Edição original: 1979]. Tradução de Ciro Marcondes Filho. Texto disponível 

no site: http://www.eca.usp.br/nucleos/filocom. 

AGAMBEN, Giorgio. Signatura Rerrum. Sobre el médoto. Barcelona: Editorial 

Anagrama, 2010. 

_______________. A comunidade que vem. Lisboa: Editorial Presença, 1993. 

_______________. Profanações. São Paulo: Boitempo Editorial, 2007. 

_______________. Ninfas. São Paulo: Hedra (Coleção Bienal), 2012. 

ARQUIVO FLUSSER. Artifício, artefato, artimanha III - A artimanha da vida 

humana. (3-bienal-06_1948_a). São Paulo: Arquivo Flusser São Paulo, 1985, 7p. (SP 

Bienal_Conference Essays). 

BAITELLO JR., Norval. A serpente, a maçã e o holograma. Esboços para uma Teoria 

da Mídia. São Paulo: Paulus, 2010. 

BENJAMIN, Walter. Sobre a linguagem em geral e sobre a linguagem do homem. In: 

Escritos sobre mito e linguagem. São Paulo: Duas Cidades, 2013. 

BERNARDO, Gustavo. “O ser que nega”. Texto elaborado a partir da fala do professor 

Gustavo Bernardo Krause no Simpósio Flusser em Fluxo, que aconteceu nos dias 24 e 25 

de maio de 2012 na Universidade Federal do Ceará. Transcrição de Mariana Fontenele, 

revisado pelo autor. Disponível em: 

http://www.flusserstudies.net/sites/www.flusserstudies.net/files/media/attachments/gust

avo-o-ser.pdf. Acessado em 05/06/2019. 

__________. “Meu bem, você não entendeu nada”: a generosidade cética de Vilém 

Flusser. Flusser Studies 11. Sem data. Disponível em 

http://www.flusserstudies.net/sites/www.flusserstudies.net/files/media/attachments/gust

avo-meu-bem.pdf. Acessado em 05/06/2019. 

_________. Dois menos um pedacinho. In: A dúvida. São Paulo: Annablume, 2011. 

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. O que é a filosofia? São Paulo: Editora 34, 2010. 

DERRIDA, Jacques. A escritura e a diferença. 4º ed. São Paulo: Perspectiva, 2009. 



105 
 

______________. Carta a um jovem japonês. In: Traduação: a prática da diferença. 

Paulo Ottoni (org.). 2 ed. rev. Campinas (SP): Editora da Unicamp, 2005. 

FELINTO, Erick; SANTAELLA, Lúcia. O explorador de abismos. Vilém Flusser e o 

pós-humanismo. São Paulo: Paulus, 2012. 

FERRARA, Lucrécia D’Alessio. Comunicação, Mediações, Interações. São Paulo: 

Paulus, 2015. 

_______________. A comunicação que não vemos. São Paulo: Paulus, 2018. 

________________. Os estreitos caminhos do conhecimento. In: Questões 

Transversais. Vol. 1, n.1, janeiro-julho, 2013. 

________________. Epistemologia. In: Flusseriana – uma caixa de ferramentas 

intelectual. ZIELINSKI, Siegfried; WEIBEL, Peter; IRRGANG, Daniel (Org.). 

Minnesota (USA): Univocal Publishing, 2015a. 

_______________. Boêmios como ele. In: Cognitio. Revista Eletrônica de Filosofia. São 

Paulo/PUCSP/Centro de Estudos do Pragmatismo, vol. 16, nº 2, julho/dezembro, 2019. 

FLUSSER, Vilém. Natural:mente: vários acessos ao significado da natureza. São Paulo: 

Duas Cidades, 1979. 

________. Bodenlos: uma autobiografia filosófica. São Paulo: Annablume, 2007a. 

________. O mundo codificado: por uma filosofia do design e da comunicação. São 

Paulo: Cosac Naify, 2007b. 

_________. O universo das imagens técnicas. Elogio a superficialidade. São Paulo: 

Annablume, 2008a. 

_________. A história do Diabo. São Paulo: Annablume, 2008b. 

__________. Pós-história: vinte instantâneos e um modo de usar. São Paulo: 

Annablume, 2011a. 

__________. Filosofia da caixa preta. Ensaios para uma futura filosofia da fotografia. 

São Paulo: Annablume, 2011b. 

__________. A dúvida. São Paulo: Annablume, 2011c. 

__________. Comunicologia. Reflexões sobre o futuro: as conferências de Bochum. São 

Paulo: Martins Fontes – selo Martins, 2014. 

__________. O último juízo: gerações I: culpa & maldição. São Paulo: É Realizações, 

2017.  

_________. Do desejável – a crise das ciências, a proximidade e o desejar. In: Revista 

Brasileira de Filosofia, n. 114. São Paulo, 1979. 

_________. A técnica como argumento. Texto não publicado. Sem data. Disponível em 

http://flusserbrasil.com/art55.pdf. Acessado em 05/03/2019. 

http://flusserbrasil.com/art55.pdf.%20Acessado%20em%2005/03/2019


106 
 

GULDIN, Rainer. Comunicação e Teoria dos Media. In: Vilém Flusser: uma 

introdução. São Paulo: Annablume, 2008. 

HANKE, Michel. A Comunicologia segundo Vilém Flusser. In: Galáxia, n. 7, abril, 

2004. Disponível em: http://revistas.pucsp.br/index.php/galaxia/article/view/1371. 

Acessado em 09/04/2016. 

_____________. Semiótica, Mídia, Telemática: Reconstrução e síntese de três eixos-

chave da comunicologia de Vilém Flusser. In: Anais do I Colóquio Semiótica das 

Mídias. Centro Internacional de Semiótica e Comunicação – CISECO. João Pessoa, PB. 

Setembro de 2012. ISSN: 2317-9147. 

HUIZINGA, Johan. Homo Ludens: o jogo como elemento da cultura. São Paulo: 

Perspectiva, 2014. 

IBRI, Ivo Saad. A dupla face dos hábitos – tempo e não tempo na experiência pragmática. 

(Versão traduzida do original) A. The Double Face of Habits - Time and Timeless in 

Pragmatic Experience. In: Rivista di Storia della Filosofia, Milano, Italia, nº 3, 2017. 

Disponível em https://pt.scribd.com/document/390388459/Texto-A-dupla-face-dos-

habitos-pdf. Acessado em 02/12/2019. 

SERRES, Michel. Variações sobre o corpo. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2004. 

SIMONDON, Gilbert. El modo de existência de los objetos técnicos. Buenos Aires: 

Prometeo Libros, 2007. 

WITTGENSTEIN, Ludwig. Investigações filosóficas. Coleção Os Pensadores. São 

Paulo: Editora Nova Cultural Ltda, 1999. 


