
  

PONTIFÍCIA UNIVERSIDADE CATÓLICA DE SÃO PAULO 
 

PROGRAMA DE ESTUDOS PÓS-GRADUADOS EM PSICOLOGIA SOCIAL 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

FABIANA RIBEIRO MONTEIRO 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

O que pode o corpo do trabalhador? 
 

compostagens entre subjetividade, cuidado e risco  

 
 
 
 
 
 
 

DOUTORADO EM PSICOLOGIA SOCIAL 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

SÃO PAULO 

2017 



 
 

PONTIFÍCIA UNIVERSIDADE CATÓLICA DE SÃO PAULO 
 

PROGRAMA DE ESTUDOS PÓS-GRADUADOS EM PSICOLOGIA SOCIAL 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

FABIANA RIBEIRO MONTEIRO 
 
 

 
 
 

 
 

O que pode o corpo do trabalhador?  
 

compostagens entre subjetividade, cuidado e risco 
 

 
 
 
 

 
Tese apresentada à Banca Examinadora da 
Pontifícia Universidade Católica de São Paulo, 
como exigência parcial para obtenção do título 
de Doutora em Psicologia Social sob 
orientação do Prof. Dr. Odair Furtado. 

 
 
 
 
 
 

 
 

 
SÃO PAULO 

2017 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Banca Examinadora 

 

________________________________________ 

_______________________________________ 

_______________________________________ 

_______________________________________ 

_______________________________________ 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dedico à VIDA, 

À Ricardo Mendes, amor da/na minha vida e ao nosso Raul! 

 

 

 

 

 

 



 

 

AGRADECIMENTOS 

 

 

 

Que independente disso 
Eu não passo de um malandro 

De um moleque do Brasil 

Que peço e dou esmolas 
Mas ando e penso sempre com mais de um 

Por isso ninguém vê minha sacola 

(Mistério do Planeta – Novos Baianos) 

 

 

São muitos, tantos e todos!!! Gratidão ao paradoxo vital, as tecnologias 

digitais, aos poetas artífices do viver, os anjos tortos, ao sangue nas veias... aos 

encontros com: 

Á Universidade Federal do Piauí Campus Parnaíba aliado ao curso de 

Psicologia no qual sou docente efetiva desde 2008 pela concretização e 

viabilização do meu afastamento institucional integral para a realização deste 

curso de Doutorado;  

Á Odair Furtado, meu orientador na Pontifícia Universidade Católica de 

São Paulo (Puc-SP) no Programa de Estudos Pós-Graduados em Psicologia 

Social, pela amizade e carinho, por não impossibilitar minha pressa de viver! 

Aos Grupos de Estudos: Corpo e Sociedade (Unesp-RC), Mil Platôs da 

Educação Matemática (Unesp-RC), NUTAS Núcleo de Pesquisa Trabalho e 



Ação Social (Puc-SP), Núcleo de Estudos e Pesquisas da Subjetividade 

Contemporânea (Puc-SP); 

Às secretárias da Secretaria Acadêmica de Pós-Graduação, da PEPG em 

Psicologia Social (Marlene Camargo) e funcionários da biblioteca da Puc-SP; 

Á Comissão de Aperfeiçoamento de Pessoal do Nível Superior (CAPES) 

cuja bolsa de estudos fomentou os recursos técnicos, financeiros e subjetivos 

dos quatro anos do curso; 

Ao coordenador do Cerest de Rio Claro, José Carlos e a sub-

coordenadora Kimie que acolheram e direcionaram as forças dessa pesquisa 

naquele contexto junto aos demais servidores públicos municipais da rede de 

saúde desta cidade e região; 

Á todos os espaços e participantes dos grupos de Lian Gong! ; 

Aos colegas docentes das bancas de qualificação e defesa final, Maria 

Cristina Vicentin, Ricardo Teixeira, Miriam Debieux, Bader Sawaia, César Leite, 

Rosane Preciosa, pela atenção e partilha; 

Aos amigos paulistanos e paulistas Ana Carolina, Luciana, Maurício, 

Graça, Luís, Laís, Mercedes, Sônia, Carina, Mário, Dona Antônia, Flávia e César 

e Laurinha, Nena, Jamur, Luciano, Silvana, Coxim, Bruna, Helber, Rejane, Eder 

e Rafinha, Maltemp e Pati; 

Aos amigos de Parnaíba (PI), em especial, aos que estiveram conosco 

também em Rio Claro, Alessandra, Rejane, Carpegianni, Meire, Marcinha, 

Eugênia, Cristiano;  



Aos meus pais José Augusto e Rita Solanea, minhas irmãs Poliana e 

Mariana, meus cunhados Vitor, Kima, Eduardo, Leonardo, Viviane, nossos 

sobrinhos João Gabriel e Luis Miguel, e meus sogros queridos Joaquim e Elza; 

Aos companheiros de viagem, invenções, riscos, meus amados 

cartógrafos, Ricardo Mendes e Raul Monteiro Mendes, obrigada por tudo!!! 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

MONTEIRO, Fabiana Ribeiro. O que pode o corpo do trabalhador? 

compostagens entre subjetividade, cuidado e risco. 2017. 124f. Tese 

(Doutorado em Psicologia Social) - Faculdade Ciências Humanas e da Saúde, 

Pontifícia Universidade Católica de São Paulo, São Paulo, 2017. 

 

RESUMO 

 
Pensar a problematização do sujeito trabalhador requer questionar sobre as 
formas que a existência social pode tomar. Tal premissa leva a analisar as 
relações entre política e corporeidade pois, a fabricação de um corpo é uma 
maneira de experimentar o tempo, e a política, não é, simplesmente, uma 
questão sobre um circuito de bens e riquezas, modos de regulação das 
desigualdades socioeconômicas. O corpo é o instrumento pelo qual se passam 
nossas lutas, nossos riscos, nossa implicação afetiva na coletividade. Servindo 
à uma espécie de captura colonizadora e ao investimento na propriedade 
individual neoliberalista, nele se atualizam aspectos históricos, econômicos, 
culturais, linguísticos, dentre outros, que se (re) produzem em modos de vida. 
Essas experiências podem perpetuar-se num distanciamento entre os corpos ou 
na produção de encontros como espaços de ruptura ao sistema vigente. Aqui 
nos interessou acompanhar uma experiência outra do conhecimento, possível e 
real no processo da produção da subjetividade. Estancá-la significa coagular as 
fissuras, os acidentes, as mutações, e por conseguinte, nos comprometer com a 
eterna busca pelo melhor modelo, apontar culpados, julgar procedimentos, falar 
em nome dos outros, denunciar “irregularidades”, tutelar o objeto. 
 
 
 
 
Palavras-chave: corpo, experiência, cuidado, prevenção. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

MONTEIRO, Fabiana Ribeiro. What can the body of the worker? composting 

between subjectivity, care and risk. 2017. 124f. Thesis (PhD in Social 

Psychology) - Faculty of Human Sciences and Health, Pontifícia Universidade 

Católica de São Paulo, São Paulo, 2017. 

 

 

ABSTRACT 

 

Thinking about the problematization of the working subject requires questioning 

about the forms that social existence can take. This premise leads us to analyze 

the relations between politics and corporeity, since the fabrication of a body is a 

way of experiencing time, and politics is not simply a question of a circuit of goods 

and riches, ways of regulating inequalities socioeconomic variables. The body is 

the instrument through which our struggles, our risks, our affective implication in 

the community pass. By serving as a kind of colonizing catch and investing in 

individual neoliberalist ownership, historical, economic, cultural, linguistic, and 

other aspects that are (re) produced in ways of life are updated. These 

experiences can be perpetuated in a distance between the bodies or in the 

production of encounters as spaces of rupture to the current system. Here we 

were interested in following another experience of knowledge, possible and real 

in the process of the production of subjectivity. Stagnating it means coagulating 

fissures, accidents, mutations, and therefore, committing ourselves to the eternal 

search for the best model, pointing guilty, judging procedures, speaking on behalf 

of others, denouncing "irregularities", tutelary the object. 

 

 

Key-words: body, experience, care, prevention. 
 

 

 

 

 

 

 



 

 

LISTA DE QUADROS E FIGURAS 

 

 

 

Quadro I ..........................................................................................  30 

Mapa I .............................................................................................   23 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

LISTA DE ABREVIATURAS E SIGLAS 

 

 

ASPACER Associação Paulista das Cerâmicas de Revestimento 

ACS Agente Comunitário de Saúde 

CEREST Centro de Referência em Saúde do Trabalhador 

IBGE Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística 

LER/DORT Lesão por esforço repetitivo/ Distúrbio osteomuscular     

relacionado ao trabalho 

ONG Organização Não-Governamental 

PSF Programa de Saúde da Família 

NASF   Núcleo de Apoio à Saúde da Família 

SST Saúde e Segurança do Trabalho 

SUS Sistema Único de Saúde 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

Jurei mentiras 
E sigo sozinho 
Assumo os pecados 
Uh! Uh! Uh! Uh! 

Os ventos do norte 
Não movem moinhos 
E o que me resta 
É só um gemido 

Minha vida, meus mortos 
Meus caminhos tortos 
Meu Sangue Latino 
Uh! Uh! Uh! Uh! 
Minh'alma cativa 

Rompi tratados 
Traí os ritos 
Quebrei a lança 
Lancei no espaço 
Um grito, um desabafo 

E o que me importa 
É não estar vencido 
Minha vida, meus mortos 
Meus caminhos tortos 
Meu Sangue Latino 
Minh'alma cativa 

 

 

 

Sangue Latino 

(Ney Matogrosso) 

 

 

 

 

 



 

SUMÁRIO 

 

 

INTRODUÇÃO ......................................................................................... 16 

 

 

CAPÍTULO I: Sou um móbile solto no furacão ......................................21 

1.0. Paisagem-passagem .......................................................................22 
1.1.1. Script da rota.............................................................. 26 

 
1.2.    Pesquisando ....................................................................................31 

1.2.1. Produção do conhecimento na (ad) diversidade........ 40 
  

CAPÍTULO II: Quem precisa de ordem? ............................................... 48 

2.1.  Prevenção da vida ............................................................................ 48 
2.2.  O corpo ainda é pouco... o pulso ainda pulsa .................................  59 
2.3.   Metafísica da carne ........................................................................  64 

 

CAPÍTULO III: Os profissionais de saúde em nós ............................... 73 

3.1.  A casa caiu   ...................................................................................... 73 
3.2.  Um dia vivi a ilusão de que ser homem bastaria .............................   85 
 

CAPÍTULO IV:  Vibração coletiva ............................................................ 91 

4.1. Trabalho x criação    .......................................... ............................. 91 
4.2. Ocupando a fronteira ........................................................................98 
 
 
 
 
 
EPÍLOGO .................................................................................................... 104 

 

 

 

 

 



 

CONSIDERAÇÕES FINAIS ......................................................................   105 

 

 

OS ALIADOS DO CRIME/ REFERÊNCIAS ............................................... 108 

 

 

ANEXOS ..................................................................................................... 118 

 

  
Anexo A - Carta de Informação Sobre a Pesquisa .......................... 119 

 
 Anexo B - Questionário Sociodemográfico ...................................... 121 
 

Anexo C - Roteiro Entrevista SemiAberta ......................................   122 
 
Anexo D - Perfil Sociodemográfico dos Servidores Públicos e Usuários 
dos Grupos de Lian Gong ...............................................................  123 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

Not Enough Brain to Survive escultura de Thomas Lerooy 

 

 

 



16 
 

 

 

INTRODUÇÃO 

 

 

 

Tudo que você tem não é seu 

Tudo que você guardar 

Não lhe pertence nem nunca lhe pertencerá 

Tudo que você tem não é seu 

Tudo que você guardar 

Pertence ao tempo que tudo transformará 

Só é seu aquilo que você dá 

Só é seu aquilo que você dá 

(Lampirônicos) 

 

 

Pois é, eis uma tese que versa sobre descontinuidades e vertigens, sobre 

a deficiência do exercício transcendental de organização cuja principal 

dificuldade é cuidar da experimentação do mundo. Como dar um passo num 

impasse, o gesto que se forma, exige uma presença significativa de um corpo 

para nos deslocar, pois uma experiência do saber tem frequentemente uma 

dimensão de incerteza que não pode ser reduzida. Além disso, uma experiência 

não é o caminho até o objetivo previsto ou aos resultados alcançados, portanto, 

o que será mostrado aqui é o processo de sua compostagem1.  

Sim, há muitos impasses. Você acompanhará cada costura, nó, 

desmanche, recoser, brochuras. Isso provavelmente vai lhe exigir atenção, 

                                                           
1 é um processo de transformação de matéria orgânica, encontrada no lixo, em adubo orgânico (composto 
orgânico). É considerada uma espécie de reciclagem do lixo orgânico, pois o adubo gerado pode ser usado 
na agricultura ou em jardins e plantas. 



17 
 

disposição, solidão, e poderá lhe conectar com muitos mundos, através do meu, 

é obvio, afinal a experiência não pode separar-se do indivíduo concreto em quem 

encarna. Um corpo é um instrumento pelo qual se passam nossas lutas, nossos 

riscos, nossa implicação afetiva na coletividade. Aliás, esta somente tem sentido 

numa forma humana singular de estar no mundo, que é por sua vez uma ética 

(um modo de conduzir-se) e uma estética (um estilo). Por isso, não importa, 

impreterivelmente, qual minha história pessoal ou acadêmica pois, um saber que 

se experimenta, adentra e expõe zonas estéticas, éticas e políticas de mundos 

conscientes e/ou não. É que do ponto de vista afirmativo da vida, o foco está nas 

paradas e repousos. Quando eu habito essa zona de multiplicidade em mim e 

no outro, necessariamente, o foco está no entre. O foco está na passagem e não 

no sujeito ou objeto e nem dentro do indivíduo, e sim, no modo de acontecer, de 

se tornar a passagem.  

O referido texto não foi determinado (nem sua escritura). É possível notar 

ao longos dos quatro capítulos uma oscilação de estilo, tom, semântica. A 

tentativa é mostrar um plano de composição daquela zona que te modifica, 

mexe, respira, cria um modo outro de se relacionar, um encontro com a 

desmedida das coisas. Portanto, caro (a) leitor (a), não espere ler sobre um 

conjunto de aspectos que serão “analisados” e que deixarão a melhor receita a 

seguir. Observar o que é comum em mim tira a codificação da interação dos 

outros sobre mim, e assim, abrimos uma processualidade, e não simplesmente 

uma investigação: abraçamos a criação.   

Na presente pesquisa, problematizar um sujeito trabalhador, sob este 

aspecto, pleiteia questionar sobre as formas que a existência social pode tomar. 

Tal premissa leva a analisar as relações entre corporeidade e política pois, esta 



18 
 

última, não é, simplesmente, uma questão sobre um circuito de bens e riquezas, 

modos de regulação das desigualdades socioeconômicas, assim como a 

fabricação de um corpo não se separa de uma maneira de experimentar o tempo. 

Servindo à uma espécie de captura colonizadora bem como ao investimento na 

propriedade individual neoliberalista, o corpo se atualiza nos aspectos históricos, 

econômicos, culturais, linguísticos, dentre outros, que se (re) produzem em 

modos de vida. Essas experiências podem perpetuar-se num distanciamento 

entre os corpos ou na produção de encontros como espaços de ruptura frente 

ao sistema vigente.  

Assim, fluindo na direção do tensionamento entre forças e formas, foram 

gerados os critérios singulares, os riscos, as errâncias e os conceitos desse 

trabalho. Os autores citados, são parceiros, não mentores. Em alguns momentos 

eles são apresentados direta ou indiretamente, mas na maioria das vezes, foram 

“devorados”, e por conseguinte, optou-se em não carregar o texto com 

explicações de seus conceitos teórico-metodológicos, e sim, fazê-los operar na 

feitura dos capítulos.  

O primeiro deles mostra o cenário bem como os embates na produção do 

conhecimento que auxiliaram na política de narratividade desta pesquisa entre 

os profissionais de saúde de Rio Claro (SP) que utilizam a prática corporal Lian 

Gong na rede de atenção básica municipal de saúde. Acompanhamos esse 

percurso via o modo como as forças desse contexto atravessam o corpo da 

personagem “pesquisadora” cuja configuração dos efeitos da subjetividade 

reduzida ao indivíduo é deslocada a fim de não desperdiçar as forças de 

composição, de reviramento da terra solidificada demais, forças de 

compostagem.  



19 
 

O segundo, mostra uma diferença entre cansaço e esgotamento das 

formas, sendo essa afetação que toca nos aspectos sociais prevencionistas do 

viver. Os terceiro e quarto capítulos, por sua vez, vão na direção da 

descolonização do tipo de cuidado incorporado na angústia social via as fissuras 

presentes entre os devires e o trabalho imaterial. 

Viver é acontecer, acontecer é modificar, modificar é experimentar. Não 

adianta ficar repetindo signos, trocar uma palavra por outra. A força tem uma 

direção, mas não é finalista. A direção da força ativa é uma composição. É uma 

força de composição. Nesse encontro há criação de singularidade, por 

conseguinte, sou capaz de criar planos de continuidade, pontes que me lançam 

para outros devires, outras necessidades. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



20 
 

 

O que é que pode fazer o homem comum 
Neste presente instante senão sangrar? 
Tentar inaugurar 
A vida comovida 
Inteiramente livre e triunfante? 

O que é que eu posso fazer 
Com a minha juventude 
Quando a máxima saúde hoje 
É pretender usar a voz? 

O que é que eu posso fazer 
Um simples cantador das coisas do porão? 
Deus fez os cães da rua pra morder vocês 
Que sob a luz da lua 
Os tratam como gente - é claro! - aos pontapés 

Era uma vez um homem e o seu tempo 
Botas de sangue nas roupas de lorca 
Olho de frente a cara do presente e sei 
Que vou ouvir a mesma história porca 
Não há motivo para festa: Ora esta! 
Eu não sei rir à toa! 

Fique você com a mente positiva 
Que eu quero é a voz ativa (ela é que é uma boa!) 
Pois sou uma pessoa. 
Esta é minha canoa: Eu nela embarco. 
Eu sou pessoa! 
A palavra "pessoa" hoje não soa bem 
Pouco me importa! 

Não! Você não me impediu de ser feliz! 
Nunca jamais bateu a porta em meu nariz! 
Ninguém é gente! 
Nordeste é uma ficção! Nordeste nunca houve! 

Não! Eu não sou do lugar dos esquecidos! 
Não sou da nação dos condenados! 
Não sou do sertão dos ofendidos! 
Você sabe bem: Conheço o meu lugar! 
 
 

Conheço o Meu Lugar 
(Belchior) 



21 
 

 

CAPÍTULO I 
 
 

 
Sou um móbile solto no furacão 

 

 

Em terra de urubus diplomados  
não se escuta o canto dos sabiás 

 
(Mundo Livre) 

 

 

O que aconteceria se os experts, professores e pesquisadores fossem 

solicitados a falar sobre o que viveram, o que aprenderam, o que pensaram e 

não o que lhes foi ensinado? As palavras seriam capazes de ilustrar todos os 

acidentes, dúvidas, mutações? O que estaria em jogo senão pressuposições do 

conhecer, pensar, problematizar, pesquisar? O que proponho aqui é que 

exploremos juntos uma possibilidade digamos existencial (sem ser 

existencialista) e estética (sem ser esteticista), a saber, expressar como um 

problema se coloca a partir do par experiência/sentido. No avesso de um 

percurso investigativo, valorizar percepções e afetos em movimento. Cogeração 

do conhecer, agir e criar. Outro ponto de vista, nem melhor nem pior, uma outra 

maneira.  

A tentativa aqui é, o tempo todo, superar o constrangimento de abrir as portas 

para um campo de forças de alteridade que empurram emergência às grandes 

mudanças. Acompanhar a instauração de um novo lugar, afinal, existem várias 

maneiras de pertencer a vida e de lutar em sua época. Dar vazão as vozes do 



22 
 

corpo não é opô-las as vozes da razão - trata-se do exercício de desfazer uma 

hierarquia entre razão e corpo. Um gesto onde informação e reflexão não 

conseguem se consolidar. 

 

 

1.1. Paisagem-passagem 

 

 

A cidade Rio Claro (190 km da capital São Paulo) faz parte de uma 

microrregião bastante desenvolvida e em constante expansão econômica. 

Segundo o IBGE (2015) ocupa uma área total de 498,42 km², sendo 28,3500 km² 

sua área urbanizada e uma população estimada 198.413 habitantes. Situada 

numa região considerada o segundo polo industrial do Estado, resultado do 

crescimento econômico, consequência do processo de industrialização da 

cidade de São Paulo, atrelado às grandes plantações de café. Atualmente a 

monocultura é predominante, com a presença de usinas e latifúndios de plantio 

de cana-de açúcar.  

 O município de Rio Claro (ver Mapa I abaixo) surgiu em 1845 e sua 

divisão territorial desde 1995 é constituída por dois distritos denominados Ajapi 

e Assistência. Vale destacar que o desenvolvimento econômico produziu 

transformações socioespaciais capazes de proporcionar um dinamismo 

diferenciado no cotidiano da cidade, como foi o caso da construção da Companhia 

Paulista de Estrada de Ferro que fazia a ligação entre Campinas e Rio Claro, inaugurada em 

1876, e uma nova ferrovia, ligando Rio Claro a São Carlos e Araraquara (1881 e 1885) pela 

Companhia de Estradas de Ferro do Rio Claro, fato que estruturou todo plano urbano em 

ruas e avenidas numeradas, tornando seu ponto referencial o centro da cidade, na área 

da antiga Estação Ferroviária, hoje atual Secretaria de Turismo (BUSSIUS, 2011).  

https://pt.wikipedia.org/wiki/S%C3%A3o_Paulo_(cidade)
https://pt.wikipedia.org/wiki/%C3%81rea


23 
 

A “cidade azul” devido ao céu azul-anil luminoso nos dias de verão, 

também é conhecida como “cidade dormitório” devido ao fluxo constante de 

atração de pessoas em busca de melhores condições e oportunidades de 

trabalho. Tal denominação é comum aos municípios num Estado de 

concentração de riquezas devido as variadas ofertas de serviços e empregos.  

 

 

 

Na região centro-leste, Rio Claro e as cidades de Santa 

Gertrudes, Limeira, Cordeirópolis, Ipeúna, Piracicaba e Araras formam o maior 

polo cerâmico da América Latina. De acordo com dados da Associação Paulista 

das Cerâmicas de Revestimento (Aspacer), são 48 indústrias, responsáveis por 

13 mil empregos diretos e 195 mil indiretos. Outro aspecto da cidade é o 

crescimento econômico anual de 6% na área de tecnologia médica, além da 

presença de outras indústrias responsáveis pela fabricação de diversos 

produtos, dentre eles: fibras de vidro, tubos e conexões de PVC, 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Santa_Gertrudes
https://pt.wikipedia.org/wiki/Santa_Gertrudes
https://pt.wikipedia.org/wiki/Limeira
https://pt.wikipedia.org/wiki/Cordeir%C3%B3polis
https://pt.wikipedia.org/wiki/Ipe%C3%BAna
https://pt.wikipedia.org/wiki/Piracicaba
https://pt.wikipedia.org/wiki/Araras_(S%C3%A3o_Paulo)


24 
 

eletrodomésticos da linha branca, produtos químicos leves, metalúrgicas, cabos 

para indústrias, balas e caramelos, peças de autos, papelão ondulado e pardo 

compacto, estamparias, agro avícolas, nutrição de animais, artefatos de 

borrachas especiais (BUSSIUS, 2011). 

É uma cidade planejada, em franco movimento urbano, cheias de 

entradas e saídas, num trânsito constante com as demais cidades da região. 

Embora o lazer local cotidiano esteja restrito aos espaços privados, existem dois 

parques públicos onde ocorrem manifestações de festejos religiosos, carnaval, 

feiras municipais e encontros universitários. Casarões antigos preservados, 

predominância de igrejas cristãs e de muitas escolas públicas/privadas. Morros 

verdes, cheiros-amargos, cheiros-fumaça, temperaturas bruscas. 

Neste cenário de desenvolvimento industrial, bem como de tecnologia e 

comunicação de massa instituídos, e a todo vapor, a produção de subjetividade 

está em ampla metamorfose. É que no capitalismo contemporâneo esta constitui 

matéria-prima de toda e qualquer produção, modelização, modulação de 

comportamentos, sensibilidades, percepções, memórias, relações sociais, 

sexuais, enfim, a todo um trabalho de formação das forças produtivas e forças 

de consumo via processos de semiotização (GUATTARI & ROLNIK, 2011) que 

atravessam e constituem diretamente os modos de ser em sociedade.  

Neste sentido, não é nenhuma novidade constatar que as relações 

capitalísticas de trabalho não estão simplesmente atravessadas por uma 

contradição material e objetiva, mas sobretudo por um antagonismo subjetivo. 

Cada vez mais, o investimento na cooperação e gestão autônoma do saber exige 

uma força de trabalho que produz a sua própria medida de subjetivação. Isso 

significa que o trabalho tem se singularizado, que a força produtiva se apresenta 



25 
 

como força singular, o que implica numa gestão biopolítica geral, e por 

conseguinte, indispensavelmente, numa dimensão de produção do indivíduo, na 

produção de valor, na produção dos corpos. Tal característica necessita, 

portanto, investir na ilusão de que temos o livre-arbítrio sobre nosso destino e 

que podemos vender nossa força laboral.  

Memória mutante das leis e dos códigos de cada cultura, registro das 

soluções e dos limites científicos e tecnológicos de cada época, o corpo não 

cessa de ser (re) fabricado ao longo do tempo. De acordo com Sant’Anna (2005, 

p.12), a gestão biopolítica do corpo está submetida  à gestão social tanto 

quanto ele a constitui e a ultrapassa. Torna-se, portanto, fundamental localizar, 

primeiramente, “[...] as problematizações que tornaram possível uma série de 

práticas e de representações corporais que convergem num resultado provisório 

entre técnica e sociedade, sentimentos e objetos, numa linguagem polissêmica 

e histórica”.  

Em vista disso, encontramos na rede municipal de saúde de Rio Claro 

uma particular atuação na geração dos valores simbólicos com os quais a vida 

social ganha sentido e que produz efeitos nas condições de vida e saúde da 

população. No Centro de Referência em Saúde do Trabalhador (Cerest) 

acontecia a oferta do quarto curso de formação em Lian Gong para os servidores 

públicos municipais, além da existência de cinco grupos desta prática 

consolidados desde 2005 com ampla participação da população local. Os 

exercícios da técnica chinesa Lian Gong em 18 terapias tratam e previnem dores 

no pescoço, nos ombros, na região lombar, nas pernas, nos tendões e nas 

articulações. 



26 
 

Majoritariamente, o curso era procurado por profissionais em saúde e 

segurança do trabalho (SST) cuja atividade vem se diversificando conforme as 

necessidades e legislações estatais e de mercado. Desde quando a 

Organização Mundial da Saúde (OMS) estimulou, no final da década de 1970, a 

implantação da chamada Medicina Tradicional ou Medicina Complementar e 

Alternativa nos Sistemas de Saúde, e lançou, entre 2002 e 2003, documentos e 

resoluções com orientações sob quatro pilares fundamentais (estruturação de 

uma política; garantia de segurança, qualidade e eficácia; ampliação do acesso 

e o uso racional), o contexto brasileiro vem ganhando adeptos e expressiva 

atuação profissional (TESSER, 2009).  

 

1.1.1. Script da rota 

 

A rede municipal de Rio Claro possui seis unidades básicas de saúde, 

nove unidades com programas de saúde da família e é referência para outros 

onze pequenos municípios da região. O primeiro grupo de Lian Gong foi iniciado 

pela enfermeira do trabalho do Cerest “o Lian Gong é uma vírgula de tudo que a 

gente faz aqui” (sic); há dez anos atrás eles tinham um serviço chamado 

Programa de Tratamento e Orientação cujo objetivo maior era a assistência 

ambulatorial a trabalhadores/trabalhadoras acidentados, a maioria com Ler/Dort. 

Cada profissional com sua especialidade trabalhava da seguinte maneira: a 

psicóloga sobre os aspectos emocionais da doença, a terapeuta ocupacional das 

adaptações posturais de prevenção e tratamento, a enfermeira sobre a etiologia 

da doença, o fisioterapeuta realizava tratamentos de reabilitação. No cotidiano 

laboral, esses profissionais começaram a perceber que estava “faltando alguma 



27 
 

coisa”, que a assistência ambulatorial não era o papel do Cerest, que esse tipo 

de assistência não estava ajudando nos casos de Ler/Dort devido a grande 

reincidência destes. Preocupados com “o que mais eles podiam oferecer”, então 

foram conhecer outros Cerest no estado paulista e não encontravam nada que 

tivesse o perfil de atendimento que eles estavam buscando, até que “fuçando 

muito” encontraram uma indicação de uma Terapeuta Ocupacional sobre um 

grupo em Piracicaba que não estava vinculado a nenhuma entidade 

governamental – eles praticavam o Lian Gong. Estudando sobre o assunto 

descobriram que essa atividade era ótima para tratamento e prevenção de 

Ler/Dort além de artrites, tendinites, síndromes do carpo, dentre outras. Com o 

passar do tempo, a enfermeira do trabalho foi quem se identificou com aquela 

prática e resolveu investir. Por conta própria ela fez outros cursos de formação 

em São Paulo sobre Xian Gong e Lian Gong pois sua ideia era espalhar pela 

cidade a prática preventiva e tentar fazer com que trabalhadores/trabalhadoras 

em geral pudessem frequentar algum grupo no seu próprio bairro já que as 

empresas públicas e privadas da cidade não cediam seus funcionários para 

atividades dessa natureza.  

Ema São Paulo ela conheceu um instrutor dessa prática que trabalhava 

numa ONG em Campinas e então eles fizeram um projeto para que a 

Fundação/Secretaria de Saúde Municipal de Rio Claro custeasse o primeiro de 

curso de formação. Deste modo, nos últimos dez anos alguns outros objetivos 

foram se consolidando: modificar a atuação do Cerest para a promoção e 

vigilância à saúde, desenvolver na rede de saúde uma referência em atividade 

física, especialmente, quando ocorreu a suspensão dos serviços de estágio e 

extensão universitária coordenados pelos professores do curso de Educação 



28 
 

Física da Universidade Estadual Paulista (ficando restrito a uma única unidade) 

e, modificar o encaminhamento dos médicos municipais a fim de destinar os 

pacientes diagnosticados com hipertensão, diabetes, artroses, depressão, 

dentre outros, bem como os casos de notificações de acidentes laborais, para 

uma atividade que trabalhasse com exercícios contínuos osteomusculares. 

Fato curioso foi que os próprios profissionais em SST da rede 

(enfermeiros, nutricionistas, fisioterapeutas, técnicos de segurança e de 

enfermagem, agentes comunitários de saúde, terapeutas ocupacionais, 

psicólogos, dentre outros) eram os que mais se interessavam em participar dos 

grupos... uma forma de fazê-lo era realizar o cursos de formação que lhes 

conferia a base para se tornarem coordenadores desses grupos... ou não..., pois 

muitos não davam continuidade a esse trabalho. Com exceção da enfermeira do 

Cerest, os outros grupos de Lian Gong eram coordenados por agentes 

comunitários de saúde, aliás as agentes. Muitas aprendiam fazendo com a 

própria enfermeira do trabalho, e somente naquele ano (2014) é que foram fazer 

o curso de formação para pegar o certificado, ou seja, coordenar um grupo de 

Lian Gong não mudava o plano de carreira, nem o salário e nem a carga horária 

desses profissionais – funcionava apenas como algo diferente na rotina de 

trabalho... o que isso queria dizer? 

Naquele momento, o quarto curso de formação do Lian Gong teve ampla 

divulgação, bastante número de inscritos (em algumas unidades de saúde das 

cidades vizinhas houve até sorteio para escolher quem iria participar) e era 

acompanhado da ideia de gerar a implementação de novos grupos na rede a fim 

de efetivar institucionalmente essa técnica corporal chinesa como uma política 

de saúde da região conforme previsto na Portaria 971 de maio de 2006 do 



29 
 

Ministério da Saúde que já inclui o Lian Gong entre as consideradas Práticas 

Integrativas e Complementares a serem oferecidas aos usuários do Sistema 

Único de Saúde (SUS).  

A partir das visitas aos grupos existentes, por sugestão da enfermeira do 

trabalho e das agentes comunitárias, concomitantemente, elaborou-se o projeto 

desta presente pesquisa para o Comitê de Ética da PUC-SP, conforme exigência 

do Programa de Pós-Graduação em Psicologia Social. Encaminhado e aceito 

(ver CAAE 44462614.6.0000.5482) este continha o Termo de Consentimento 

Livre e Esclarecido (ver Anexo A) no qual foram explicados os objetivos e etapas 

da pesquisa, riscos e benefícios, cuja apresentação ocorreu no primeiro dia do 

curso de capacitação em que houve a oportunidade de conhecer todos os atuais 

servidores públicos de saúde que tinham contato com o Lian Gong. Na ocasião 

também foi oferecido um formulário de autopreenchimento a fim de construirmos 

um perfil sociodemográfico dos participantes (ver Anexo B). Todo o registro do 

processo da pesquisa realizou-se num diário de campo, via recursos 

audiovisuais como gravador de áudio digital utilizados concomitante aos 

instrumentos qualitativos como: conversas informais, telefonemas, troca de e-

mails, observação livre e participante e entrevistas semiabertas (ver Anexo C).  

Abaixo segue um quadro que sintetiza os tipos e a sequência das 

atividades ocorridas num período de um ano: 

 

 

 

 

 



30 
 

QUADRO I 

 

ATIVIDADE 

 

PARTICIPANTES 

 

QUANTIDADE 

 

LOCAL 

 

Reuniões e 

conversas informais  

 

Coordenador e 

enfermeira do Cerest 

 

4 

 

Centro de Referência 

em Saúde do 

Trabalhador 

 

Observação 

participante no curso 

de capacitação para 

coordenação de 

grupos de Lian Gong 

 

Vinte e quatro 

servidores públicos 

da rede municipal de 

saúde 

 

Encontros uma vez 

por semana com 

carga horária de 4 

horas durante 3 

meses 

 

Centro Cultural 

Roberto Palmari 

(municipal) 

 

Visitas aos grupos de 

Lian Gong – 

observação 

participante e 

conversas informais 

 

Coordenadores e 

participantes dos 

grupos 

 

 

 

5 

 

Pátios de igreja, 

praças públicas, 

quadra esportiva da 

escola pública, 

espaço de reunião de 

um sindicato, 

estacionamento do 

PSF, quadra 

poliesportiva da 

prefeitura 

 

Entrevistas 

semiabertas 

 

Coordenadores dos 

grupos de Lian Gong 

 

8  

 

Local de trabalho 

(Cerest e PSF’s) 

 

 

Observação Livre em 

reuniões mensais 

 

Coordenadores dos 

grupos de Lian Gong 

 

2 

 

Núcleo de Apoio à 

Saúde da Família 

(NASF)  



31 
 

 

1.2. Pesquisando 

 

Debaixo d’água protegido salvo fora de perigo 
aliviado sem perdão e sem pecado 
sem fome sem frio sem medo sem vontade de voltar 

Mas tinha que respirar 

Debaixo d’água tudo era mais bonito 
mais azul mais colorido 
só faltava respirar 

Mas tinha que respirar 
Todo dia 
Todo dia, todo dia 
Todo dia 2 

  

 “Qual é o objeto da sua pesquisa?” Quando lhe foi feita essa pergunta a 

pesquisadora3 não soube responder prontamente, ainda tentou explicar, mas 

não disse com aquele sabor assertivo, orgulhosa de estar dominando o que 

falava, como costumava gostar. Provavelmente nem percebeu o quanto se 

incomodou com essa pergunta, e não caberia aqui relatar as contingências que 

ocorreram no campo pesquisado, mas, sobretudo, a exposição das dúvidas, 

medos, anseios, desassossegos que insistiam em não apenas relativizar o 

instrumental técnico de seus interesses acadêmicos...  

Ela sentia, sem perceber, que tais sensações estavam agindo de outra 

maneira nela e no seu mundo... a maneira de pensar estava sendo provocada 

                                                           
2 Música Debaixo D’Água de Arnaldo Antunes 
3 A personagem “pesquisadora” nos leva a acompanhar o modo como as forças desse contexto 

incidem na maneira de elaborar e produzir os dados. Esta foi produzida na política de 
narratividade deste estudo cuja configuração dos efeitos da subjetividade reduzida ao indivíduo 
é deslocada a fim de não desperdiçar as forças de composição, de reviramento da terra 
solidificada demais, forças de compostagem.  



32 
 

de outro jeito... não sabia explicar... Seria possível afirmar que tal movimento 

não se tratava da “criatividade do pesquisador” (MINAYO, 2004), aquela que se 

restringe a sua capacidade pessoal de análise e síntese teórica, sua experiência 

reflexiva, seu comprometimento com o objeto, de exposição lógica e a seus 

interesses? 

De fato, é próprio da Modernidade que o homem se descubra não apenas 

senhor de direito de todas as coisas, mas que também se reconheça como fonte 

primordial de seus próprios desatinos e erros, envolvido na construção de um 

sujeito epistêmico pleno, sede, fundamento e fiador de todas as certezas. Essa 

é a principal característica do caráter transcendente de organização, ou seja, 

recorrer exclusivamente aos determinismos externos, sempre pressupostos, de 

ideias definidas por um ceticismo racional. Trata-se de produzir metodicamente 

um indivíduo capaz de trazer o mundo para diante de si (de representá-lo), numa 

exigência de autodisciplina, um indivíduo qualificado para a função de 

fundamento autofundante dos sistemas representacionais, dotados de unidade 

e reflexividade. 

Tal característica delimitava posições demarcadas entre a pesquisadora 

e seu campo de pesquisa. Não foi tão difícil verificar o desconforto de uma 

injeção metodológica que a todo custo visava assegurar um papel de mediação 

interposta quando a pesquisadora insistia em desvendar e construir os objetivos 

do estudo “com os participantes”. Supostamente “livre” de qualquer risco de 

ilusão, um esforço permanente de se manter à margem do rio dos 

acontecimentos a estava deixando esgotada, desanimada, frustrada. Ainda não 

havia palavras lógicas que conseguissem explicitar o que estava acontecendo: 

 



33 
 

“Qual a paz que eu não quero conservar pra tentar ser feliz? ... uma 

inquietação que não é meramente intelectual, ela se dá conta. Está portando 

um conflito. Em condições ‘normais’ muitos micro-organismos convivem 

pacificamente com as bactérias que são verdadeiros soldados de defesa. O 

que está fora rompe o delicado equilíbrio de nossas defesas provocando uma 

inflamação. Esta é que nos mobiliza para algo que está errado... 

acho que estou perdendo o meu medo da chuva!!” 

(citação do diário de campo da pesquisadora) 

 

 

Ao passo de cada encontro com os participantes da pesquisa, a cidade, a 

literatura científica, e também com fontes das mais variadas, não só escritas e 

teóricas, todos os objetivos geral e específicos, questões pré-definidas, entraram 

em movimento e se diluíram completamente. Havia uma outra política de 

pensamento à espreita aliada a ameaça de destruição de um determinado 

mundo – ela suspeitava. A água que molhava seu corpo não era apenas para se 

impregnar, se infiltrar no campo estudado... em cada passo sentia que era 

arrastada ao encontro com aquilo que não queria explicação ou interpretação, 

como se ela não soubesse mesmo do que se tratava essa pesquisa... isso era 

muito constrangedor pois se perguntava: o que estou fazendo aqui? Os 

instrumentos de pesquisa não estão funcionando? 

Uma tensão se instala de forma bastante violenta... percebeu que seu 

problema de pesquisa não era a atuação do Cerest, nem a eficácia do Lian Gong 

tão pouco sua implementação como política institucional, nem os significados do 

trabalho dos profissionais de saúde... não conseguia encontrar ressonância entre 

a apreensão da realidade e o modo de se relacionar com o campo pesquisado. 

O principal reflexo disso era o progressivo questionamento sobre o significado 

do papel ativo do pesquisador já que o exercício teórico-crítico-reflexivo era 



34 
 

constantemente assediado por afetos que não sinalizavam de onde vinham nem 

o que queriam. Sua consciência e vontade estavam sendo testadas.  

Constatou que quando o conhecer se torna a aplicabilidade do conhecimento 

de que se trata, a vida se apequena e se caracteriza num esforço permanente 

de desvendar a realidade segundo as exigências do método, e as inquietações, 

dúvidas, contradições, anseios, que aparecem no meio do caminho, são 

justificados pelas lacunas de algumas etapas ainda não desenvolvidas pelo 

conhecimento, “uma questão de tempo”, uma sequência lógica, um modelo. O 

conhecimento parece seguir seu curso numa gradação evolutiva e acumulativa 

tomado por um conjunto de regras como um valor em si para se chegar a uma 

verdade; os inputs deviam ser processados a partir de regras lógicas, que são, 

em última análise, as regras do método.  

Seria o que Sant’Anna (2001) assinala quando, na prática de pesquisa, o 

contato com o objeto acaba sendo sempre de avaliá-lo baseado numa verdade 

predefinida, pois, afinal, o sujeito – o dominante - garante sua posição na medida 

em que mantém o outro numa posição de objeto. Assim, uma relação de 

dominação acarreta, frequentemente, a degradação de um dos lados, no caso, 

o dominado – o objeto. Quando sujeito e objeto estão dados e assim se 

estabelece os papéis de busca da verdade na forma da apreensão da realidade 

(quando queremos compreendê-la, explicá-la, ir a campo para se impregnar, 

legitimar por um plano exclusivamente epistêmico a elaboração dos dados) é (in) 

visível o fascínio de se relacionar com o mundo através de estratégias de 

dominação.  

 



35 
 

Nesse compasso, Larrosa (2015, p.31) mostra que:   

 [...] Atualmente, o conhecimento é essencialmente a 
ciência e a tecnologia, algo essencialmente infinito, que 
somente pode crescer; algo universal e objetivo, de 
alguma forma impessoal; algo que está aí, fora de nós, 
como algo de que podemos nos apropriar e que 
podemos utilizar; e algo que tem que ver 
fundamentalmente com o útil no seu sentido mais 
estreitamente pragmático [...] um conhecimento para as 
necessidades que nos dão como “vida”. 
 
 

O acesso a um poder e um saber estabelecido em condições sociais 

dadas que nos oferecem uma falsa sensação de preenchimento, 

automaticamente, se converte num recurso indispensável para entrar em zonas 

de sentido ocultas pela aparência. O conhecimento é produzido para dar conta 

de um suposto déficit que existiria na realidade posto que este estará sempre 

defasado ou velado esperando por uma descoberta, e que, via uma elaboração 

intencional e representativa irá entregar mais “verdade” ao problema estudado. 

Assim, neste caso, o pesquisar pode se transformar numa paranoia de identificar 

os furos obtusos que a paisagem em questão apresenta - farejando 

desconformidades entre o “ideal” e o “real”. 

Ao dar visibilidade às práticas investigativas, Deleuze (1992) evidencia que a 

ação de pensar vai em outro sentido. Consiste num modo de resistência que 

faculta romper com o assujeitamento à consciência, o que faz efetuar 

deslocamentos simultaneamente na pesquisa e no pesquisador, exigindo uma 

produção de um plano de experimentação e interferência nos jogos saber-poder-

subjetivação, um “ato arriscado, uma violência que se exerce primeiro sobre si 

mesmo [...]” (Deleuze, 1992, p.128). Desta maneira, a pesquisadora encontrava-

se, portanto, num plano que bifurcava em tendências divergentes que pareciam 

guardar uma abertura e uma sujeição à instabilidade: havia uma desconstrução 



36 
 

do modo de fazer/estar no campo pesquisado que, sem pedir licença ou 

legitimação, ameaçava a “investigação científica”. Sua pista diária pulsava toda 

vez que tentava enquadrar e converter o mundo num estoque de objetos 

representáveis.  

A ideia de fragmento arrasta consigo o incômodo da incompletude 

fazendo emergir uma outra espécie de presença, um outro olhar que não é 

somente daquele que se debruça sobre a paisagem. As convenções ideológicas 

ou representativas somente explicam formas, conteúdos, pelo viés do 

interacionismo ou da macroestrutura, traduzida numa identidade de um 

determinado grupo social ou indivíduo. Ocorre que, as formas também coexistem 

com elementos que são a-significantes, a-cronológicos, a-comunicativos - são 

as forças de alteridade, afecções, não lineares, corporeidades, na maioria das 

vezes, bastante desqualificadas. Tal depreciação transcorre, de modo geral, no 

comportamento científico de insistir numa base epistemológica do conhecer sob 

o reconhecimento de que o corpo é exclusivamente o substrato onde a cultura e 

os símbolos e valores culturais se inscrevem, como receptáculo da produção 

simbólica ou das representações sociais geradas na e pela “cultura” cuja 

especificidade e autonomia em relação à “natureza” seria garantida em sua 

radical exterioridade em relação a essa (MALUF, 2002, LE BRETON 2010, 

2011).  

Sob este aspecto, Giacomel, Régis e Fonseca (2004, p.91) avalizam: 

 

[...] o que é o corpo para a modernidade imersa 
no paradigma racional? Um amontoado selvagem 
de instintos que precisa ser domado, disciplinado, 
algo cuja materialidade embota a essência 
cogitans do humano. O corpo, portanto, precisa 
ser controlado em prol da plena emergência da 
substancialidade subjetiva, identificada à unidade 



37 
 

da consciência, porque esta seria a única capaz 
de uma autêntica experiência e representação do 
mundo e, portanto, a única possibilidade do 
conhecimento efetivo da realidade.  

 

Destarte, a fabricação de um corpo é uma maneira de experimentar o tempo. 

De acordo com Nietzche (2003), pensar é uma ação que ocorre no presente não 

podendo ser generalizada ou se tornar um universal abstrato ou modelo a ser 

seguido. Não é uma discussão, um consenso, palco de disputas ideológicas. É 

um ato perigoso, sem transcendência e sem fixação nas palavras. Deleuze 

(1992, p.191) ressalta que a concreticidade de uma realidade está mais nos “[...] 

desenvolvimentos, bifurcações e mutações que uma imagem secreta do 

pensamento inspira na necessidade constante de criar novos conceitos, não em 

função de um determinismo externo, mas em função de um devir que arrasta os 

próprios problemas”. O presente é tão grande, não nos afastemos4. 

 A pesquisadora sofria a ambivalência. Ninguém pra orientar, dizer o 

sentido e direção do caminho. Produzir o mundo dependia de algo fora dela que 

tivesse esse poder de completar, preencher, solucionar seu dessabor. Ela sentia 

muito medo das próprias forças, se desviava, dava mais atenção aos outros, 

queria fugir. Era essa a luta em que estava implicada. Corpo em devir. Contudo, 

quando seu orgulho diminuía, ela sentia novamente a atração por essa 

experiência que ela queria trazer à existência. Mas como poderia esse processo 

se encaixar numa dimensão analítica, na capacidade de explicação dos 

atributos, propriedades e interesses do objeto, de sucessão cronológica, que 

configuram a alteridade das coisas numa alienação, desvio, anomalia? Essa é 

uma experiência que não tem palavra, nem som, nem imagem, nem gesto, e 

                                                           
4 Poema Mãos Dadas de Carlos Drummond de Andrade 



38 
 

inventá-los era precisamente o trabalho a ser feito. A tensão é na coluna, nos 

pontos de cruzamento entre a estabilidade e a mobilidade, ou seja, no fluxo do 

movimento. Sim, pois, quando se problematiza o ideal, não há nada ou ninguém 

que exerça uma referência absoluta – a confiança no plano das formas, no plano 

moral, no juízo sobre o real, deu sinais de esgotamento. Logo, ela se sentia muito 

ancorada, sedentária, triste. Seu passatempo favorito era dicotomizar – evitar o 

mal e seguir o bem, evitar o engano e seguir a verdade – um falso 

preenchimento, que estimula em nós, não uma dança, mas um espírito de 

gravidade, de pesadume. 

Como exemplifica Guattari & Rolnik (2011, p. 38) “Não há uma oposição 

distintiva, que dependa de um princípio lógico de contradição. Parece difícil, mas 

é preciso simplesmente mudar de lógica. Na física quântica, foi necessário que 

um dia os físicos admitissem que a matéria é corpuscular e ondulatória, ao 

mesmo tempo.” A lógica exclusivamente explicativa e interpretativa na práxis de 

uma pesquisa estava dando lugar a uma maneira de evidenciar uma dimensão 

processual e qualitativa – o que precisamente faz dela um território existencial, 

experiencial (ALVAREZ & PASSOS, 2014). A pesquisadora percebe que a 

paisagem transforma-se e não é possível dizer quando começou a 

transformação – somos seres da/na impermanência. É uma questão cheia de 

surpresas, não se localiza nas origens nem no futuro melhor, e sim, no atual ou 

no intempestivo.  

Ao nos molharmos na chuva estamos implicados, nos colocamos em 

questão. Por isso, sentia medo de duvidar, de estar enlouquecendo, de se 

desagregar, da pesquisa perder credibilidade, medo de fracassar. O que isso 

queria dizer? Algo em mim me torna diferente do que eu sou no encontro que eu 



39 
 

faço. O que a pesquisadora precisa não era de um novo rosto, algo que merecia 

reconhecimento, que possuía e controlava, mas, sobretudo, de uma língua que 

registrasse o processo que estruturou os conceitos que lhe implicavam. “É que 

o conceito, creio eu, comporta duas outras dimensões, as do percepto e do 

afecto. [...] Os perceptos não são percepções, são pacotes de sensações e de 

relações que sobrevivem àqueles que os vivenciam. Os afectos não são 

sentimentos, são devires que transbordam naquele que passa por eles, 

tornando-se outro” (Deleuze 1992, p.175). 

Tal gesto seria capaz de fazer mais conexões com muitos outros mundos 

do que um estranhamento julgador cuja habilitação de mediações conscientes 

inferioriza e deturpa aquilo que ainda não sabemos como pensar. O impedimento 

de narrar a si mesma, sua constituição intensiva, sensível, estética, estava 

sufocada, afinal, o que está por vir já necessitaria de critérios outorgados. Esta 

é a principal característica de uma subjetividade centrada num estado de ser, 

numa interioridade, num indivíduo, e desta maneira, entramos numa relação de 

mediação com nossa capacidade de fazer acontecer, simultaneamente, 

obedecendo certas referências, imagens, discurso, signos que atravessam o 

entendimento da experiência e não a capacidade de experimentar. 

Larrosa (2015) mostra que na ciência moderna o plano da experiência é 

tratado de maneira objetivada, homogeneizada, controlada, fabricada, 

convertida em experimento ou em conceito. Muitas vezes a ciência captura a 

experiência e a constrói, sob seu ponto de vista e com pretensões de 

universalidade. Ocorre que a experiência “[...] é sempre de alguém, subjetiva, é 

sempre daqui e de agora, contextual, finita, provisória, sensível, mortal, de carne 

e osso, como a própria vida” (LARROSA, 2015, p.40). Algo transitório, volátil, 



40 
 

mutante, finito, singular. Ocorre que, não nos é dado saber como explorar o plano 

da experiência, isto não é imediato, requer parar, tempo para sentir, reconhecer 

e escutar o que se passa através de nós. Desta maneira, pensar, é estar tomado 

numa ação ousada que invoca a colocação contínua de problemas e a 

interrogação do pesquisador implicado, sem perseguir uma finalidade, inventar 

a estrada enquanto avança. 

Deleuze e Guattari (1997) denominam tal atitude como a habitação de um 

território em sua expressividade, e não funcionalidade, pois se assim fosse, os 

modos de vida e os sentidos vinculados à constituição de um território existencial 

seriam reduzidos a espaços físicos e respostas motoras que se relacionam. A 

qualidade e a multiplicidade acabam cedendo lugar à unidade e à generalidade 

gerando a formulação/manutenção de um sujeito e de um objeto prévios. Assim, 

rapidamente se poderia produzir um conceito da experiência, talvez até um 

dogmatismo ou pretensão de autoridade. 

 

1.2.1. Produção do conhecimento na (ad) diversidade  

 

Havia um deslocamento em curso. Um plano afetivo-cognitivo que faz 

emergir realidades que não estavam “dadas”, à espera de uma observação, mas 

que se concebem paralelamente somente em relação. A produção de 

subjetividade aqui não se caracteriza por invariantes estruturais que permitem 

construções universais sobre a “natureza humana”. A flexibilidade, versatilidade 

e complexidade desta subjetividade permitem que os sujeitos sejam capazes de 

gerar permanentemente processos culturais que, bruscamente, modificam seu 

modo de vida, o que, por sua vez, leva à reconstituição da subjetividade, tanto 



41 
 

social quanto individual. Os novos processos de subjetivação implicados nesses 

processos culturais se integram como momentos constitutivos do 

desenvolvimento de uma cultura (GUATTARI & ROLNIK, 2011).  

Logo, a partir do momento em que se começa a não poder mais pensar as 

coisas como se pensa, a transformação se torna, ao mesmo tempo, muito 

urgente, muito difícil e ainda assim possível. Quando já não contamos mais com 

a mera representação do objeto, com sua restrita funcionalidade, quando 

apostamos que todo conhecimento é uma transformação da realidade, o 

processo de pesquisar ganha complexidade e nos obriga a forçar limites de 

nossos procedimentos metodológicos. Como diria Preciosa (2010, p.27) “ao 

varrer as incertezas, isolam-se as ideias estranhas, inclassificáveis, evita-se 

qualquer sensação de desamparo”. Não é nada fácil desmontar um campo 

pronto de referências afixado na alma. Esta, no mundo acadêmico, é logo 

liquidada fazendo uso dos autores e abordagens teóricas, não para cuidar da 

instabilidade do pensar, mas para sedimentar numa “verdade” aquela centelha 

que poderia estar trazendo algo novo tornando impotente tudo que auxiliaria 

numa decifração etológica e ecológica do mundo.   

Neste sentido, a pesquisadora reflete que grande parte do modo como 

agimos e conhecemos se dá sem atenção e valorização ao que nos acontece. 

Por isso, a ideia de experimentar é a porta de entrada de tudo. Mas, não é de 

qualquer maneira. Não poderia se chamar experimentação esse suposto 

enriquecimento, instrução, aquisição de coisas, consumo de imagens, discurso, 

signos, palavras-opiniões. Onde estaria a zona daquilo que tem capacidade de 

nos tocar? Um espaço para o “não saber o que se quer captar”, e isso não é 

intencional conforme mostra Guattari (1992, p. 32): 



42 
 

[...] trata-se, aqui, de uma noção de subjetividade que 
não se prende verticalmente a qualquer “ontologia” 
particular, ela não reconhece instância alguma de 
determinação dominante que guie as outras instâncias 
segundo uma causalidade unívoca; os elementos que 
engendram a subjetividade não mantêm relações 
hierárquicas obrigatórias e definitivas, o que não quer 
dizer que não haja, a cada vez, em cada situação 
concreta, uma hierarquia de determinação ou, melhor 
dizendo, uma hierarquização dos fatores condicionantes 
dos modos possíveis de subjetivação. Trata-se, portanto, 
de uma hierarquização intensamente contextual, 
variando por completo no tempo e no espaço, jamais 
submetida a uma regra universal da psicogênese ou da 
antropogênese.  
 

 
 

Tal noção ajuda a problematizar a extração da produção de conhecimento 

constituída numa existência corporal, finita, encarnada, no tempo e no espaço, 

com outros, pois “[...] não somos aparelhos de objetivar e registrar de entranhas 

congeladas; continuamente temos que parir nossos pensamentos em meio à 

nossa dor, dando-lhes maternalmente todo sangue, coração, fogo, prazer [...]” 

(NIETZSCHE, 2012, p.53). Isto não significa negligência ou falta de rigor 

científico, mas sim, uma atitude de abertura ao encontro. As “verdades” que se 

criam com este tipo de rigor, assim como as regras que se adota para criá-las, 

só tem valor enquanto conduzidas e exigidas por problemas colocados por 

diferenças que nos desassossegam. 

Segundo Barros e Kastrup (2014, p.59) “é tudo aquilo que impede que o 

território seja um ambiente composto de formas a serem representadas ou de 

informações a serem coletadas”. Isso exige de nós piruetas mortais e quase 

nunca podemos contar com uma cama elástica que ampare as quedas 

(Preciosa, 2010). Despenca-se, fraturam-se os ossos... como uma força 

forasteira que esbarra numa espessura processual e nos engaja numa imersão 



43 
 

sensitiva contra uma moral de dominação sustentada por antigas concepções 

substancialistas.  

Aqui alfinetamos a hierarquia da razão-corpo pois o pensamento não é 

somente produzido a partir de um conjunto de informações abstratas ou regras 

tomadas como um valor em si para se chegar à verdade nem um sistema de 

verdades tomado com um valor universal. Desta maneira, a problemática deste 

estudo gira em torno da questão que Nietzsche (2006) coloca quando interpretar 

o mundo é dar sentidos e valores a ele, contudo, essa criação não é do jeito que 

a gente quer, não é livre, é constituída por forças e vontades que atravessam 

nossos corpos. Desta maneira, diluímos o déficit metafísico, ou seja, 

constatamos que à superação de uma dicotomia mente-corpo é um falso 

problema, pois a intensidade da vida não se passa fora desse corpo, e seguindo 

nesta direção, Nietzsche propõe então colocar em questão o próprio ideal e não 

os dualismos/sobreposições/contradições.  

Todavia, colocar toda essa afecção em palavras é extremamente difícil 

pois aqui estas não serão usadas para explicar, traduzir, convencer, mostrar 

resultados. O que é possível é colocar o problema, ruminar as conexões que ele 

faz. Dizer o que nos toca, o que nos fez pensar, o que nos acontece, o que se 

passou em nosso corpo não consegue se expressar de forma pronta, clichê, 

definida. Tal dificuldade talvez more num legado tradicional educacional onde 

aprendemos que a nossa capacidade de abstração está naturalmente num 

status de “animal racional” que demanda por competência, autorização, 

formação. Entretanto, diariamente sentimos na pele, em maior ou menor escala, 

que pensar não é somente “raciocinar” ou “calcular” ou “argumentar”. O que seria 

então problematizar? Escrever e ler o mundo? Talvez o que necessitamos não 



44 
 

seja uma língua em que enunciamos nossos poderes ou nossas impotências, ou 

em que damos forma à nossa boa vontade, ou em que tranquilizamos nossa boa 

consciência, mas sim uma língua que nos permita compartilhar com outro a 

incômoda perplexidade que nos causa a pergunta “o que fazer?” ou as infinitas 

dúvidas e cautelas com que fazemos o que fazemos.  Como propõe Handke 

(apud LARROSA 2015, p. 65): 

 

O que necessitamos talvez não seja uma língua que nos 
permita objetivar o mundo, uma língua que nos dê a 
verdade do que são as coisas, e sim, uma língua que nos 
permita viver no mundo, fazer a experiência do mundo, e 
elaborar com outros o sentido (ou a ausência de sentido) 
do que nos acontece. 

 

Assim, o que aconteceria se considerássemos o corpo como um produtor 

de realidade sem temer o paradoxo do empreendimento de que, tomá-lo como 

“objeto”, implica retirar seu sentido de substantivo e de “coisa dada”?  A função 

essencial do corpo é ser o efetuador da potência do nosso movimento de 

fabricante – a superfície, o devir a serviço de um ser próprio e não de uma meta, 

do contrário, perde-se a potência de mudar a si e o mundo. A medida em que 

conservamos o tempo da expectativa, em imagens projetadas, de origem e 

finalidade, de onde se parte e pra onde se quer chegar, perdemos o processo, o 

que pode acontecer, a abertura para o que se pode criar, pois tudo que pode sair 

desse plano instituído, dos signos e significados filtrados pela crítica da 

consciência, reagimos contra. A gente não experimenta, de fato, porque a gente 

tem medo que o acontecimento seja injusto com a gente.  

Uma experiência outra de conhecimento também é possível e real no 

processo da produção da subjetividade. Estancá-la significa coagular as fissuras, 

os acidentes, as mutações, o que consequentemente, nos comprometer na 



45 
 

eterna busca pelo melhor modelo, apontar culpados, julgar procedimentos, falar 

em nome dos outros, denunciar “irregularidades” de mundos “inadequados”, 

tutelar o objeto. Em vista disso, que tipo de conhecimento provém de um plano 

de experiência, de uma realidade corporal, encarnada? Aqui nos deparamos 

com a singularidade que, na pesquisa da subjetividade, adquire importante 

significação qualitativa o que a impede de identificá-la com o conceito de 

individualidade de uma existência (GONZALEZ REY, 2001). Seria mais o modo 

como o pensamento nos acontece enquanto exercício, vertigem, tensão, 

respiração, suor, lágrimas, dor, palpitações, na medida em que não se dirige a 

um objeto, nem persegue uma finalidade se fazendo na aventura em mundos 

impossíveis, já que o possível é repetição.  

 Problematizar é um cultivo. O corpo problematiza. Esse cultivo de si é 

essa zona estética onde tudo se põe em questão, em variação e onde tudo 

adquire tendências. E qual é o critério? É o que acontece com sua potência 

(SPINOZA, 2009). Você se fortalece ou se enfraquece? As referências não como 

ponto essencial, mas como uma espécie de meio, de oportunidade, de ocasião 

para se abrir cada vez mais, e fazer de si a própria experiência que está 

diretamente ligada ao campo social, não numa interioridade. 

Nossos territórios existenciais não se formam numa essência imutável, numa 

forma definitiva, mas, muito mais por uma invasão de fluxos de metamorfoses, 

de devires, que não cabem num organismo, num corpo individual, ou seja, não 

comporta marcas, depositário de representações, e sim, multiplicidade, 

processualidade constantes. Logo, “o que há são intensidades buscando 

expressão e o que se quer é mergulhar na geografia dos afetos, e, ao mesmo 

tempo, inventar pontes para fazer sua travessia: pontes de linguagem” (ROLNIK, 



46 
 

2014, p. 66). Logo, as coisas que se expressa não tem uma orientação pré-

definida mas múltiplas orientações contingentes que se articulam no combate ao 

que nos separa da experiência de conhecer/transformar o mundo também como 

ser vivo. Existe um corpo que abriga sons para serem ouvidos, rompe o delicado 

equilíbrio, reivindica um movimento errante, não privado de sentido, mas privado 

de centro. O espaço de sua ocorrência é o da arbitrariedade da linguagem. Uma 

constante reinvenção de si e do mundo diante da instabilidade e inquietude. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 



47 
 

 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 

Imagem sem título (Tunga 1952-2016) 
 

 
 
 

 
 



48 
 

 
 
 

CAPÍTULO II 
 
 
 

Quem precisa de ordem? 

 

 

“Informe por excesso de possibilidades, o caos significa por um lado  
não a desordem mas a multiplicidade de pulsões, o horizonte inteiro de forças. 

Caos é, portanto, o solo de todas as configurações possíveis do real 
Uma vez que todas elas sempre surgem através de uma luta que aí tem lugar” 

 
(Casanova, 2002, p. 158) 

 

  

 

2.1. Prevenção da vida 

 
 

A primeira aula foi a única teórica de todo curso de capacitação para 

formadores de grupos em Lian Gong; as apostilas foram dadas junto com os cds 

que tinham as músicas. O clima era de uma aula tradicional, somente o professor 

falava a partir dos slides, ninguém perguntava nada. Todo o discurso do mesmo 

era sobre a importância da atividade física para o corpo, entendido aqui como 

um organismo integrado constituído de várias partes que não podem ser 

estruturalmente separadas e cujas funções interconectadas se influenciam 

fisiologicamente. Cada parte do corpo tem uma função numa complexa rede de 

energia, e, “quanto mais se martela o corpo mais perfeito ele fica” (sic), assim 

como, quanto mais intencionalidade se coloca no movimento melhor ele fica. Os 

princípios fundamentais das artes corporais orientais são a intenção, o Chi 



49 
 

(energia vital) e a força interna – tais aspectos precisam estar em harmonia para 

uma vida equilibrada e saudável. 

Se partimos do que foi possível observar a olho nu em todas as aulas do 

curso de capacitação em Lian Gong seria possível nos restringir a um 

investimento numa dimensão subjetiva de cuidado do tipo reducionista-

biomédica-mecânica. Como se todas as “peças” da engrenagem do corpo 

pudessem ser modificadas, retificadas, substituídas em caso de defeito, trocadas 

por outras com melhor desempenho. Como um relógio, o corpo marcaria o 

tempo, mas não seria afetado por ele. Seria um testemunho dele, bem protegido 

em sua neutralidade, e não mais a vítima.  

 A vinculação de práticas corporais com a saúde não é nova. Desde a 

Antiguidade, o envolvimento regular em exercícios físicos é incluído no conjunto 

de recomendações orientadas ao cuidado da saúde (GONZALEZ, 2015). O novo 

nesta discussão é a incorporação das práticas corporais e dos profissionais que 

trabalham nesse campo às políticas e ações do sistema público de saúde no 

Brasil. Um subconjunto amplo e diverso de práticas corporais são os exercícios 

físicos. Caracterizados como práticas corporais para melhorar o rendimento, 

manter a condição física ou modificar a composição corporal, são organizados 

em sessões planejadas de movimentos, repetidos com frequência e intensidade 

definida, e podem ter orientações de acordo com uma população específica 

(ginástica pré-natal, por exemplo) ou atreladas a situações ambientais 

determinadas (ginástica laboral).  

Próximo ao exercício físico, no sentido de que o movimento é organizado 

pelo efeito esperado sobre o praticante, encontram-se as denominadas práticas 

corporais introspectivas, caracterizadas por movimentos suaves e situações de 



50 
 

aparente imobilidade, como é o caso, de acordo com Gonzalez (2016, p.141-

142) de “uma determinada postura ou de um exercício respiratório consciente, 

voltadas para a obtenção de uma maior consciência corporal, como 

consequência da atenção prestada às sensações somáticas produzidas por 

essas ações”. Essas práticas podem ser denominadas de diferentes formas: 

introjetivas, suaves e alternativas, exemplos como: biodança, bioenergética, 

eutonia, antiginástica, método feldenkrais, Yoga, tai chi chuan, liang 

gong/ginástica chinesa. Curiosamente, são esses sistemas codificados de 

movimento os únicos que ganham denominação de práticas corporais na 

literatura da atenção básica da saúde. (BRASIL. MINISTÉRIO DA SAÚDE. 

SECRETARIA DE ATENÇÃO À SAÚDE. DEPARTAMENTO DE ATENÇÃO 

BÁSICA, 2010, p. 134). 

Em nossa sociedade atual de hiperconsumo, como nomeia Gilles 

Lipovetsky (apud COSTA 2016), a ideia de autocuidado nunca vem dissociada 

de algum produto, serviço ou evento que devemos obter ou utilizar e que, de 

forma correlata, se associa à saúde. Não há mais dúvidas sobre o papel que 

desempenham as biotecnologias atuais. Exemplos são inúmeros, a começar 

pelo aspecto do que se considera hoje uma vida saudável, que se modificou 

muito nas últimas três décadas. Desta maneira, não apenas as atividades físicas 

parecem apontar para a confluência entre saúde e consumo no mundo atual, 

mas também diversas práticas corporais se inserem na cadeia dos produtos 

oferecidos para ampliar o bem-estar e garantir uma vida saudável.  

Em todos os casos, um corpo saudável é algo que se deve buscar, seja 

com muito esforço, como no caso dos atletas, seja com esforço associado à ideia 

de prazer e satisfação pessoal, como no caso da maioria das pessoas. O fato 



51 
 

marcante é que não habitamos mais a época em que a saúde era um estado 

cotidiano longe da doença, mas sim uma condição que devemos buscar 

incessantemente, dentro de seu novo campo semântico, de vida saudável e de 

estado de bem-estar, seja através de condutas sustentáveis, seja por meio de 

atividades físicas. Tal é o fantasma subjacente a numerosas pesquisas e práticas 

que se estendem tanto mais quanto a negação da morte e a obsessão com a 

segurança crescem e se reforçam mutuamente.   

Boa parte dos estudos em antropologia dos corpos (HERTZ, 1980) 

exprimem duas ideias fundamentais vocacionadas a orientar as atualizações 

histórico-coletivas, que se (re) produzem em modos de vida. Primeiro, a de que 

o corpo humano é por excelência uma expressão simbólica da própria 

sociedade, de cada sociedade. Depois, a de que qualquer sociedade se faz 

fazendo os corpos daqueles em que ela se materializa. 

Marcel Mauss (antropólogo e sociólogo francês – século XX), através da 

comparação entre culturas diferentes, demonstrou como as “técnicas corporais” 

— os modos de caminhar, dormir, escavar, nadar, parir, sentar, comer etc. — 

variam de uma cultura para outra. Ele sugere que essas técnicas poderiam ser 

abordadas como um “fato social total”, ou seja, como um fenômeno que engloba 

diferentes dimensões da experiência social e individual (incluindo o psicológico 

e o social, além do biológico). Esses atos serão descritos a partir do conceito de 

habitus, definido por Mauss (2005) como produto da “razão prática” coletiva e 

individual, variando socialmente e historicamente.  

Depois de expor formas diferentes de classificar os atos e as posturas 

corporais (sexo, idade, rendimento, transmissão das técnicas, os diversos 

momentos da história pessoal), Mauss conclui discutindo a forte “causa 



52 
 

sociológica” para esses atos comandados pelo social e cujas técnicas teriam 

como objetivo o controle do corpo (inibindo os movimentos desordenados). As 

técnicas corporais — segundo Mauss (2005, p. 401), são “as maneiras como os 

homens sabem servir-se de seus corpos” — fazem parte das representações 

coletivas, e são formas pelas quais a vida social se inscreve em e se utiliza desse 

“mais natural instrumento” de que dispomos.  

Entre as ciências humanas da Modernidade, o corpo humano é 

socialmente concebido, cumpre uma função ideológica, e ao analisarmos sua 

representação social é possível se aproximar de numerosas vias de acesso à 

estrutura de uma sociedade particular. Entretanto, perseguir uma história do 

corpo é uma tarefa arriscada e imensa. Sant’Anna (2005) sugere que talvez seja 

mais instigante e viável realizar investigações sobre algumas das ambições de 

governá-lo e organizá-lo devido a possibilidade de acompanhar fragilidades e 

potências, expressando especificidades e generalidades culturais.  

Ainda de acordo com a referida autora, quando se pesquisa o corpo por 

meio de uma de suas inúmeras vias – a saúde, a educação, o esporte, o trabalho, 

a culinária, etc, se mantém uma questão geral “como uma dada cultura ou um 

determinado grupo social criou maneiras de conhecê-lo e controlá-lo?” Aqui 

temos um campo de discussão sobre a produção de saberes e técnicas não 

somente dos aspectos negativos, disciplinares, recalcados, abstratos, mas 

sobretudo, do movimento de uma experiência material, de uma eficácia 

produtiva, uma riqueza estratégica, uma positividade.  

Diante disso, há de se considerar os processos ligados à vida dos 

indivíduos, levando-se em consideração as diversas formas de intervenção 

nesses processos que colaboram para a construção de sua subjetividade. 



53 
 

Procedimentos estes que garantem não apenas uma disciplina, voltada para o 

homem enquanto indivíduo, mas, igualmente, uma regulamentação, que age 

sobre o homem como coletividade, como população. Pautados numa visão 

empreendedora, reguladora, capitalista, é possível encontrar suas expressões 

nas metodologias de poder atualmente em vigor, que funcionam não pela 

punição, não pela morte, mas pelo rigoroso controle dos processos produtivos, 

dos processos vitais, exercendo-se em condições e formas que se projetam para 

além do Estado e de seus aparelhos. 

Neste sentido é que a história do corpo se confunde com a história do 

indivíduo pois, desde os séculos III e IV, o homem ocidental começou a tecer 

relações especiais com o “divino” e, por isso, a viver uma experiência de si e não 

apenas uma “preocupação de si” (FOUCAULT, 1984). O “Penso, logo existo” 

reduziu o homem a uma substância pensante, a uma essência, uma 

subjetividade (eu) cujo predicado é a consciência. O resultado disso é uma 

consciência subjetiva colada a existência de um indivíduo que nada mais é que 

o resultado de uma produção de massa; momentos em que a subjetividade se 

reconhece num corpo ou numa parte de um corpo, ou num sistema de 

pertinência corporal coletiva. Sob este aspecto, Spink (2007) sinaliza que a 

organização dos serviços e a crescente medicalização da sociedade tendem a 

fazer circular múltiplas versões de cuidado com o próprio corpo que situam os 

sujeitos em posições potencialmente conflitantes: como cidadãos de direitos, 

como consumidores ou, ainda, como seres racionais, informados e aptos a fazer 

opções, refletindo sua identidade na empregabilidade de uma interioridade, num 

corpo-esponja, que absorve e carrega suas marcas. 



54 
 

Refletindo dessa maneira, a pesquisadora estava engajada nas 

representações e expectativas quanto ao mundo que a esperava, fazendo assim 

descrições intelectuais que diziam mais dos rótulos e estereótipos do que a da 

experiência que se avizinhava. Essas impressões eram reforçadas, 

especialmente, quando sentia falta de discussões sobre tudo aquilo que 

estávamos “aprendendo” pois quando havia dúvidas apenas era sugerido repetir, 

repetir, repetir até fazer o exercício corretamente.  

Os movimentos eram precisos, realizados em pé sem se deslocar muito 

do lugar. Na gravação da música existiam comandos do locutor indicando cada 

passo e a quantidade de vezes que se deve fazê-lo, incluindo uma marcação de 

voz para toda vez que mudar a sequência dos passos. Suaves, firmes, sem 

conversa entre as pessoas, imitávamos o professor e ainda assim imprimíamos 

gestos particulares ao fazer o movimento. Na última parte do exercício era 

realizado algumas coreografias que fazem referência a figuras ou lugares 

chineses. Ao terminar, emitia-se um grito “Rá” e se desejava uma ótima semana. 

Algumas das integrantes falavam que tudo aquilo era muito bom para manter o 

equilíbrio e a concentração. 

O calor infernal e o improviso da arrumação do salão naquele espaço 

emprestado pelo Sindicato dos Eletricistas dispersava por muitas vezes a nossa 

atenção – éramos vinte e três mulheres e um homem, sendo a maioria agentes 

comunitários de saúde (ACS), duas fisioterapeutas e uma técnica em vigilância 

sanitária (ver anexo D). Grande parte dos participantes não conhecia o Lian 

Gong e dentre as motivações para realização dessa curso estavam: ajudar as 

pessoas, sair do sedentarismo via implementação dessa técnica nas suas 

unidades de saúde a fim de melhorar a qualidade de vida da população, fazer 



55 
 

algo que não dependesse de muitos recursos materiais/custos, além de suprir a 

curiosidade de aprender algo novo/estimulante para poder trabalhar de forma 

mais gratificante e reconhecida. Tais justificativas são comuns a todos nós 

profissionais de saúde, pensou a pesquisadora se sentindo imediatamente 

implicada.  

Logo, havia um reboco a mostra, uma rachadura nessa paisagem. A 

medida que os diálogos eram extremamente escassos nas aulas, os gestos e 

expressões de toda ordem eram incontroláveis, apesar do repetitivo reforço 

físico. Eis algumas das frases que escapavam no ar como: “é preciso dinamizar 

o Lian Gong, senão as pessoas desistem, tem que criar coisas pra fazer com o 

grupo” (sic ACS) “É imprescindível que o indivíduo tenha força de vontade, 

intenção no exercício” (sic enfermeira) “fazer Lian Gong é investir numa atitude 

de autocuidado que as pessoas devem ter” (sic fisioterapeuta).  

O atual ideário de saúde e bem-estar é resultado de um processo 

abrangente, de âmbito mundial, que envolve tanto aspectos macroeconômicos 

como modificações nos valores culturais que confluíram para a legitimação da 

responsabilidade individual por todas as condições de existência, inclusive por 

aquelas advindas das circunstâncias sociais (MORAIS, 2014). O autocuidado em 

matéria de saúde faz parte de uma conduta racional da gestão de si, como se o 

sujeito fosse uma empresa, legitimada por um ideal de bem-viver, que pressupõe 

a autodisciplina corporal e emocional para maximização da vitalidade ou do 

capital humano.    

Neste sentido, o governo de si implica num exercício cotidiano de ação 

sobre si mesmo seja em relação aos alimentos consumidos, à prática de 

exercícios, à mudança de hábitos, seja em relação ao modo como nos 



56 
 

comportamos diante do meio ambiente. Aliado a propagação nos meios 

midiáticos das diversas inovações no campo das biotecnologias e estudos da 

genética, o conceito de autocuidado passou, gradativamente, a ser entendido no 

interior da esfera mais ampla da vida saudável ou estado de bem-estar.  

Costa (2016) enfatiza que a articulação entre um campo de enunciados 

biopolíticos, juntamente os enunciados com base na ciência, se prolongam num 

conjunto de práticas de governamentalidade, de governo de condutas 

individuais, que são tanto as próprias condutas de cada indivíduo, como aquelas 

que cada indivíduo passa a exigir dos outros. Têm-se, com isso, o desenho de 

uma sociedade de controle extremamente sofisticada. Mergulhados numa ética 

da culpa e da tristeza, os modos de subjetivação narcísicos individualistas, 

investem num status social atraente. São acessíveis a qualquer um que seja 

capaz de alcançar o gozo no ilusório controle através do consumo de um sistema 

de significações que lhe dá segurança e o faz agir. É o suficiente para a 

manutenção de um sentimento de transcender por um projeto ou um ideal a 

realizar cuja nutrição está na necessidade de “referências duras e estáveis” para 

solidificar sua psique. É preciso demonstrar um ego forte, um corpo sempre em 

aperfeiçoamento, rentável e útil, para evidenciar um projeto de medicina, ou seja, 

a transformação ideal dos corpos como missão de todos.  

Teixeira (2001) já havia chamado a atenção para o que pomos 

efetivamente no mundo como objetos técnicos no campo da saúde pois não são 

meramente tecnologias materiais, mas grandes sistemas compostos e 

complexos, indistintos e indissociáveis de técnicas e signos, que viabilizam 

agenciamentos tecnosemiológicos cujo objetivo não está separado da produção 

de um sujeito autogovernável, estável e útil. Por exemplo, quando algum 



57 
 

integrante do curso não fazia o exercício corretamente era atribuído a falta de 

treino, de atenção a si, de dedicação, informação, aspectos que cotidianamente 

se refletiam no trabalho desses profissionais de maneira geral, pois, esses 

consideravam que grande parte da precarização do sistema de saúde, dentre 

outros aspectos, deve-se ao fato dos usuários não se esforçarem para cuidar da 

sua saúde e/ou ao péssimo desempenho das campanhas de conscientização.  

Não havia nada o que estranhar, o corriqueiro simbólico do nosso 

trabalho: o investimento dialógico na forma de orientações, campanhas, 

palestras, a fim de suprir a falta de consciência do indivíduo para uma saúde 

ideal, desta maneira: “podíamos organizar panfletos, fazer visitas nas unidades 

de saúde assim como na casa das pessoas, pois não é fácil... não vou tirar uma 

hora do meu dia para fazer algo que não entendo, não sei a filosofia do Lian 

Gong... as pessoas tem que lavar roupa, deixar filho na escola... é preciso 

conscientizar para a importância e benefícios que essa prática corporal oferece” 

(sic fisioterapeuta). E todos nós aceitávamos isso sem nenhuma 

problematização, essa hierarquia da valorização da linguagem. O que estava 

acontecendo, portanto, era uma atualização de sentidos e valores dos nossos 

corpos individuais refletidos. Deste modo, o cuidado com o corpo é pautado 

numa lógica de escolha (MOL, 2008) que racionaliza a condição humana, 

negligencia as diferenças, e traz o problema para o indivíduo, interiorizando sua 

decisão. Esta abordagem assume que a realidade em que vivemos é 

independente e anterior a nossas ações e percepções, sendo constituída por 

relações claras, definidas e povoada por objetos singulares que permanecem os 

mesmos, seja qual for o lugar de sua percepção.  

 



58 
 

Nietzsche (2006) chama de vontade de potência, o que determina a 

escolha do ponto de vista afirmativo e ativo, a seleção e a produção da memória 

de futuro. Isso é o que comanda em nós e é o que captura em nós porque 

também investimos no poder, no consumo, na imagem, no signo, no espelho, 

pois aparentemente isso nos dá direito ao futuro, a se manter ligado, 

consumindo e se enriquecendo, investindo numa medida exclusivamente 

antropológica no viver. Então essa vontade de potência vira vontade de poder, 

e viramos reféns de uma referência. Afinal, “estar bem na própria pele”, “tornar-

se saudável”, afastar a dor, provar a si mesmo e aos outros que o autocuidado 

é a condição que testemunha nossas capacidades, nossa juventude, faz-nos 

crer em nossa imortalidade. Uma equação simples: corpo dinâmico = energia 

física = energia psíquica = aptidão ao sucesso individual = aptidão à utilidade 

social. 

É um modo de se capturar a decisão e a escolha. As consequências da 

efetuação de espaços pedagógicos sem diálogo entre a normatividade 

morfofuncional das tecno-ciências e de uma noção de cuidado que está “para 

além das suas implicações para a formulação das políticas de saúde, para a 

gestão dos serviços, para a formação e supervisão técnica e ética dos 

profissionais” (AYRES, 2004, p.22), uma normatividade de outra ordem, oriunda 

do mundo da vida, são desqualificadas diariamente. A esse respeito, Fuganti 

(2016, Aula I p.6) sinaliza e traduz:  

 

[...] O que é experimentar para nós? Geralmente é se 
apropriar de algo, saber usar, ter uma disponibilização à 
medida que aumentamos o contato com o objeto em 
experiência. A gente vai experimentar porque acha que vai 
se enriquecer. [...] Há uma dimensão imperceptível que 
sabota a experimentação e o que se coloca no seu lugar é 
o consumo. Nós consumimos imagens, sensibilidades, 



59 
 

sentimentos, sensações, afetos, sempre do ponto de vista 
de uma imagem. Os afetos sobre a imagem são paixões e 
sofrimentos, no melhor dos casos, é o que consumimos. 
Muitas imagens, muitos signos, discursos, muitas 
palavras, muita instrução, muita formação [...] O que a 
gente chama de experimentar é, geralmente, consumir 
referências, autorizações, reconhecimentos. A gente 
geralmente consome aquilo que, justamente, nos devolve 
poder, e não potência. 
 

 

Assim, seguimos dando medida ao que se passa, ao invés de criar 

valores. É como se evitássemos experimentar a vida (essa presença em nós 

que, contrariamente, consideramos uma espécie de entidade, um regime de 

demandas extrínsecas). Inúmeras técnicas, costumes e mecanismos, mesmo 

depois de tantas contraposições à tradição do pensamento platônico, ainda 

consideram o sentido intensivo da realidade um inimigo, fonte de confusão, 

punição, fraqueza, bestialidade, impulsividade, paixão, prisão da mente, 

impeditivo de “fazer o bem”, de buscar a felicidade-verdade, especialmente, 

quando não conseguimos efetivar as metas e conquistas almejadas. 

 

2.1. E o corpo ainda é pouco... O pulso ainda pulsa  

 

Ao passo que a pesquisadora localizava essas questões, olhava também 

para o medo de ver o outro, o medo de transgredir, o medo de um paradoxo, do 

que ainda não tinha sentido. Sentiu que o que está em jogo neste caso é a 

decifração da linha de força, e não da coisa em si. O si, tal como é entendido, é 

menos uma substância que uma “multiplicidade de correlação de forças” 

(FOUCAULT, 1988). Desta maneira, continuar uma investigação sobre o que e 

como se faz usos dos corpos perdia todo valor. Instalou-se aí um modo de ser e 

também um modo de adoecer. Não estava conseguindo se proteger.  



60 
 

Houve um dia em que muitas pessoas faltaram ao curso. No intervalo, 

uma das ACS comentou que gostava muito do Lian Gong porque é uma 

oportunidade de realizar uma tarefa devagar, e isso é muito diferente do seu dia-

a-dia, pois fazemos tudo sempre correndo, mas, mesmo assim, “praticar Lian 

Gong também cansa” (sic). Outras pessoas faziam até certo ponto da aula e 

depois ficavam sentadas nas cadeiras. Outras chegaram a comentar que até o 

professor do curso estava cansado. Ele mesmo uma hora bradou: “... nada de 

chorar! Precisamos ser persistentes, os resultados, os benefícios compensam!” 

(sic). A tensão gerada passava por aí. A pesquisadora se perguntava: porque 

investimos nossos afetos numa direção tão contrária a expansão da vida? 

Porque forças tão reacionárias impulsionam nosso cuidado com a saúde? Não 

obtinha resposta pronta. E sentia-se muito cansada também.  

Neste direcionamento, a problemática desse pesquisar aqui sofreu nova 

reviravolta: não dizia respeito ao uso do Lian Gong, nem sobre como a mediação 

dessa prática corporal pode elucidar acerca das lógicas sociais e culturais, nem 

sobre os expoentes do cuidado. De forma bastante abrupta os vetores de 

singularização apareciam, ordenando a uma indissociabilidade processual. Eis 

aqui o cerne da questão: quando pensamos o próprio processo do pensamento, 

muitas vezes sem saber, somos implicados a desconstruir nossa cumplicidade 

para acusar o outro ou a nós mesmos. De que maneira? Implicando fatalmente 

a desconstrução de si, parando de combater fantasmas, aquela condição 

interiorizada do indivíduo em nós. Não se trata de autoajuda nem de uma decisão 

definida por estilos de vida disponíveis no mercado. Deste ponto de vista, não 

se trata de convocar os aspectos técnicos e teóricos para nos iluminar ou até 

mesmo falar por nós – estes servem como ferramenta para fazer conexão, para 



61 
 

desconstruir tudo que obstrua nossas forças criadoras. Tem mais haver com uma 

ação, um exercício de descolar de nós aqueles valores que nos deixam 

cansados. 

O registro dessa tessitura, logo, não era da ordem do visível e nem do 

oculto, mas sim, de ressonância – como essa prática social nos toca? O que esta 

nos permite pensar, nos permite dizer e nos permite fazer? Há um deslocamento 

em curso. De quem? Do quê? Em qual direção? Não sabemos ao certo. É uma 

cartografia coletiva, inacabada, movente, que indica pontos de estrangulamento 

através dos quais, nos avessos do niilismo biopolítico5, se liberam outras 

energias, visões, noções. Não se trata, portanto, de saber “quem fala”, nem “de 

qual lugar se fala”, talvez nem mesmo “do que” se fala, mas sim, como sugere 

Guattari (1992), “o que fala através de nós”.   

Desta maneira, os encontros entre a pesquisadora e os servidores 

públicos municipais eram empurrados a uma afetação, uma experiência, posto 

em movimento por outras entidades humanas e não-humanas. Nossos corpos 

naquele curso de capacitação traziam inquietações que seriam facilmente 

desqualificadas caso não escutássemos nosso cansaço no processo do 

pesquisar. O que estaria tanto a nos cansar? Parecia que a subjetividade tinha 

se restringido ao corpo, o eu era o corpo. Sua aparência, sua longevidade, sua 

saúde, sua performance. Como indica, Pelbart (2013, p.28): 

 

 

 

                                                           
5 “Pode surpreender que um problema tão europeu como o ‘niilismo’, ocupe-nos hoje nos ‘trópicos’. A 
urgência da tarefa deve-se a pulsilanimidade crescente em que convivem um alargamento indefinido dos 
modos de rebaixamento e monitoramento biopolítico da vida e uma imensa dificuldade em extrair desse 
contexto a variabilidade das perspectivas, dos modos de existência e de resistência que ela poderia 
suscitar.” (PELBART, 2013, p.13) 



62 
 

Estamos às voltas, em todo o caso, com o registro da vida 
biologizante... Reduzidos ao mero corpo, do corpo excitável 
ao corpo manipulável, do corpo espetáculo ao corpo 
automodulável – é o domínio da vida nua. Continuamos no 
domínio da sobrevida, da produção maciça de ‘sobreviventes’ 
no sentido amplo do termo. 

 
 

 
Assim, nosso cansaço, por vezes, era interpretado como o sacrifício 

necessário para se chegar num resultado esperado, embora não aguentávamos 

mais essas formas de adestramento e de disciplina que vinham de fora, e 

também, aquilo que vinha de dentro, pois, a normatividade da fabricação do 

indivíduo resulta em sua interioridade, e assim, essas mesmas formas se 

impõem ao dentro desde que se cria um agente para as agir. Uma visão de 

mundo que mais cedo ou tarde todos irão se submeter, pois é o ponto central 

desse sistema capitalista – a capacidade de auto-observação, de se fazer objeto 

de si mesmo; uma habilidade que virá a possibilitar o autocontrole, a auto 

avaliação, a boa apresentação de si, a observação silenciosa de si e dos outros 

e, por conseguinte, uma estranha e paradoxal insensibilidade de si, de uma ação 

de si para si, de uma maneira de ser. Muralhas entre pessoas. Muralhas 

interiores.  

Segundo Lapoujade (2010, p.84) “neste instante, a relação muda de 

natureza; ela deixa de questionar a resistência do corpo no adestramento e o 

transforma em assujeitamento”, como se fosse desenvolvido em nós um 

constante gesto de eterna vigilância aos princípios de manutenção daquilo que 

já se sabe (pensamento de conservação), a fim de estar mais ligado a uma 

defesa para com o adestramento, e simultaneamente, a uma conformação ao 

mesmo. 

 



63 
 

“Senhor cidadão 
Senhor cidadão 

Me diga, por quê 
Me diga por quê 

Você anda tão triste? 
Tão triste 

Não pode ter nenhum amigo 
Senhor cidadão 

Na briga eterna do teu mundo 
Senhor cidadão 

Tem que ferir ou ser ferido 
Senhor cidadão 

O cidadão, que vida amarga 
Que vida amarga 

 
Oh senhor cidadão, 

Eu quero saber, eu quero saber 
Com quantos quilos de medo, 
Com quantos quilos de medo 

Se faz uma tradição?” 
 

(Tom Zé) 

 

O que a estaria assediando? Algo que chega como “[...] pontos de inflexão 

que se insinuam de maneira às vezes imperceptível os contragolpes minúsculos, 

mas também as explosões multitudinárias que denunciam o que caducou 

(valores, estilos, problema) ao mesmo tempo que deixam entrever novos desejos 

e necessidades (PELBART, 2013, p.47)”. O contato com a exterioridade veio na 

forma da insistência psicológica de dominar e se reconhecer numa determinada 

forma, e claro, almejá-la. A frustração aconteceu e o ressentimento só 

aumentava, gerando para si todo micro fascismo e para com os outros também. 

Um corpo entupido, no pensamento e na vida, por discursos-verdade. 

Qual seria então uma relação entre a consciência e a qualidade relacional 

de um corpo? Deleuze (2002, p.28) sinaliza quando diz:  

 

 



64 
 

O que é o corpo? Nós não o definimos dizendo que é 

um campo de forças, um meio provedor disputado por 

uma pluralidade de forças. Com efeito, não há “meio”, 

não há campo de forças ou de batalha. Não há 

quantidade de realidade, toda realidade já é uma 

quantidade de forças. [...] Toda relação de forças 

constitui um corpo: químico, biológico, social, político. 

Duas forças quaisquer, sendo desiguais, constituem 

um corpo desde que entrem em relação. 

 

Nessa perspectiva, o corpo é considerado como um fio condutor e ponto 

de partida para investigação de processos de produção da subjetividade. Essa 

é a batida, pensava. A pesquisadora se percebia imersa num paradoxo: como 

dar língua aos efeitos dos corpos sem arrastar imediatamente as habituais 

discussões sobre idealismo e holismo? Como trazer um sentido ao que nos toca 

sem partir de um “eu-perceptivo”? O que fazer com todas as tentativas em vão 

de menosprezar os desassossegos de algo que pedia passagem no seu corpo?  

 

2.3. Metafísica da carne 

 

O que essas palavras ajudam a contar é o quanto somos cúmplices de 

uma emergência em aniquilar ou entorpecer aquilo que não se sabe, do que não 

se pode, do que não se quer, do que não depende de nosso saber nem do nosso 

poder, nem da nossa vontade (AGAMBEN, 2015), ou seja, aquilo que nos afeta. 

O que se poderia dizer sobre o afeto? Aqui reside a principal contribuição 

de Spinoza à Psicologia, a relação positiva entre o poder que tem um corpo de 

ser afetado, na forma de emoções e sentimentos, e o seu poder de agir, de 

pensar e desejar. E como mente e corpo são uma mesma e única coisa, as 

afecções do corpo são afecções da alma, sem hierarquia ou relação causal entre 



65 
 

eles. O que aumenta ou diminui a potência de meu corpo para agir aumenta ou 

diminui a potência de minha alma para pensar. Dessa flutuação depende a minha 

força vital de resistência, o que equivale à qualidade ética de minha existência. 

Nessa concepção, os afetos não são estados psicológicos ou construtos 

linguísticos, mas condição e fundamento do ser e existir, portanto, da ética cada 

um julga assim, ou avalia, segundo a sua afecção, qual é a coisa boa e qual é a 

má, qual a melhor, qual a pior (SPINOZA, 2009, Parte III, Prop. XXIX, Escólio).  

Spinoza fala em essência sem ser essencialista. Sua concepção de 

essência não é deiscência, uma tendência natural que se realiza por si e como 

causa de si. A potência de conservação é também poder de ser afetado, o que 

significa que ela, apesar de ser irreprimível, varia de intensidade, a depender das 

intersubjetividades que me constituem, isto é, das afecções (affections) que meu 

corpo e minha mente sofrem nos bons ou maus encontros do passado, do 

presente e do futuro. Afeto (affectus) é justamente essa transição de intensidade, 

é transitio, passagem de um estado de potência a outro (SPINOZA, 2009, parte 

III) gerada pelas afecções (affections) que meu corpo e minha mente recebem 

na existência. Portanto, ele tem duas dimensões: a da mudança, modificações 

que meu corpo e minha mente retêm na forma de emoções e sentimentos 

(affectus), e a da experiência da afetação (affection), isto é, a do poder de ser 

afetado. 

Spinoza esboça uma terapêutica das paixões no final da Parte V da Ética, 

cujo princípio orientador é o de que a paixão, embora seja da ordem da ilusão, 

não pode ser vencida pela razão, pelo simples fato de que razão e emoção não 

são funções distintas e independentes, ao contrário, operam juntas e em 

simultâneo. Portanto, razão sem afeto é abstração. É importante lembrar que 



66 
 

Spinoza é racionalista, mas não dualista (DELEUZE, 2002). Para suprimir uma 

paixão, a razão precisa ser uma afecção. O conhecimento do bem e do mal 

puramente discursivo não prevalece sobre as paixões, pois é uma abstração que 

não nos une aos objetos. Apenas a fruição de um bem maior pode nos livrar da 

paixão. 

Deleuze (2002, p. 106) retrata bem esse processo ao explicar a 

concepção espinosana de tristeza: “na tristeza, nossa potência (conatus) serve 

toda ela para investir a marca dolorosa e para destruir o objeto que a causou. 

Assim, imobilizada, nossa potência só pode reagir e não agir”, torna-se potência 

de padecimento, reduzindo nosso esforço de perseverar na própria existência ao 

sobrevivencialismo negador da vida. Bloqueia o poder do corpo de afetar e ser 

afetado, rompendo os nexos entre mente e corpo, entre as funções psicológicas 

superiores e a sociedade. 

Isto significa que, nesta situação de servidão, somente quando os limites 

impostos à potência de vida pela paixão forem sentidos como afeto de tristeza, 

a expansão de meu corpo for sentida como alegria e a ignorância for 

experimentada como tristeza, daí nosso corpo e nossa alma passam a desejar 

conhecer as causas de nossos atos e de nossas necessidades, passando da 

paixão à ação. Ao compreender a natureza de nossas emoções, nós nos 

tornamos livres das ideias inadequadas (superstições) e sentimos alegria.  

Contudo, os devires e os processos de diferenciação nos escapam, e 

neste sentido, tornam-se inimigos fundamentais. Há séculos, há milênios, e a 

cada nascimento ou ciclo de vida, essa história se repete. As formações 

humanas, através de seus modos de viver e de pensar, inventaram e ainda 

conservam e cultivam uma tendência em investir e aplicar tempos e movimentos 



67 
 

que nos afastam cada vez mais do gosto pelas afetações criadoras, alegres, 

ainda que, mesmo com o protesto do nosso corpo intenso, desconfiemos do que 

poderia ser um modo de pensamento afirmativo, desejante das potências de 

variar e instaurar novas dimensões existenciais. Com isso continuamos nos 

afastando também, cada vez mais, da capacidade de acontecer. Acontecer 

como produção de realidades inéditas, numa experimentação direta, sem o 

piedoso comando das estruturas da representação humana. Desta maneira, os 

processos de singularização continuam sendo esmagados por processos de 

idealização.  

Modos de vida singular não são necessariamente uma representação, 

mas um dispositivo de expressão de afetos. Por isso, é impossível 

descorporificar o social, pois é impossível purificar o espaço político de todo 

afeto. A instauração de mediações sociais que vão compondo as formas de 

existência social comum configuram um corpo dotado de unidade, de vontade 

consciente, de um eu comum. Daí a defesa de uma integridade da figura do 

indivíduo (sua privacidade e integridade como horizonte, ao mesmo tempo último 

e fundador, dos vínculos sociais).  

Sob este aspecto, Safatle (2016, p.19) destaca: 

A defesa da integridade individual não significa, no 
entanto, apenas a elevação da conservação da 
vida à condição última de legitimação do poder. 
‘Integridade’ significa aqui também a soma de 
predicados que possuo e que determinam minha 
individualidade, os predicados dos quais sou 
proprietário. [...] Por isso, não seria equivocado 
afirmar que sistemas políticos que se 
compreendem como fundamentados na 
institucionalização de liberdades individuais são 
indissociáveis da gestão e produção social do 
medo.  

 



68 
 

Por força desta gestão dos desejos e medos, consomem-se mundos 

ofertados e desenraizados das demandas e dos perigos reais, diminuindo nossa 

capacidade de agir fora dos modelos propostos e produzindo modos de atuação 

defensivos que se querem intolerantes à incerteza e ao risco (VICENTIN, 2016). 

A expressão de uma vida social é, portanto, indissociável das modalidades de 

produção de um corpo político, pois o corpo é uma maneira de experimentar o 

tempo. Destarte, todo o contorno de um “corpo humano” constituiu-se num tempo 

projetado ora num paraíso após a morte ora num futuro melhor, a fim não nos 

deixar desamparados. Ocorre que, nosso tempo contemporâneo capitalístico 

age em nosso nome - vivemos como indivíduos que internalizam um 

ressentimento pelo absoluto e pelas imagens perdidas que elegemos como 

autorizantes de uma forma melhor de viver. 

É a tal subjugação ao si mesmo – a ilusória busca pela emancipação do 

pensar através de um sujeito que tudo entende, tudo opina, tudo informa, e 

acredita que através dessa acumulação receberá a aprovação/autorização para 

o fascinante exercício de julgamento sobre a vida, do poder de dominação sobre 

ela, evitando assim sua potência de renovação, expansão, transmutação. A 

mediação indivíduo-sociedade vai fechando os canais de passagem, pois, 

vamos apenas desenvolvendo mais canais operacionais que não transmutam as 

formas, que faz com que a gente fique a demandar mais conteúdo, não 

investimos naquilo que vem do imediato do pensamento, das afecções com tudo 

a nossa volta. O desafio aqui está lançado: lidar com uma ferida aberta do 

narcisismo moderno-contemporâneo pois é evidente o quanto é difícil perceber 

que a nossa vontade ou nossa consciência das coisas muito pouco é capaz de 

controlar no mundo e em nós mesmos. 



69 
 

Logo, a estrutura de um corpo é a composição da sua relação. Conectar-

me com as intensidades que me atravessam e me constituem. Um corpo na sua 

capacidade de afetar e ser afetado, novos sentidos e valores podem ser gerados, 

mas de forma transdisciplinar. Segundo Passos e Barros (2000, p.106): 

 

Entendemos por transdisciplinaridade esta 
atitude crítica que, para além de entender que 
o objeto do conhecimento é produzido histórica 
e regionalmente, aponta que não pode haver 
para ele garantia ou fundamento último. A 
invenção das estratégias de produção do 
conhecimento só pode derivar, portanto, da 
conjunção de elementos heterogêneos, 
teóricos e metodológicos, mas também 
econômicos, políticos, afetivos, éticos, 
estéticos que, em um registro histórico 
específico, estabilizam uma configuração 
subjetiva e a apresentam traçando o plano de 
constituição dos saberes, sua fundação, as 
condições de possibilidade de seu 
engendramento e não seu suposto essencial. 
 

 

 

Sobre como afetamos e somos afetados, é disso que se trata. O que pode 

um corpo é a natureza e os limites do seu poder de ser afetado. Mas como dizer 

o corpo? Como dizer o indizível? Estado de germinação, estado de ser, de 

individuação – aqui é o estado pré-primitivo - aquele que acontece antes de 

qualquer produção estável, campo de velocidades, campo intensivo, campo de 

comunicabilidade sutil. A atenção aos sinais vitais podem nos implicar na 

discriminação do que pode expandir ou se fechar numa produção social/política. 

Compor no cotidiano tem um tempo outro, um corpo outro, que nos atravessa, 

necessariamente. Como numa erupção, as vozes de faca cortando como o riso 

da serpente, os sons de sins.  



70 
 

Aqui a verdade da razão, gerida por estabilidades e totalidades revela ser 

um território falido (PRECIOSA, 2010). Existe algo que contagia os corpos, faz a 

vida germinar, a que lhe é própria, sua luta, suas dores de expansão, 

completamente diferente das dores, da luta por um enquadramento, pela 

superação de uma falsa dicotomia mente-corpo. A questão da experiência aqui 

é essencial porque ao mesmo tempo em que é porta de entrada do que nos 

atravessa, é pela qualidade da experiência que aquilo que nos atravessa 

também se torna um produto da própria natureza em nós ou um produto de 

alguma separação de nós mesmos, enquanto produto de uma instância negativa 

que nos bloquearia (FUGANTI, 2016). 

Valorizar, portanto, as sensações que atravessam esses corpos, como 

campo de forças, que se faz presente nos nossos corpos na forma de sensações 

que não são representadas e que nos obrigam a criar um sentido para a tensão 

que isso provoca - é um outro jeito de contato com a produção de realidade, 

produção de pensamento via afecções entre os nossos corpos. Não é como o 

mundo me afeta, pois aí centramos o pensamento no indivíduo, tem mais haver 

com ritmo vital, experiência que movimenta, campo intensivo (ROLNIK, 2004). A 

qualidade virtual do corpo em que o presente é uma força. O querer da força é o 

virtual da força, que é uma potência. Potência e força são nuances, são 

distinções, não se usa no mesmo sentido. 

A pesquisadora logo conjuga que emancipação humana se coloca pela 

capacidade de liberta-se do individualismo perverso e deixar-se afetar pelo outro. 

Condição humana, portanto, é a possibilidade de ser atravessado pelo outro, o 

efeito dele em nós, não uma fusão ou sobreposição, mais um relacionamento 

heterogêneo, um ambiente de mistura, um meio como mestiçagem. Tal ensejo, 



71 
 

implicaria numa vulnerabilidade que está lá queiramos ou não. O destino dela, a 

favor da vida, é que precisa ser direcionado. Um sujeito-outro na condição de 

corpo afetado pelas forças do mundo; um corpo que sofre dos seus encontros, 

de suas afecções, da alteridade que o atinge, da multidão de estímulos e 

excitações. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



72 
 

 

De vez em quando 
todos os olhos se voltam pra mim, 
de lá de dentro da escuridão, 
esperando e querendo 
que eu seja um herói. 

Mas eu sou inocente, 
eu sou inocente, 
eu sou inocente. 

De vez em quando 
todos os olhos se voltam pra mim, 
de lá do fundo da escuridão 
esperando e querendo 
que eu saiba. 

Mas eu não sei de nada, 
eu não sei de ná, 
eu não sei de ná. 

De vez em quando 
todos os olhos se voltam pra mim, 
de lá do fundo da escuridão 
esperando que eu seja um deus 
querendo apanhar, querendo que eu bata, 
querendo que eu seja um Deus. 

Mas eu não tenho chicote, 
eu não tenho chicote, 
eu não tenho chicó. 

Mas eu sou até fraco,  
eu sou até frá, 
eu sou até frá. 

 

 

 

 

Todos os Olhos 

(Tom Zé) 

 



73 
 

 

 

CAPÍTULO III 

 

Os profissionais de saúde em nós 

 

 

“... como eu não tenho as condições que podem expressar a potência 

que se diferencia em mim, não tenho superfície, fico presa num ideal do 

horizonte do desejo, e coloco um eu organizador do corpo, eu-moral, sabedor 

da lógica e da linguagem racional, individual, no lugar da potência de 

acontecer, me torno um sujeito desejante de reconhecimento, de autoridade e 

ser autorizante, um sujeito legislador. Kant acha que liberdade é isso, já 

Nietzche vai dizer que grande coisa! Não seria mais escravo de Deus, do 

Estado, agora seria escravo de si mesmo!” 

              (citação do diário de campo da pesquisadora) 

 

 

3.1. A casa caiu 

 

A discussão sobre o corpo, seu cuidado, seu tratamento e sua educação, 

na atualidade, é alvo de uma grande quantidade de estudos. No entanto, 

Rodrigues (2006) sinaliza que, mesmo sendo possível encontrar uma sensível 

escassez de reflexões que se debrucem sobre a corporeidade à luz das 

transformações dos processos do trabalho, muitos pesquisadores, professores 

e interessados em geral, restringem suas discussões ao bojo da saúde 

pública/ocupacional. Contudo, a natureza da questão é bem mais ampla. 



74 
 

De acordo com Rodrigues (1999), foi na transição do corpo coletivo para 

o corpo individual (era capitalista) que se fomentou a representação moderna 

dominante deste na sociedade ocidental. Na cultura popular medieval o indivíduo 

se diluía no corpo social, no cósmico e no universal. O contexto corporal era 

público, a sensibilidade corporal se dava a partir de toques espontâneos, gestos 

destemidos, corpo expressivo, indisciplinado, transbordante, promíscuo. O 

corpo-ferramenta da era capitalista foi definido pelos músculos, força, 

resistência, disciplina e rentabilidade.  

Sob este aspecto, Foucault (1979) mostrou que foi o capitalismo (fins do 

século XVIII e início do XIX) que socializou um primeiro objeto, o corpo, enquanto 

força de produção, força de trabalho. Conforme o mesmo autor, a noção de corpo 

é fator central para explicar a expansão e a determinação de relações poder-

saber nas sociedades modernas. O corpo deveria cumprir seu papel. Para tanto, 

está atrelado às formas de atuação, mecanismos de controle, formas 

“econômicas” de usá-lo e pensá-lo. Afinal, há uma complexidade de rituais a ser 

seguida, uma eficiência a cumprir. “O corpo só se torna força útil se é ao mesmo 

tempo corpo produtivo e corpo submisso” (FOUCAULT, 1985, p. 28). Economias 

e tecnologias políticas de corpos fazem-se essenciais, centrais para os “corpos 

dóceis” enquadrados e, ao mesmo tempo, produtivos. Assim, a sujeição “pode 

ser calculada, organizada, tecnicamente pensada, pode ser sutil, não fazer uso 

de armas nem do terror e, no entanto, continua a ser de ordem física” 

(FOUCAULT, 1985, p. 28). Essa matéria física, o corpo, não é inerte, mas sim 

uma superfície moldável, transformável, remodelável por técnicas disciplinares 

e de biopolítica. Com isso, o corpo é um ente – com sua propriedade de “ser” –, 



75 
 

que sofre a ação das relações de poder que compõem tecnologias políticas 

específicas e históricas. 

Em nossa sociedade de consumo, este é a principal mercadoria. Como 

manter o corpo em forma, como educar os filhos, como ser o melhor profissional, 

etc. tudo está disponível no mercado de produtos-símbolos (era do capitalismo 

cognitivo). Tal problemática está relacionada, de acordo com Garrigou, Weill – 

Fassina, Brun et al (1999), com o modelo de homem, risco e saúde que as 

instituições de trabalho em geral definem a partir de um projeto tecnológico 

pautado num paradigma de racionalidade técnica. O enfoque da atividade 

humana se reduz a sua dimensão física ou fisiológica do corpo, separando os 

aspectos cognitivos (mentais) da dimensão sociocultural (organizacional) de 

quem realiza o trabalho. Este pressuposto fisicalista (ou naturalista) oferece uma 

descrição positiva do comportamento; de uma subordinação do mesmo a 

postulação de leis. No sentido de leis da natureza, leis fisiológicas e leis 

psicológicas cujos fundamentos foram estabelecidos pelo método experimental.  

Assim, designadamente, é possível encontrar nos ambientes laborais a 

atuação de um sistema de técnicas realizadas entre os chamados profissionais 

da saúde e segurança do trabalho (SST), cuja “ação de prevenção”, 

caracterizam-se, essencialmente, na execução de campanhas educativas, 

palestras, treinamentos, auditorias, onde o discurso pauta-se, de forma geral, no 

uso adequado do corpo a fim de evitar doenças e acidentes ocupacionais 

(MONTEIRO & ARAÚJO, 2009). Os servidores públicos da rede municipal de 

saúde de Rio Claro estão inseridos nesse contexto ao investir nessa colonização 

do corpo o que gera mudanças radicais nos modos de pensar e sentir, e por 

conseguinte, torna o estilo de vida elemento essencial e fonte de valor, “Se não 



76 
 

fosse minha alimentação e atividade física eu já tinha morrido! Saúde é qualidade 

de vida, senão você não tem como trabalhar, engloba o corpo e a mente, o corpo 

é uma máquina quem tem estar sempre lubrificando, fazendo revisão, os exames 

preventivos...” (sic) 

Tal característica tem o trabalho imaterial na saúde, pois, produz imagens, 

informações, serviços, não requer, portanto, somente dos seus trabalhadores 

seus músculos, mas sobretudo, sua imaginação, criatividade, afetividade, ou 

seja, sua alma e sua vida é que são requisitados pelo e no trabalho. Como 

acrescentam Lazaratto & Negri (2001, p.27): 

 

Quem separava o corpo da mente eram os 
métodos tayloristas. Hoje, o capitalismo cognitivo, 
é o corpo na sua totalidade que é explorado, o 
corpo como subjetividade. Diz respeito ao cerne de 
um processo de acumulação que investe a 
subjetividade, e pois, a própria vida.  
 
 
 

Na teia das mediações conservadas em éter na sociedade de maneira 

geral, tal movimento facilmente se esbarra em espaços instituídos que não se 

dobram aos confrontos. Em nossa sobrevivência, o nosso corpo serve para 

trabalhar ou se exercitar, ou seja, colocar a máquina em funcionamento pelo bem 

da saúde -  descansa-se para retomar a atividade, próprio da rotina da dialética 

do trabalho e da produção – obedecer a certos objetivos, mais do que a outros, 

seguindo referências claras.  

 

 “Trabalhamos muito aqui, somos muito sugados. Os usuários chegam 

aqui querem ser logo atendidos, a dor deles é sempre a pior do mundo! O ruim 

é que você se envolve muito, se entrega demais...” (sic)  



77 
 

“É que a responsabilidade é muito grande, veja, minha função é eliminar 

o risco à saúde, eliminar a chance da pessoa ficar doente, se eu não consigo 

fazer isso com os instrumentos que tenho, pra que eu sirvo?” (sic)  

 “É muito burocracia, muita gente, somos poucas, e além disso, as coisas 

travam, não andam, a responsabilidade é muito grande, pois nós temos que 

monitorar os pacotes de remédios, muitas vezes as pessoas não tem dinheiro, 

famílias com muitos problemas, você vê assim você chora, muitos não sabem 

ler, então a gente tem que se preocupar com tudo né, a gente precisa 

acompanhar tudo isso né... você acaba querendo resolver, e não consegue, e 

sente inútil, e não tem como, temos muitos limites...” (sic) 

  

Assim, o trabalho material de transformação da natureza passa a 

depender do trabalho imaterial, isto é, da produção de subjetividade, na mistura 

de tempo de vida e tempo do trabalho. A produção se torna bioprodução, 

antropogênese: produção do homem por meio do homem. Todavia, a 

pesquisadora não sentia ressonância nas retóricas da ação ou criações de 

linguagem que advém da fixação da atividade nos indivíduos. Do ponto de vista 

da produção de realidade, em que isso implica? A linguagem e a ferramenta 

conservam a marca das ações sobre o mundo e as marcas dos intercâmbios 

entre os homens. A problemática deste estudo, evidentemente, transita entre as 

relações de trabalho, sua atividade situada, mas não se trata de identificar ou 

analisar as marcas que deixam no indivíduo e seu meio técnico/social. Não sei 

por que essa gente vira a cara pro presente e esquece de aprender que, 

felizmente, o tempo sempre vai correr. 



78 
 

 Quando a pesquisadora ia às unidades de saúde, nas conversas 

informais e entrevistas com os (as) coordenadores e usuários dos grupos de Lian 

Gong, lidava constantemente com sentimentos muito estranhos para ela. Uma 

espécie de constrangimento. Não se tratava apenas de repensar a relação de 

exploração e dominação no trabalho da saúde nem de romantizar suas formas 

de resistência, a capacidade de revide da vida, simplesmente. Existe uma 

experimentação que é singular ao pensar. O que aconteceria se na racionalidade 

os recursos reivindicados fossem afirmados numa qualidade de sensíveis, 

volitivos, inacabados, mortais? A experiência do pensamento enquanto 

pensamento é radicalmente diferente da experiência do corpo, ainda que não 

haja dicotomia entre mente e corpo.   

Já percebeu que qualquer metodologia de pesquisa que se debruça sobre 

o trabalho nunca vai desprevenida de análises socioeconômicas ou da atividade 

humana como “real” (em detrimento de uma prescrita)? Naturaliza-se a 

mediação simbólica, inteligível, hierárquica, identitária, como o único recurso da 

produção dos “dados” perante os estranhamentos e discordâncias dialéticas 

entre eficiência e sentido da ação. Todas advém da mesma premissa: a 

emancipação da exploração e captura do corpo se dará via uma práxis de 

interpretação, de discriminação de formas. Mas, nada é divino, nada é sagrado, 

nada é misterioso!   

A essa altura, o que aqueles encontros geravam coexistiam com a dureza 

da pesquisadora em admitir que não estava sendo exigido dela uma 

investigação, e sim, uma atenção. Sim, pois, como não julgar negativamente a 

tenda da dengue realizada num espaço emprestado pela Igreja Católica? Como 

não franzir a testa quando questionou a ACS sobre a improvisação do lugar ao 



79 
 

qual as pessoas estavam se tratando de uma epidemia de dengue e ela 

prontamente respondia “Ah mas isso aqui é maravilhoso! Desafoga os postos, 

ajuda muito, nós não temos como atender todo mundo! É por isso que falei pra 

eles me ligarem a hora que for que venho pra cá ajudar” (sic) 

Para eles que lidam com esse sufoco todos os dias, qualquer atitude que 

possa mexer na estrutura oferecida pela rede municipal de saúde é válida. 

Evidentemente, não se trata de aceitar passivamente condições precárias do 

exercício laboral, batalhar por melhorias é o mínimo. A questão vinha de outro 

lugar. Pra quê julgar as condições que parecem nunca conseguir ser as ideais? 

Em quê isso implica? A atenção estava revelando outra ressonância. No 

contexto biopolítico contemporâneo, é a própria vida que está em jogo, sendo 

ela o campo de batalha. Não havia vitimização nem por parte dos profissionais 

de saúde nem dos usuários. O nosso corpo é função de um outro traduzido na 

forma da submissão física, de um corpo eficiente, organizado, expropriado, 

mudo, pois seus gritos precisam ser qualificados organicamente para que bem 

rápido se resolva e voltemos a oferecer todo nosso vigor a servidão do que se 

exige de nós, ou seja, ser um corpo totalmente acoplado ao corpo social de num 

determinado contexto histórico vigente (HEROLD JUNIOR, 2008) e, dessa 

maneira, continuar depreciando e distanciando as forças que poderiam atualizar 

nossa existência. 

 Caminhamos confiantes que somos inabaláveis pois estamos preparados 

para combater o alvo, que na certa, não nos espera. Com isso, o refinamento 

dos costumes vinculou-se ao desenvolvimento de lógicas e técnicas de proteção 

do corpo. As fronteiras corporais tenderam a tornar-se progressivamente mais 

demarcadas e os corpos mais defendidos. Fazer a vida girar em torno de 



80 
 

determinações é investir na promoção de uma vida estanque cujo ritmo 

acelerado, massificador e homogeneizador faz com que as pessoas sintam culpa 

quando ficam doentes, “loucas” ou fracas, pois não estão na medida da 

referência inalterável, e assim, desqualificam continuamente o corpo, as 

sensações, o presente, os conflitos e as transformações. Corpos mudos.  

O investimento no individuo, vida nua, mecanicismo do corpo, numa 

antropogênese, te torna triste e incapaz de criar novos mundos, daí ficamos 

sempre reativos, corpos defendidos. É a antiga desqualificação da vida. Como 

negá-la? Ou melhor, como fazer da negação uma forma de vida? O niilismo6 é o 

caminho que leva o homem para o abismo, e hoje lentamente marchamos 

entorpecidos para nosso destino final. “Os postos vivem abarrotados porque as 

pessoas na verdade se sentem muito sozinhas, querem alguém pra conversar, 

que lhes passem um remedinho...” Culpabilização e patologização do 

sofrimento, insensibilização e negação do corpo, como bem coloca Rolnik (2014, 

p.18): 

O capitalismo cognitivo [...] apropriou-se da potência de 
criação (os componentes irracionais) numa operação 
perversa, cujo objetivo é o de fazer desta potência o 
principal combustível de sua insaciável hipermáquina de 
produção e acumulação de capital. É esta força, assim 
cafetinada, que com uma velocidade exponencial vem 
transformando o planeta num gigantesco mercado e, seus 
habitantes, em zumbis hiperativos incluídos ou trapos 
humanos excluídos: dois polos entre os quais perfilam os 
destinos que são acenados. 

 
 

A pesquisadora sentia que precisava aprender a cair, não apenas ficar se 

defendendo, pois o sofrimento é a condição primeira do corpo, de estar em 

                                                           
6 “Se no seu sentido rigoroso niilismo se refere ao declínio histórico-filosófico de uma matriz metafísica 
de negação da vida, Nietzsche postula que os mesmos sintomas podem remeter a energias vitais que 
estão crescendo e quebrando uma casca”. (PELBART,2013, p. 13) 



81 
 

contato com a erupção contínua de vários encontros. E, quando se está 

escrevendo sobre isso, percebe-se que, um incômodo constante é a 

incompletude. Vai-se diluindo a ideia de uma totalidade e a sensação de 

insegurança é muito grande, pois pensamentos fragmentários não asseguram 

aquele que lê a exposição clara de um percurso teórico, de um sítio de onde se 

parte. Essa era uma questão constante... contudo, claro, muito mal recebida. 

Cada sensação era imediatamente classificada e aí a tensão parecia que 

aumentava de tamanho. Nunca estamos preparados para isso, ao contrário, 

vivemos na insistência do que se pode fazer com o corpo, confabulando receitas, 

terapêuticas, explicações, fazendo uso de um manual de instruções para 

programar nossa “máquina homeostática”.  

Na ciência estamos muito treinados para elaborar funções, coisas de 

eficácia e segurança para nossas vidas. Desta maneira, os profissionais de 

saúde em nós realizam suas atividades baseados em critérios apenas orientados 

por sentidos “que fazem sentido”. O pensamento aqui é cansado, não ultrapassa 

o condicionante, se orienta pelo vivido, por uma ordem, uma finalidade, e o 

corpo, claro, também acompanha essa característica pois submetido a regimes 

prontos, impostos, determinados e reconhecidos, a sensibilidade torna-se 

domesticada, fixada, a percepção torna-se opaca e finalista... Não há produção 

de sociedade sem a produção de corpos individualizados. Como consumir a vida 

em meio a um excesso de valores que não foram construídos coletivamente, 

nem por processos, nem por trajetórias, mas que são absorvidos pelos cidadãos 

em prol de um interesse externo a eles, heterônomo e hegemônico do sistema 

atual. 



82 
 

É claro que os frutos da racionalidade na forma de modelos, manuais e 

terapêuticas de evidências são bens materiais da humanidade, recursos que 

auxiliam na desmistificação de discursos, objetos, tratamentos. Ocorre que, 

basta silenciar para só enxergar, abaixo de todas as realidades, a única 

irredutível, a da existência. Por que esta é tão ardente e leve, como o ar de uma 

panela quente quando se destampa? Até quando as forças de alteridade serão 

trancadas, abafadas, determinadas por imagens de reconhecimento de um 

modo de vida correto/cidadão/familiar/teleológico impotente para decifração 

etológica e ecológica do mundo?   

Esta implica realizar o exercício de não retirar conclusões baseadas em 

contradições da harmonização das formas, pois não é porque tudo muda que 

vamos deixar de viver o prazer de construir, de criar, e para isso é preciso estar 

atento a produção do processo e não a conclusões julgadoras. Não se trata 

saber se é bom ou ruim o uso das práticas corporais nos serviços de saúde. 

Estas práticas, ainda que sem o rótulo de médicas, trazem benefícios aos 

indivíduos que as praticam, oferecendo-lhes exatamente aquilo que procuram na 

medicina tradicional, mas que raramente encontram: a atenção à sua 

integridade.  

 

“Os exercícios melhoram muito o corpo da gente, a qualidade da saúde 

motora, o corpo precisa estar saudável senão não funciona! A gente não 

consegue fazer nada!” (sic) 

 

 “Antes do Lian Gong eu travava tudo... quero é ver felicidade, uma 

atividade prazerosa, que previne e trata as dores do meu corpo, ver as pessoas 



83 
 

se divertindo, muito diferente do dia-a-dia de cobrança e estresse do posto... 

qualquer coisa que me tire de ir pra esses negócio de hospital e remédio, é só 

isso que eles sabem fazer!” (sic) 

 

A pesquisadora começava a se dar conta que estava vivendo uma 

experiência outra de pesquisa, pois, nossa implicação com a vitalidade social 

não está no plano das causas e efeitos. De acordo com Dejours (2005), verificar 

qual a condição subjetiva adotada no ambiente laboral pode indicar tudo aquilo 

que nas condutas humanas afasta-se da racionalidade instrumental pelas 

condutas irracionais (aquilo que não dá conta das pressões provocadas pelo 

afastamento desses comportamentos na análise). De maneira que estes 

componentes “irracionais” do comportamento fazem seu retorno na situação de 

trabalho e acaba sendo necessário dominá-los ou domesticá-los. Dominá-los é 

submetê-los ao controle, à disciplina, à sanção; domesticá-los é tentar fazê-los 

passar pelo primado da racionalidade instrumental por intermédio da formação. 

Neste sentido, a que ou a quem custa agir em multiplicidade? Ao corpo 

individualizado, corpo trabalhador, que está sempre ocupado com mecanismos 

de disposição para obediência e defesa da postura vigilante. Desta maneira, o 

trabalho em saúde parece somente saber cuidar de corpos marcados, que 

remetem a forças que se conectam a imagens estanques - um investimento na 

racionalização cética da ideia, de um sujeito legislador.  

“Acham que os movimentos não servem pra nada, se as pessoas 

compreendessem a importância... quantos mais se faz e aperfeiçoa os 

movimentos, seu organismo vai agradecer!” (sic) “O corpo é não ter doença pra 

muita gente né... pra mim é exercitar o corpo, ter uma boa alimentação, se não 



84 
 

tem bons hábitos fica correndo atrás do prejuízo” (sic). Esses “bons hábitos” 

muitas vezes são reduzidos a terapêuticas para salvar uma vida nua, e não 

produzir formas-de-vida (AGAMBEN, 2015). A vida nua é o fato da vida natural, 

biológica, otimizada por biotecnologias disciplinares e de controle, cuja 

domesticação dos devires produz um corpo “a-corporal” asséptico ansioso para 

chegar a um porvir indolor e imaterial. Corpos individualizados que agem em 

nome dos seus interesses, propriedades, atributos, na condição de sua 

consciência (ação que sou capaz de representar e fundamentar), colocando sua 

vida submetida a uma identidade, a um ser primeiro, na manutenção de 

dicotomias. Essas se concretizam com a valorização de um dos pares, um em 

detrimento do outro, bem como com a valorização da própria necessidade de 

manutenção das dualidades e crença na positividade da intervenção humana 

sobre a natureza (BARROS & MORSCHEL, 2012).  

Tal representação da superfície corporal e dos seus orifícios como 

extremamente vulneráveis produz o afastamento e a dessensibilização em 

relação ao outro. É possível sentir uma desagregação da tirania do pensamento 

idealista quando nos percebemos cultivando uma certa nostalgia pelo que fomos 

ou deixamos de ser ou conseguir, cambaleando de forma insólita como se 

ninguém sofresse mais do que cada um de nós. Para Negri e Hardt (2001) todo 

o investimento do poder volta-se para dentro dos indivíduos, intensificando-se 

no ponto mais íntimo da alma, na própria produção de subjetividade.  

Como lidamos com os antagonismos formais ligados à instabilidade 

interna a normatividades próprias do ordenamento social? Estando fora da vida 

o que deixa a todos despotencializados, blindados, apegados a fórmulas 

capazes de consertar o mundo, e assim, vamos deslocando todas nossas 



85 
 

frustrações no consumo de formas de vida vendidas pelo mercado. A medida em 

que conservamos o tempo da expectativa, em imagens projetadas, de origem e 

finalidade, de onde se parte e pra onde se quer chegar, perdemos o processo, o 

que pode acontecer, a abertura para o que se pode criar, pois tudo que pode sair 

desse plano instituído, dos signos e significados filtrados pela crítica da 

consciência, reagimos contra. A gente não experimenta, de fato, porque a gente 

tem medo que o acontecimento seja injusto com a gente.  

Reduzida ao indivíduo (reduzida ao cognitivo, sua vontade, sua 

consciência, manutenção das representações estabelecidas que agem como 

bálsamo para represar as afecções) as forças de conservação tem terreno 

afirmativo para perseverar e utilizar todo tipo de estratégia para encaixar os 

fluxos no comando da aplicação do saber ao invés de afirmar as demandas da 

vida que querem perseverar, que precisam de tempo para germinação. O que 

quer perseverar não são conteúdos, códigos léxicos ou de comportamento, uma 

espécie de mundo e suas formas de expressão, e sim, a vida, que 

paradoxalmente leva a todos para a criação de mundos onde ela precisa se 

diferenciar e isso acontece a cada vez que ela é sufocada nas formas atuais do 

presente.  

 

3.2. Um dia vivi a ilusão de que ser homem bastaria...  

 

As mudanças corporais são causa e instrumento das transformações em 

termos de identidade social. Desta maneira, não é possível uma distinção 

ontológica entre os processos fisiológicos e os processos sociológicos, ou seja, 

o social não se deposita sobre o corpo, ele cria o corpo. De acordo com Viveiros 



86 
 

de Castro (1979) a condição humana é literalmente fabricada, modelada, 

recebida e consumida pela cultura. Fabricação vem do sentido de fazer, produzir, 

atividade interventiva sobre a matéria. Segundo Guattari (1992) trata-se de 

sistemas de conexão direta entre as grandes máquinas produtivas, as grandes 

máquinas de controle social e as instâncias psíquicas que definem a maneira de 

perceber o mundo. A fabricação comporta a criação do corpo humano, ou seja, 

define-se o que seja humano e implica numa negatividade de tudo o que não for 

humano – opera naquilo que Karl Marx chamou de infraestrutura produtiva.   

O anti-humano, o instintivo, a inconstância da sensibilidade, a 

singularidade dos acontecimentos, a produção da fala e do desejo não se colam 

nem a representação do indivíduo nem a uma história, simplesmente 

(GUATTARI & ROLNIK, 2011). Estamos falando de uma produção adjacente a 

uma multiplicidade de agenciamentos sociais, a uma multiplicidade de processos 

de produção maquínica, a mutações de universos de valor e de universos da 

história. Algo que requer a reconfiguração do objeto, uma recusa da premissa 

transcendente, o que lhe permite elaborar inferências a partir de critérios 

imanentes. O corpo, neste viés, não se reduz a uma propriedade privada 

individual e nem se limita a ser o domicílio particular de uma consciência 

subjetiva.  

A consciência advém de um processo histórico e ontológico, neste sentido 

atribui-se sua transformação por meio de formas superiores da matéria que seria 

o que faz dos humanos humanos – a subjetividade aqui se transformaria por uma 

materialização objetiva das ideias, via intencionalidade lógica, racional, e aqui 

que parece estar a questão. De acordo com Viveiros de Castro (2015), nesse 



87 
 

direcionamento, a relação do sujeito com seu objeto mantém a hierarquia de que 

sempre é o sujeito quem delimita as relações com o objeto e não o contrário. 

A crise do conhecimento contemporâneo, segundo o mesmo autor, está 

justamente na busca de uma outra metafísica, uma filosofia da natureza da qual 

nos afastamos desde a revolução corpenicana. A especulação atual é de que o 

real é correlativo a um sujeito de conhecimento – o objeto gira em torno do 

sujeito, subordinado â consciência do sujeito, o racionalismo subordina o que é 

conhecer e assim todas as questões ontológicas se converteram em questões 

epistemológicas (como se pode, como é possível saber, a partir de quem você 

fala, baseado em quê), o real é considerado ao que é acessível ao humano. 

 Todavia, a natureza se mostra indomesticável pela cultura, o referente 

parece escapar ao signo por todos os lados, há sempre uma instabilidade nessa 

relação conhecimento-mundo, e atualmente, essa crise contra essa 

subordinação é a questão que tem intrigado o pensamento científico 

contemporâneo. Estaria acontecendo uma espécie de um “retorno ao real” pois 

vem se verificando que há sim uma possibilidade de aceder ao real que não 

passe pela subjetividade ou pelas categorias exclusivamente humanas. O que 

se procura é com isso é uma alternativa para escapar ao correlacionismo, ao 

construtivismo.  

Não obstante, o conhecimento em ciências humanas de uma forma geral, 

poderia oferecer uma expressão para além das formas lógicas, contradições, de 

oposição, e sim uma relação mais real-social, convocada mais com a 

exterioridade. Uma realidade imanente constitutiva a própria essencialidade, 

reivindicando um corpo na sua potência de afecção para tomá-lo na direção da 

coletividade, das linhas coletivas, impessoais, que pedem passagem e 



88 
 

visibilidade, e sem o que não podemos existir senão num autismo total 

(PELBART, 2013).  

O indivíduo tem linguagem, noção de si (eu), planejamento, 

intencionalidade, discernimento (apenas moral e perceptivo), enfim, são muitas 

as características diferentes do animais apesar da virada copernicana. O modo 

dominante em nós é o da estabilidade, corpuscular, campo do simbólico, da 

imaginação, da estrutura - você não faz uma coisa porque vai obter vantagem, 

faz por puro desinteresse, por verdade, porque é a maneira superior de ser. A 

autonomia moderna é carregar os valores morais nos ombros... Sabemos que o 

que determinante é o modo moral e racional de decidir. O que se passa é que, 

em vez de nos conectarmos com uma fonte que sustente a capacidade aberta 

de experimentar, somos condicionados a investir num certo padrão, numa certa 

referência, num elemento que legitimaria um estado admissível socialmente, 

economicamente, historicamente, racionalmente tolerável. Isso para o seu 

próprio bem, senão você será esmagado.  

Um investimento numa capacidade receptiva, de afirmação do presente, 

o que Spinoza (2009) chama de potência de ser afetado, que não é uma 

passividade, é uma potência em ato, não uma mera paixão. É uma potência que 

se cultiva, que a gente desdobra, desenvolve. Implica numa abertura tal, que 

aquilo que se passa na relação da vida com o que envolve a vida não tem 

atravessador, não tem intermediário, é uma relação direta.  

Se entendemos a vida como potência de diferenciação e criação, o modo 

de atenção no qual nos relacionamos com ela precisa acionar a força de exigir 

um ritmo próprio que corresponda a um duplo movimento em que a subjetividade 

se dissolve e se recria – é o que Rolnik (2014, p. 11) chama de “condição para 



89 
 

que o outro deixe de ser simplesmente objeto de projeção de imagens 

preestabelecidas e possa se tornar uma presença viva, com a qual construímos 

nossos territórios de existência”. É como se um pedaço do social que se 

reinventa na minha existência, mas não é criado por mim, não está dentro de 

mim, é coletivo, comum, ganhasse uma forma ali no corpo – uma maneira 

singular de reinventar o mundo que mostra o quanto a vida está podendo afirmar 

sua vitalidade. A pesquisadora percebe uma tradução dessas suas impressões 

na entrevista Abecedário Deleuze R de resistência – onde seus fluxos a-

significantes encontram o mel e ferida do seu pesquisar – o ato de criar é resistir: 

“Acho que um dos motivos da arte e do pensamento é uma certa vergonha de 
ser homem. Acho que o artista, o escritor, que falou mais profundamente sobre 
isso foi Primo Levi. Ele soube falar dessa vergonha de ser um homem num nível 
extremamente profundo, porque foi logo após sua volta dos campos de 
extermínio. Ele sobreviveu com… Ele disse: “Quando fui libertado, o que me 
dominava era a vergonha de ser um homem”. É uma frase ao mesmo tempo 
esplêndida e bela e… Não é abstrata, é muito concreta a vergonha de ser 
um homem. Mas ela não quer dizer… Associamos muita besteira. Não quer 
dizer que somos todos assassinos. Não quer dizer que somos todos culpados 
diante do nazismo. Primo Levi diz admiravelmente que isso não significa que 
carrascos e vítimas são iguais. Não nos farão acreditar nisso. Muitos dizem que 
todos somos culpados. Nada disso, não confundamos carrascos e vítimas. 
A vergonha de ser homem não significa que somos todos iguais, 
comprometidos etc. Acho que quer dizer muitas coisas. É um sentimento 
complexo e não unificado. A vergonha de ser um homem significa: como 
alguns homens puderam fazer isso, alguns homens que não eu, como 
puderam fazer isso? E, em segundo lugar, como eu compactuei? Não me 
tornei um carrasco, mas compactuei para sobreviver. E uma certa vergonha 
por ter sobrevivido no lugar de alguns amigos que não sobreviveram. É um 
sentimento muito complexo. Acho que, na base da arte, há essa ideia ou esse 
sentimento muito vivo, uma certa vergonha de ser homem que faz com que a 
arte consista em liberar a vida que o homem aprisionou. O homem não para de 
aprisionar a vida, de matar a vida. A vergonha de ser homem… O artista é 
quem libera uma vida potente, uma vida mais do que pessoal. Não é a vida 
dele.” 

 

 

 



90 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 
 

 

Largo do Chiado 8, Lisboa 1249-125, Portugal. 

 

 

 



91 
 

 

CAPÍTULO IV 

 

 

Vibração coletiva 

 

 

Caminho se conhece andando 
então de vez em quando é bom se perder 

 
(Chico César) 

 

 

4.1. Trabalho x criação 

 

A pesquisadora, nos últimos dias, estava encontrando com os 

profissionais de saúde em reuniões no Nasf (Núcleo de Atenção a Saúde da 

Família) que tinham como objetivo realizar um acompanhamento dos grupos de 

Lian Gong a fim monitorar a distribuição dessa prática corporal como atividade 

física efetiva da rede municipal de saúde. Era notável o tom “empresarial” que 

essas reuniões tinham. Formulação de questionários para alimentar os dados 

sobre o perfil dos usuários, elencar os principais resultados alcançados, 

dinâmicas de grupo para trabalhar a coesão e comunicação grupal, brainstorm 

das dificuldades encontradas, pensar em estratégias de como atrair mais 

pessoas para os grupos. Considerando que a prática corporal existe na rede 

municipal de saúde há oito anos, que já houve a oferta de quatro cursos de 

formação para coordenador de grupos de Lian Gong, havia também muitos 

relatórios e questionários já preenchidos... “lá vamos nós fazer tudo de novo!” 



92 
 

(sic) “é claro que nem tudo a gente coloca porque senão vão achar que nós não 

estamos querendo fazer o serviço... e é assim com tudo que fazemos aqui, o 

Lian Gong é só mais um exemplo” (sic) 

De maneira contínua, era perceptível como nossos corpos de 

trabalhadores são corpos individualizados pois não reconhecem sentido nos 

movimentos intensivos. Trabalhar, neste sentido, não é meramente um 

aprisionamento, tem mais a haver com uma cooptação, uma espécie de 

ressentimento, um pensamento que não se renova, uma situação 

aparentemente sem saída. Os tipos de ideias mostram os tipos de afetos. Assim 

ficamos impotentes para se subtrair do estado de corpo que nos constitui pois, 

são mais que ideias, são modos de vida. Consumimos a “novidade”, e não o 

“novo” e aí, amaldiçoamos os obstáculos, nos relacionamos com suas sombras, 

projeções socioculturais.  

Através da necessidade de esquematização do cotidiano (modo cognitivo 

antropocêntrico de fazer contato com o mundo) tal prática corporal foi 

disseminada como uma opção de tratamento das dores, de cuidado em saúde. 

Desta maneira, assim como muitas outras inciativas da rede municipal de saúde, 

esta também já dava seus sinais de desgaste e falta de apoio. Do ponto de vista 

micropolítico, isto são efeitos dos efeitos de uma vida separada do que ela pode, 

ou seja, submetida a mesma política laboral: aplicar modelos de saúde ideais à 

sujeitos ideais em circunstâncias ideais, e em nome disso, realizar todos os 

sacrifícios contando coma condição da nossa cumplicidade ligada num piloto 

automático desconectado das forças de transvaloração.  

Nossa capacidade de aderir a um plano de reconciliação conosco mesmo 

em tudo que está a nossa volta é impressionante. O jogo das formas 



93 
 

transcendentes atua numa dupla maneira. De um lado desqualifica para 

qualificar, instiga medo e desconfiança para oferecer segurança e esperança, 

introjeta caos e confusão para oferecer clareza. Desta modo, enfraquecemos 

exatamente essa capacidade autogerativa e autônoma do corpo, talvez da 

mesma maneira como perdemos a capacidade autogerativa e criativa do 

pensamento. E com isso, uma vez que nós perdemos a capacidade de 

acontecer, nós investimos num ideal. O “[...] acontecimento nunca é ‘o que 

acontece’, um simples estado de coisas empíricas e fatual, nem tampouco uma 

simples efetuação do pensamento; ele se situa no interstício, na fenda entre o 

sensível e o pensamento, lugar de uma gênese do sentido sempre renovada” 

(LINS, 2012, p. 26). 

Neste direcionamento, a pesquisadora constata o quanto o trabalho em 

saúde é somente um dos artifícios sociais que se compromete com o exercício 

fascinante da organização identitária do mundo e ainda arrasta consigo um 

compromisso com dois regimes, são eles: a) fabricar uma interioridade para 

driblar a potência de variação (do contrário como podemos ser controlados e 

desejar controlar os outros?) e b) um regime semiótico que produzem sujeitos e 

objetos ideais para domesticarmos os devires, levá-los a estabilização. 

“Naturalmente” tristes e conformados com nossa missão, seguimos trabalhando, 

sendo o medo o nosso melhor conselheiro, medidor de rendimento do tempo. O 

labor que valoriza a elevação das causas e seus efeitos, exige ações flexíveis, 

reguláveis e ajustáveis, não pelos efeitos que nos tocam, e sim, pela 

recauchutagem de valores. Vamos fazendo e carregando os mesmos problemas 

numa cumplicidade comprometida com um boa nova para a humanidade “sei 

que vai ser bom pra mim, eu vou porque sei que o pessoal tá me esperando, é 



94 
 

um compromisso pra mim, pra eu ir sempre reclamo, mas depois vejo que 

compensou” (sic). Sempre ela, a recompensa, que justifica tudo. Lançamos no 

ralo o espaço-presente que não é apenas o solo sobre o qual se desenrolam os 

acontecimentos humanos, seu teatro e seu cenário mas, principalmente, um 

elemento concentrador e dissipador de forças.  

Portanto, o que se captura é o corpo intensivo, informe. O combate está 

em nós, se a gente não faz, necessariamente nos tornamos cúmplices – sem 

isso estamos apenas adquirindo competências, autoridades, instruções para nos 

enriquecer, nos capacitar, evoluir em performances e superações. Não que isso 

seja uma bobagem, mas é muito pouco diante dessa prática necessária que nos 

põe sempre em relação com a capacidade de manter as próprias condições de 

criação. Esse é o espaço virtual que transitamos, apesar de nós. E não basta 

nos livrarmos dos poderes a partir da consciência e aí nossa força criadora 

estaria a solta mudando tudo. É preciso reconhecer onde nós nos tornamos 

reativos pra criar uma relação de superfície em acontecimento com forças de 

criação de condições de realidade.  

Não se sabe mais o segredo de um modo de vida verdadeiramente ativo, 

afirmativo da diferença que produz real, que faz do durar um gosto continuado e 

colado a uma diferenciação intensiva. A gente sabe, geralmente, de uma vida 

reativa, que se ressente das variações sofridas nos encontros, que padece das 

multiplicidades, que só tolera a diferença operando de maneira domesticada, 

bem intencionada, previsível, conciliada, rendida pelo consenso no mau uso da 

dor. Parece que só se é capaz de conceber uma vida cujo horizonte é negativo, 

cujo tempo é um tempo aniquilador, cuja ideia da morte é uma ideia de 

degenerescência pela matéria ou pelo desejo. 



95 
 

 

De acordo com Fuganti (2016) para haver julgamento é preciso nivelar, 

unificar os desejos e por tudo de um ponto de vista do senso comum. E ainda 

estamos falando da experimentação do ponto de vista receptivo, mas ainda há 

a tomada de posição nesse processo de experimentação, que é uma atitude 

ativa. Não que a outra não seja ativa também. A outra é receptiva, ela instala 

uma relação com a fonte do movimento e do tempo, te põe em contato direto 

com o acontecimento e por isso dispensa um provedor, você não precisa do 

poder, de uma condição instituída para experimentar. Não precisa de nenhum 

artifício ou artefato social, econômico, político. Na nossa fronteira nós tocamos 

essa fonte, na fronteira de nós mesmos. Ela não está em outro mundo, numa 

profundidade, num inconsciente, em algum lugar do eu profundo e encoberto. 

Ela está bem na superfície, é desse modo que Deleuze (2010) reivindica a 

superfície como produção de sentido. Precisamos fazer do nosso ser uma 

passagem.  

Ainda de acordo com o referido autor, isso opera no campo do encontro. 

Por isso precisamos retomar o modo de relação, o modo de encontrar, o modo 

de acontecer. Porque a determinação se opera no acontecer e produz algo em 

nós e esse efeito é que se torna consciente em. Fazer de si um moto continuo. 

Nós, de alguma maneira, somos moto continuo. Auto fabricação de si, de modo 

ativo, afirmativo, sem ser determinado de fora. O fora como excitante e aliado, e 

não como opressor, determinante ou algo que submete a vida a alguma 

autuação. Esse imediato na produção e disponibilização do tempo e da memória 

é um outro tempo-espaço. 

 



96 
 

Na instância trabalho, a aventura já não pode ser linear, é um working 

process, como observa Negri (2007), pragmática e experimental seguindo os 

ritmos e a disritimia da criação, livre do mestre e da sua teodisséia. É quando 

estamos cultivando uma posição de estar sendo a tessitura e não falando sobre 

ela, como o mesmo autor propõe: 

 

[...] Se o trabalho antes era medida, se ele mesmo era 
mensurável pelo poder, se seu valor essa mensurável pelo 
tempo, concebido como medida, tudo muda, quando o 
trabalho se libera da régua do tempo, da medida do poder, 
tornando-se valor sem medida, potência pura, expansão 
ilimitada, quando ele se reconquista como inteligência, como 

carne, como corpo [...] (NEGRI, 2007, p. 35) 
 
 
 

Um “trabalho artista” onde o empenho por verdade e conhecimento 

aparece como resultado não de um esforço imaculado por descobrir o modo de 

ser imutável da realidade mas como uma via de escape frente a este modo 

mesmo: frente as necessidades éticas, a soberania do devir. É essa ação de 

encontro, dos efeitos entre efeitos que mostra suas relações, suas 

continuidades, sua processualidade. Isso não tem origem, não está num plano 

de referências pra gente escolher. Os critérios vem no modo como os efeitos se 

processam em nós, nos modificam, nos deslocam, nos resgatam uma espécie 

de termodinâmica do que vale pra vida ou não.  

Foi necessário transformar o corpo num território privilegiado de 

experimentações sensíveis, algo que possui uma certa inteligência que não se 

concentra apenas no cérebro. Foi preciso libertá-lo de certas tradições e 

moralismos seculares, fornecer-lhe um status de prestígio, um lugar radioso, 

como se ele fosse uma alma. Então foi fácil considerá-lo uma instigante fronteira 



97 
 

a ser vencida, explorada e controlada. Destarte, o que porventura não se 

enquadre nessa ordem, fica isolado, é desacreditado, fracassa e precisa ser 

expelido. O modo cognitivo antropocêntrico desqualifica o modo de existir para 

investir em condições de agir submetido ao realizado, o vivido, o representado e 

não com a potência de concretizar, de compor, de criar. Lidar diariamente com 

soluções derivados de problemas dessa lógica instrumental.  

Para um modo vivo de viver não falta nada. Como uma força forasteira, 

“acidentalmente” pensa-se o impensável. Contudo, o impossível é apenas uma 

contra parte do possível, um falso problema. O que se passa necessariamente 

é o campo virtual que fabrica o campo de possibilidades e impossibilidades, e é 

isso que precisamos aquecer, como aponta Sant’Anna (2001, p.112-113): 

 

Ver as coisas e os seres como são é uma experiência que 
não tem preferência, necessariamente, pelos momentos 
dramáticos [...] Uma visão assim soa como algo impossível 
para quem acredita que ver as coisas como elas são é 
conhecê-las e dominá-las completamente ou então é fazê-
las falar para saciar a preferência que escolhe as palavras 
e nega as coisas, quer ideias e rejeita os objetos. Também 
pode parecer algo inviável quando a existência de todos 
os seres, espaços e objetos não é considerada diferente 
da existência humana ou quando não se admite que seus 
modos de vida possuem uma complexidade cujo 
entendimento, em muito, nos escapa. Mas pode fazer 
algum sentido nos momentos em que acolhemos, mesmo 
que seja por descuido, experiências irrepresentáveis e 
vivemos emoções junto a seres e objetos difíceis de serem 
alcançados por palavras. 

 

 

 

 

 



98 
 

 

4.2. Ocupando a fronteira 

 

A pesquisadora não sabia mais onde por aquilo que ela estava não estava 

criando, localizado na terrível sensação fascista de manutenção da captura das 

energias vitais, da reprodução do mesmo corte, da rigidez do olhar. A 

pesquisadora olha para sua orfandade. Se não era para opinar, convencer, 

argumentar, conscientizar, como ela acoplava o mundo? O deslocamento da 

identidade e manutenção da ordem pesavam. Porque esse desprezo com o 

tempo, duração, variação de energia, que me conecta com afetos que são 

mobilizadores de novas possibilidades? Será mesmo algo que se precise lutar, 

rejeitar, reagir ativamente? Essa forma de angústia social que bradava e sugava 

a energia do seu corpo não seria a luta por um novo horizonte ao qual se agarrar? 

O que aconteceria se se afirmasse a contingência e a errância desse 

desamparo?  

Como diz Spinoza (2009), tudo é modo, ou potência de modificar ou ser 

modificado. Tudo é essa potência. Para que se modifique é preciso estar em 

relação, é necessário haver um ser da relação, que é esse relacional. Esse 

relacional podemos chamar de afecção. Esta não tem unidade psíquica, nem 

substrato. A unidade subjetiva é a condição de julgamento, é a condição de 

representação, do poder. O poder é que precisa representar e julgar. O principal 

é o nascimento de uma força, e não só os tipos, os modelos. Quando nosso 

corpo é cúmplice da nossa maneira de existir, então nosso lado vítima é 

confrontado com o nosso lado de responsabilidade pela vida. Se somos 



99 
 

honestos consigo mesmo, seremos conectados com a potência de 

diferenciação, de vitalidade. 

Sim, o virtual retorna e insiste. Muitas vezes imaginamos o devir mas não 

experimentamos. Devir não é seguir ou imitar um modelo (desejar ser 

semelhante a uma estrutura ideal), se tornar outra coisa que nos fixe, nem “fazer 

como” uma analogia por proposição. Nem semelhança, nem identidade, nem 

estrutura. O modo de se efetuar é o que importa. Aí está a condição estética. 

Não ocorre sob tutela. Cartografa-se ao mesmo tempo que agimos. Somos a 

própria estrada, o tempo não é como sucessão, é o tempo de duração. Somos 

potências de criar existência. A pesquisadora não consegue disfarçar a 

indignação! A linguagem aqui não é de comunicação ou julgamento e sim de 

produção, aquela em que não tem espaço para dicotomias nem forças de 

conservação tampouco de conciliação.  

Neste sentido, não basta dar golpes nos modelos. O que seria então 

realizar uma crítica ativa? Tem mais a ver com uma espécie de liberação das 

forças que estariam investidas nesse plano supérfluo de organização para 

inventar novas maneiras de experimentar, nas várias dimensões que atravessam 

os modos de vida humanos. Implica numa desconstrução daquilo que nos separa 

do tempo da expectativa, afinal, o que conta para uma verdadeira autonomia, 

não é a lei, a história, os direitos humanos, e sim, nossa capacidade de entrar 

em relação, de afetar e ser afetado, uma nova apreensão da finitude, não como 

morte ou algo imperfeito, mas como a fonte inesgotável criar a si mesmo e o 

mundo.  

Precisamos aprender a dizer não para aquilo que se quer por no meio, 

aquele atravessador da nossa experimentação direta. Entramos num devir 



100 
 

reativo porque o estado de desejo passa ser mediador do acontecimento e o 

acontecimento evidentemente jamais para de acontecer, só que o que é 

dominante em nós não é o acontecimento enquanto acontece, mas é o estado 

que sobrevoa o acontecimento. Isso que é a condição da moral. Geralmente nem 

se localiza o problema nessa região, pois se trata de uma coisa abstrata, onde 

menos se pensa que está o problema. Nem se localiza essa região. É um nada. 

O que é esse relacional, essa superfície, esse acontecimento? Precisamos 

apreender a realidade disso que não tem existência, mas não é por isso que não 

é real. O real não se reduz a existência, ele é também virtual. O virtual não existe, 

mas é real. Eu não sou um destino, uma finalidade, e sim uma potência de criar 

na existência. Eu não sei o que é isso, ninguém sabe, sou obrigado a inventar 

isso, me tornar isso, e, desta maneira, somente existindo de maneira singular é 

que efetuarei essa potência. É minha força de existir que está em acontecimento, 

realizando pontos de continuidade em mim, se estendendo e se amplificando na 

latitude da sua intensidade.  

Um noção que se remete ao efeito do tempo e não a sua essência. Entrar 

em contato com um tempo imanente. Não há órgão do sentido ou consciência 

que capte esse tempo. Esse plano de imanência é sistematicamente 

desinvestido do ponto de vista das maneiras antropocêntricas de existir, 

maneiras que acabam por desqualificar o plano mais essencial do real, que se 

produz a si mesmo e todas as coisas que decorrem disso. Nossa crítica ativa, 

portanto, incide sobre um plano suposto, necessário pelo modo de vida reativo 

do homem; incide sobre esses modos e maneiras de viver da humanidade que 

demandam um plano fora da natureza, ou mesmo dentro da natureza – mas 



101 
 

diferente da natureza, de outra ordem, que seria esse plano de transcendente 

de organização, plano ideal. 

Não se trata da autonomia moral, racional, suposta liberdade kantiana, ou 

de acesso a um poder e um saber estabelecido, nem acesso as condições 

sociais dadas. Isso é a ligação da vida com um plano de referência que a tutela, 

que seduz pela a garantia dessa “autonomia”. É um caminho sem volta. Muito 

caótico e confuso... mas não seria esse o objetivo da ciência, entender o 

obscuro? Sim, mas a pesquisadora pensa como é muito estranho chamar esse 

sobrevoo desencarnado de Conhecimento. A criação de valores já não se 

submete a medida extrínsecas mas abre a partir da sua própria desmedida, um 

outro tempo, pois: 

[...] a dor nunca é individual, ao contrário, é uma chave que 
abre a porta da comunidade. Todos os grandes sujeitos 
coletivos são formados pela dor, ao menos aqueles que lutam 
contra a exploração do tempo da vida pelo poder, aqueles que 
descobriram o tempo de novo como potência, como recusa 
do trabalho explorado, e dos ordenamentos que se instauram 
com base na exploração. A dor é o fundamento democrático 
da sociedade política na mesma medida em que o medo é o 
seu fundamento ditatorial, autoritário (NEGRI, 2007, p.42). 

 
 
 

Neste momento, estamos em plena fronteira. Uma dor implicada 

afetivamente e não de uma identidade reduzida a um ego forte. Uma dor 

pleiteada por muitos outros, pela alteridade, pela diferença se diferenciando, pelo 

movimento movediço de se estar vivendo. Em tempos em que os estilos de vida 

(planos morais) precisam redimir nossas dores e serem consumidos com a 

promessa de fortalecimento do livre-arbítrio, pensar de forma ativa, não significa 

aderir a um plano mediador do sofrimento, que nos proteja de extravagâncias. É 

uma prática que não se reduz ao enquadramento ou reconhecimento do 



102 
 

“inadequado”, exercício pleno de julgamentos. Tem mais haver com o constante 

desbloqueio do que obstrui possibilidades estéticas, de deslocamentos, 

provocações, jogar com intempestividades. 

Logo, a pesquisadora depara-se com a beleza do cultivo de uma fraqueza, 

de uma força transformadora desse sofrimento ético-político que vinha 

cartografando. Atravessar o caos: não explicá-lo ou comentá-lo, mas atravessá-

lo por todos os lados, em uma travessia que não ordena planos, paisagens, 

marcas, mas que deixa atrás de si o caos se fechar como o mar sobre o sulco. 

Seria o que Guattari (1985) denomina da transversalidade de lutas (noção que 

ele compartilha com Foucault) que confirma uma vida inserida no pensamento, 

nos conceitos, nas ideias, na produção de realidade. E isso não tem nada a ver 

com subjetivismo. É um ato selvagem, cruel. Todo conceito novo, aquilo que não 

sabemos de antemão, somente provoca abertura se nos assombrar pela sua 

inutilidade. Linhas que cuidem da nossa experimentação do mundo ao invés de 

cultivar empoderamentos identitários. As afecções constroem o corpo em sua 

geografia, em suas regiões de intensidade, em sua responsividade, sua 

implicação social real.  

Em muitos momentos, é justamente a impossibilidade de superar-se que 

insere com maior pertinência o ser humano no espaço. Larrosa (2015) denomina 

tal postura como sendo a do sujeito da experiência que não se define pela sua 

atividade, mas por sua passividade, por sua receptividade, disponibilidade e 

abertura. Trata-se, porém, de uma passividade anterior à oposição entre ativo e 

passivo, de uma passividade feita de paixão, de padecimento, de paciência, de 

atenção, como uma receptividade primeira, uma disponibilidade fundamental, 

como abertura essencial.  



103 
 

“[...] Cada coisa sem préstimo 

Tem seu lugar 

Na poesia ou no geral 

O que se encontra em ninho de joão-ferreira: 

Caco de vidro, garampos, 

Retratos de formatura 

Servem demais para poesia 

As coisas que não pretendem, como 

Por exemplo, pedras que cheiram 

Água, homens que atravessam períodos de árvore 

Se prestam para poesia 

Tudo aquilo que nos leva a coisa nenhuma 

Como, por exemplo, o coração verde dos pássaros, 

Serve para poesia 

As coisas que os líquenes comem 

- sapatos, adjetivos – 

Tem muita importância para os pulmões da poesia 

Tudo aquilo que a nossa civilização rejeita, pisa e mija em cima 

Serve para poesia [...] 

As coisas jogadas fora 

Tem grande importância 

- como um homem jogado fora 

Aliás é também objeto de poesia 

Saber qual o período médio 

Que um homem jogado fora 

Pode permanecer na terra sem nascerem 

Em sua boca as raízes da escória 

As coisas sem importância são bens de poesia 

Pois é assim que um chevrolé gosmento chega 

Ao poema, e as andorinhas de junho”. 

 

 

Manoel de Barros 

(2013, I. Matéria de poesia) 



104 
 

 

EPÍLOGO 

 

Acompanhar um processo encarnado é uma estratégia surtada. Por isso 

mesmo é tão atraente. Nunca uma dor foi tão bela. Enfrentar a apatia e a 

servidão passa por uma atitude de cuidado que precisamos inventar. O corpo é 

o que não sabemos, seu caráter intangível se dá na multiplicidade das verdades 

que o compõem em instância subjetiva e política. 

Não é tão fácil produzir realidade quando toda forma de subjetividade é 

reduzida ao indivíduo, o outro é uma representação, o outro não tem existência 

nenhum pra você, não provoca efeitos no seu corpo, tal o narcisismo 

contemporâneo. No plano exclusivo plano da representação, a vontade é 

direcionada para destruir, domesticar, abusar, salvar o outro e colocá-lo no 

verdadeiro caminho. Os profissionais de saúde em nós são reconhecidos 

socialmente por serem cuidadores, entretanto, de tanta 

prevenção/orientação/fiscalização fora da vida, cavam o nosso buraco de 

abandono. Que tipo de trabalho é esse que se sustenta pela impotência do outro 

de tocar nesse imediato? De produzir sua própria vida?  

Entendemos, pois, o sujeito não como aquele que busca simplesmente a 

conservação de si confundindo linguagem com pensamento, racionalização com 

imaginação, que opta por certos padrões em detrimento de outros, mas 

sobretudo, como aquele que está num atravessamento com as forças e 

fragilidades da natureza e, desta maneira, age num intenso “engate” a tal ponto 

que, prosseguir a caminhada significa, não mais passar pelo espaço, vencê-lo, 

mas encontrar-se com ele a cada passo. 



105 
 

 

Considerações Finais 

 

 

Caro leitor (a), sinto muito. 

Não consigo concluir. 

Nem mesmo entendo como estou de pé. 

Não consegui falar traduzindo. 

Penso que a questão não é a gente se entender. 

Fique à vontade para me enviar à decapitação, às fogueiras, às torturas. 

Os autores, teorias e atributos espetaculares não me abordaram para serem 

citados, aprofundados, tagarelados. 

Eles me abrigaram. 

Viajamos juntos. 

Dançamos, sorrimos chorando. 

Me fizeram convites. 

Não vejo nada que não tenha desabado. 

Me reconheço mas não sei quem é. 

Estou encantada com gagueiras, arrepios, abismos. 

Extração do pensamento próprio, do artesanato singular, do lixo lógico. 

Minha pele está rubra, mas não tem cor. 

Ocupei muitos lugares. 

Dizer o que nos toca não é autobiográfico. 

Na rede municipal de saúde eu deitei e descansei! 

Devir mulher entre todos. 

Força que faz variar. 

Todavia, a felicidade insistia em nos bombardear. 



106 
 

Modelar o corpo como utilidade transcendente de organização para se recompor 

segundo aquilo que permita um sentimento de reconhecimento, de 

pertencimento. 

Sinto que afrontei e enfrentei o medo de envelhecer. 

Cuidar não é proteger mas também não é abandonar. 

Não preciso de alunos, usuários, pacientes, clientes. 

Não quero o método do opressor. 

Essa roupa individual não serve mais. 

Preciso de saúde numa certa latitude. 

Corpos políticos. 

Conversas (a)fiadas. 

Descomplicar, tocar. 

Não vou me engajar para voltar a viver na e para a sociedade. 

Por que não se suporta uma vida em experimente(ação)? 

A dor e o sofrimento são testemunhas do mal no mundo? 

Bem ou mal não são substâncias.  

As instituições são peneiras que deixam passar algumas coisas e retém outras. 

Há uma produção de enfraquecimento da vida quando ajustamos nossas 

intencionalidades para ver como a gente pode se dar bem. 

Não tenho interesse em gestos ou palavras que discriminam as forças de 

criação. 

Quero passar com minha dor, idiotia, ineficiência. 

Conquistar um corpo. 

Continuidades e transformações. 

Saborear a vida! 

Espero que tenha ficado satisfeito(a), afinal, nada falta. 

 

 

 



107 
 

Tire a mão da consciência e meta 

No cabaço da cabeça 

Tire a mão da consciência e ponha 

No buraco da vergonha 

Tire a mão e ponha o corpo todo no corpo da consciência 

Ponha ouvido orelha língua boca na cara da consciência 

E umbigo na barriga dela 

Ponha olhos no colírio dela 

Ponha tripas na barriga dela 

Ponha olhos nos óculos dela 

O cabelo o pelo a pele a perna o braço a carne o sangue pensa 

A madeira o nervo a unha a terra a água o leite o peito pensa 

O plástico o fogo o estômago o aço o osso o coração o cigarro o chiclete 

o pano o papel a coluna a vértebra o músculo o vidro o fígado o cágado 

a pedra pensa 

Tire a mão da consciência e meta a mão na consistência 

Tire a mão da consciência e meta 

No cabaço da cabeça 

Tire a mão da consciência e ponha 

Na cabeça da vergonha 

Tire a mão da consciência e meta no cabaço da cabeça 

Ponha oxigênio e gás carbônico no ar da consciência 

E comida na barriga dela 

Ponha olhos nas lágrimas dela E ossos por dentro da carne, carne por dentro da pele 

dela 

 

                                                                             Consciência 
   

 (Arnaldo Antunes) 

 



108 
 

 

OS ALIADOS DO CRIME/ REFERÊNCIAS 

 

 

AGAMBEN, G. O que é o contemporâneo? e outros ensaios. Capecó: Argos, 

2009. 

 

ALVAREZ, J. & PASSOS, E. Cartografar é habitar um território existencial. In: 

PASSOS, E., KASTRUP, V. E ESCÓSSIA, L.(Orgs) Pistas do método da 

cartografia: pesquisa-intervenção e produção de subjetividade. Porto 

Alegre: Sulina, 2014, p. 131-149. 

 

AYRES, J.R.C.M. O cuidado, os modos de ser (do) humano e as práticas de 
saúde. Saúde e Sociedade v.13, n.3, p.16-29, set-dez. 2004. 
 
 
 
COSTA, R. Políticas da vida e pedagogia do corpo. In: CARVALHO, Y.M., 
FRAGA, A.B.& GOMES, I.M. (orgs) As práticas corporais no campo da saúde. 
Vol.3. São Paulo: Hucitec Editora, 2016, p.23-41. 
 
 
 
ESCÓSSIA, L. & TEDESCO, S. O coletivo de forças como plano de experiência 

cartográfica. In: PASSOS, E., KASTRUP, V. E ESCÓSSIA, L. (Orgs) Pistas do 

método da cartografia: pesquisa-intervenção e produção de subjetividade. 

Porto Alegre: Sulina, 2014, p. 92-108. 

 

BARROS, M.E.B. & MORSCHEL, A. Conhecer. In: FONSECA, T.M.G., 

NASCIMENTO, M.L. E MARASCHIN, C. (Orgs) Pesquisar na diferença: um 

abecedário. (Orgs) Porto Alegre: Sulina, 2012, p. 61-63. 

 

BARROS, L.P. & KASTRUP, V. Cartografar é acompanhar processos. In: 

PASSOS, E., KASTRUP, V. E ESCÓSSIA, L. (Orgs) Pistas do método da 

cartografia: pesquisa-intervenção e produção de subjetividade. Porto 

Alegre: Sulina, 2014, 52-75.  

 



109 
 

 

BRASIL. Ministério da Saúde. Secretaria de Atenção à Saúde. Departamento de 

Atenção Básica. Diretrizes do NASF: Núcleo de Apoio a Saúde da. Brasília: 

Ministério da Saúde, 2010. Disponível   em: <http://bvsms.saude.gov.br/ 

bvs/publicacoes/diretrizes_do_nasf_nucleo.pdf>. Acesso em: fevereiro 2017. 

 

BUSSIUS, L. Travessias: mulheres migrantes nos bairros periféricos 

Bonsucesso e Novo Wenzel em Rio Claro, SP. Trabalho de Conclusão de 

Curso. Curso de Geografia UNESP - Rio Claro : [s.n.], 2011 58 f., 2011. 

 

DEJOURS, C. O fator humano. Tradução: Maria Irene Stocco Betiol, Maria José 
Tonelli. 5ª Ed. Rio de Janeiro: Editora FGV, 2005. 
 
 
DELEUZE, G. A imanência: uma vida… Revista Educação & Realidade. 
Faculdade de Educação: Universidade Federal do Rio Grande do Sul, Porto 
Alegre, 2002. 
 
 
DELEUZE, G. Filosofia prática. São Paulo: Escuta, 2002. 

 

DELEUZE, G. Lógica do sentido. São Paulo: Editora Escuta, 2011. 

 

DELEUZE, G. Conversações. Coleção TRANS. 3a ed. São Paulo: editor 34, 

2013. 

 

DELEUZE, G. & GUATTARI, F. Mil Platôs. Capitalismo e esquizofrenia, Vol. 

4. São Paulo: Editora 34, p.115-170, 1997. 

 

FOUCAULT, M. História da sexualidade v. 3 - o cuidado de si. Rio de Janeiro: 
Graal, 1985. 
 
 
FOUCAULT, M. História da sexualidade v. 1 - a vontade de saber. Rio de 
Janeiro: Graal, 1988. 
 
 
FOUCAULT, M. Microfísica do poder. Rio de Janeiro: Graal, 1979. 

 



110 
 

FUGANTI, L. Nietzsche e a Invenção da Moral: uma Genealogia do Bem e do 

Mal. Cursos em vídeo. Disponível em 

http://escolanomade.org/2016/02/10/nietzsche-e-a-invencao-da-moral-uma-

genealogia-do-bem-e-do-mal/ Acesso em: fevereiro de 2016. 

 

FUGANTI, L. O que é e o que pode o corpo? Disponível em: 

https://www.youtube.com/watch?v=UVWOzqbpvNo Acesso em: setembro de 

2015.  

 

FUGANTI, L. Educação para potência. Aulas 1 a 8. Cursos transcritos. 

Disponível em: http://escolanomade.org/2016/02/25/aula-1 a 8/ Acesso em :julho 

de 2016.  

 

GARRIGOU, A., WEILL - FASSINA, A., BRUN, J. P., SIX, F., CHESNAIS, M., 

CRU, D. As Atividades dos Profissionais de Segurança: uma problemática 

desconhecida. Actes du congrès de l’Abergo, Salvador - Bahia. 1999. 

 

GIACOMEL, A.E., RÉGIS, V.M. & FONSECA, T.M.G. Que tal um banho de mar 

para ativar a potência política do corpo! In: FONSECA, T.M.G. & ENGELMAN, 

S. (Orgs) Corpo, arte e clínica. Porto Alegre: Editora da UFRGS, 2004, p.89-

103. 

 

GIACÓIA JR.O. Resposta a uma questão: o que pode um corpo? In: LINS, D. & 

GADELHA (Orgs), S. Nietzsche e Deleuze: que pode o corpo. Rio de Janeiro: 

Relume Dumará: Fortaleza-CE. Secretaria da Cultura e Desporto, 2002, p. 199-

215. 

 

GUATTARRI, F. & ROLNIK, S. Micropolítica: cartografias do desejo. 11 ed. 

Petrópolis, Rio de Janeiro: Vozes, 2011. 

 

GUATTARI, F. Caosmose: um novo paradigma estético. Coleção Trans. 

Editora 34: São Paulo, 1992. 

 

 

http://escolanomade.org/2016/02/10/nietzsche-e-a-invencao-da-moral-uma-genealogia-do-bem-e-do-mal/
http://escolanomade.org/2016/02/10/nietzsche-e-a-invencao-da-moral-uma-genealogia-do-bem-e-do-mal/
https://www.youtube.com/watch?v=UVWOzqbpvNo
http://escolanomade.org/2016/02/25/aula-1%20a%208/


111 
 

 

GUATTARI, F. Revolução Molecular: pulsações políticas do desejo. 3ª ed. 

São Paulo: Brasiliense, 1895. 

 

GONZÁLEZ REY, F. L. Pesquisa qualitativa em psicologia caminhos e 
desafios. São Paulo: Pioneira Thomson Learning, 2001. 
 
 
GONZÁLEZ, F.J. Práticas Corporais e o Sistema Único de Saúde: desafios para 
intervenção profissional. In: GOMES, I. V., FRAGA, A.B., CARVALHO, Y. M. 
(Orgs) Práticas corporais no campo da saúde: uma política em formação. 
1ª ed. Porto Alegre: Rede Unida, 2015, p. 135-162. 
 
 
HARDT, M.; NEGRI, A. Império. Rio de Janeiro: record, 2001. 
 
 
HEROLD JUNIOR, C. Os processos formativos da corporeidade e o marxismo. 

Revista Brasileira de Educação v. 13 n. 37 jan./abr., 2008. 

 

HERTZ, R. “A preeminência da mão direita – estudo sobre a polaridade 
religiosa”. Religião e Sociedade, 6. Rio de Janeiro: Novembro de 1980, pp 99-
128. 

 

LARROSA, J. Tremores: escritos sobre experiência. 1ª ed. Coleção 
Educação: experiência e sentido. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2015. 
 
 
LAPOUJADE, D. Deleuze: política e informação. Cadernos de Subjetividade.  
Núcleo de Estudos e Pesquisas da Subjetividade. – PUCSP. ISSN: 0104-1231., 
2010, p.160-167. 
 
 
LATOUR, B. Jamais fomos modernos: ensaio de antropologia simétrica. Rio 
de Janeiro: Ed.34, 1994. 
 
 
LAZZARATO, M. & NEGRI, A. Trabalho imaterial formas de vida e produção 
de subjetividade. 2ª ed. Rio de Janeiro: Lamparina, 2013. 
 
 
LE BRETON, D. Antropologia do corpo e modernidade. Petrópolis- Rio de 
Janeiro: Vozes, 2011. 

 



112 
 

 

LE BRETON, D. A sociologia do corpo. 4ª ed. Petrópolis – Rio de Janeiro: 
Vozes, 2010.   

 

LINS, D. A metafísica da carne: que pode o corpo. In: LINS, D. & GADELHA, S. 
(Orgs) Nietzsche e Deleuze: que pode o corpo Rio de Janeiro: Relume 
Dumará: Fortaleza-CE. Secretaria da Cultura e Desporto, 2002. 

 

 
MACHADO, R. Foucault, a ciência e o saber. 2ª reimpressão. 3ª ed. Rio de 
Janeiro: Zahar, 2012. 
 
 
MALUF, S.W. Corpo e corporalidade nas culturas contemporâneas: abordagens 
antropológicas. Esboços (UFSC): Dossiê Corpo e História, v.9, p.87-101, 
2002. 
 
 
MAUSS, M. As técnicas corporais. In: MAUSS, M. Sociologia e Antropologia. 
Tradução: Paulo Neves. São Paulo: Cosac Naify, 2005. 
 
 

MINAYO, M.C.S. O Desafio do conhecimento, pesquisa qualitativa em 

saúde. São Paulo - Rio de Janeiro, Hucitec - ABRASCO, 2004. 

 

MOL, A. The logic of care: health and the problem if patient choice. London: 
Routledge, 2008. 
 
 

MORAIS, M.R.C. Autocuidado e gestão de si: hábitos saudáveis na mídia 

impressa semanal. Tese de Doutorado. Universidade de São Paulo – Programa 

de Pós-Graduação em Sociologia, 2014. 

 

MONTEIRO, F.R. & ARAÚJO, A.J.S. Os dilemas da prevenção na atividade dos 

profissionais de saúde e segurança de uma empresa de energia elétrica. In: 

NEVES, M. Y., ARAÚJO, A. J. DA S., VIEIRA, S. B., ALBERTO, M. F. P. (Orgs.) 

Subjetividade e trabalho: "a vida não é só isso que se vê". João Pessoa: 

Editora Universitária da UFPB, 2009. 

 

 



113 
 

 

NEGRI, A. Jó A força do escravo. Rio de Janeiro: Record, 2007. 

 

NIETZSCHE, F. W. A Gaia Ciência. Tradução, notas e posfácio: Paulo César 

de Souza. Companhia de Bolso. 1ª ed. São Paulo: Companhia das Letras, 2012. 

 

NIETZSCHE, F. W. Humano, demasiado humano. São Paulo: Escala. Coleção 

grandes obras do pensamento universal – 42, 2006. 

 

NIETZSCHE, F. W. Assim falava Zaratustra. São Paulo: Escala. Coleção 

grandes obras do pensamento universal – 1, 2006. 

 

NIETZSCHE, F. W. Fragments posthumes 1882-1884. Textos e variantes 

organizados por Giorgio Colli e Mazzino Montinari. Traduzidos do alemão por 

Anne-Sophie Astrup e Marc de Launnay, sob responsabilidade de Gilles Deleuze 

e Maurice de Gandilac. Paris: Gallimard, 1997. 

 

PASSOS, E. E BARROS, R.B. A cartografia como método de pesquisa-

intervenção. In: PASSOS, E., KASTRUP, V. E ESCÓSSIA, L. Pistas do método 

da cartografia: pesquisa-intervenção e produção de subjetividade. Porto 

Alegre: Sulina, 2014, p. 17-31. 

 

PELBART. P. P. O avesso do niilismo cartografias do esgotamento. São 

Paulo: N-1 edições, 2013. 

 

PRECIOSA, R. Rumores discretos da subjetividade – sujeito e escritura em 

processo. Porto Alegre: Sulina Editora UFRGS, 2010.  

 

RODRIGUES, J.C. O Corpo na História. 2ª Ed. Rio de Janeiro: Fiocruz, 1999. 
 
 
 
RODRIGUES, J.C. O Tabu do corpo. Editora Fiocruz: Rio de Janeiro, 2006. 
 



114 
 

 
ROLNIK, S. Cartografia Sentimental: transformações contemporâneas do 

desejo.  2ª ed. Porto Alegre: Sulina Editora UFRGS, 2014. 

 

ROLNIK, S. “Fale com ele” ou como tratar o corpo vibrátil em coma. In: 

FONSECA, T.M.G. & ENGELMAN, S. (Orgs) Corpo, arte e clínica. Porto Alegre: 

Editora da UFRGS, 2004, p. 231-238. 

 

SAFATLE, V. O circuito dos afetos corpos políticos, desamparo e o fim do 

indivíduo. 2ª ed. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2016. 

 
SANT’ANNA, D. B. (org.) Políticas do corpo. São Paulo, 2ª Ed. Estação 
Liberdade, 2005. 
 
 
SANT’ANNA, D.B. Corpos de passagem: ensaios sobre a subjetividade 
contemporânea. São Paulo: Estação Liberdade, 2001. 
 
 
SPINK, M.J.P. A saúde na encruzilhada entre biopolítica e bioeconomia: 
reflexões sobre os paradoxos da “era dos direitos” na globalização hegemônica. 
In: RIBEIRO, M. A. T. R., BERNARDES, J. de S.& L., CHARLES E. (orgs). A 
produção na diversidade: compromissos éticos e políticos em Psicologia. 
São Paulo: Casa do Psicólogo, p. 55-74. ISBN: 978-85-7396-539-1, 2007. 
 
 
SPINOZA, B.B. Ética. Tradução Tomaz Tadeu. Belo Horizonte: Autêntica 
Editora.  2009. 
 
 
TESSER, C.D. Práticas complementares, racionalidades médicas e promoção 
da saúde: contribuições poucos exploradas. Cadernos de Saúde Pública, Rio 
de Janeiro, 25(8): 1732-1742, ago. Recuperado em 28 de agosto, de 2014, em  
http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0102311X2009000800
009, 2009. 
 
 
TEIXEIRA, R.R. Agenciamentos tecnosemiológicos e produção de subjetividade: 
contribuição para o debate sobre a trans-formação do sujeito na saúde. Ciência 
e Saúde Coletiva, 6(1):49-61, 2001. 
 
 
 
VICENTIN, M.C.G. Desafios para formação em saúde: algumas notas com base 
na experiência em saúde mental. In: In: CARVALHO, Y.M., FRAGA, A.B.& 

http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0102311X2009000800009
http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0102311X2009000800009


115 
 

GOMES, I.M. (orgs) As práticas corporais no campo da saúde. Vol.3. São 
Paulo: Hucitec Editora, 2016, p. 172-186. 
 
 
VIVEIROS DE CASTRO, E.B. A fabricação do corpo da sociedade xinguana. 
Boletim do Museu Nacional, Série Antropologia, n. 32, p. 40-49,1979. 
 
 
VIVEIROS DE CASTRO, E.B. Metafísicas Canibais: elementos para a 
antropologia pós-estrutural. São Paulo: Cosac Naify, 1ª ed., 2015. 
 
 

Músicas: 

 

- Todo amor que houver nessa vida (Cazuza) 

- A seta e o alvo/ Devagar, divagar ou de vagar? / Muito pouco/ Soneto do teu 

corpo/ Sinto encanto/ A idade do céu/ Um móbile solto no furacão (Paulinho 

Moska) 

- Super Homem A Canção/ Tempo Rei (Gilberto Gil) 

- Alucinação/ Divina Comédia Humana/Coração selvagem (Belchior)  

- Deus me proteja de mim/ Beradêro (Chico César) 

- Quem me leva os meus fantasmas/ Cântico Negro/ Não enche (interpretadas 

por Maria Betânia) 

- Minha Alma (O Rappa) 

- Consciência/Qualquer/Naturalmente/Se tudo pode acontecer (Arnaldo 

Antunes) 

- Toda forma de poder (Engenheiros do Hawaii) 

- O Pulso (Titãs) 

- Monólogo ao pé do ouvido (Nação Zumbi) 

 - O que será? (A flor da pele) (Chico Buarque)  

- Je Vole (Louane) 

- Explode coração/ Um homem também chora (guerreiro menino) / Sangrando 

(Gonzaguinha) 

- Senhas (Adriana Calcanhoto) 



116 
 

- Meu novo Ilê (Roberta Sá) 

- Clandestino (Manu Chao) 

- Gracias a la vida (Violeta Parra) 

- O que você quer saber de verdade (Marisa Monte) 

- Transpiração (Pedro Luiz e a Parede e Ney Matogrosso) 

- Classe Operária/ Senhor Cidadão (Tom Zé) 

- Mistério do Planeta/ Besta é tu (Novos Baianos) 

- Muito Obrigado (Mundo Livre) 

- Santa Felicidade (Nenhum de Nós) 

- Inclassificáveis (Ney Matogrosso) 

- Praias desertas/ Águas de Março (Tom Jobim) 

- Agora ou jamais/ Passa, Repassa (Samba do Agora) (Thais Morell) 

- Nalgum Lugar (Zeca Baleiro) 

- Sampa (Caetano Veloso) 

- Kashmir (Led Zeppelin & Hossam Ramsy) 

 

Poemas: 

 

- Poema começado do fim, A faca no peito (Adélia Prado) 

- Poesia completa (Manoel de Barros) 

- Mãos Dadas (Carlos Drummond de Andrade) 

- Da Paz (Marcelino Freire) 

- Andar Andei / Cogito (Torquato Neto) 

 

Imagens: 

 

- “About face” (Anthony Howe) 



117 
 

- Exposição “Imagens do Lixo” (Vik Muniz) 

-  Alunos ocupam escolas no estado de São Paulo (manchetes de jornais e 

blogs brasileiros no período de novembro de 2015 a maio de 2016) 

- Imagem sem título do escultor, desenhista e ator de performance 

pernambucano de Palmares, Antônio José de Barros de Carvalho e Mello 

Mourão, o Tunga (1952-2016) 

 

Filmes: 

 

- Tango Livre (Frédéric Fonteyne 2014) 

- Hannah Arendt (Margarethe Von Trotta 2013) 

 - La famille Bélier (Éric Lartigau 2014) 

- Birdman (Alejandro González Iñárritu 2015) 

- Capitães de Areia (Cecilia Amado 2011) 

- O Sal da Terra (Wim Wenders 2014) 

Grupos de estudos: corpo e sociedade (Unesp-RC), educação matemática 

(Unesp-RC), disciplina genealogia das tecnologias corporais modernas (Unesp-

RC), núcleo de pesquisa trabalho e ação social (Puc-SP), núcleo de estudos e 

pesquisas da subjetividade contemporânea (Puc-SP). 

 

Eventos: 

- Jornada Sócio-Histórica 2013 e 2014 

- III Simpósio Sociedade e suas Interfaces: o corpo entre a saúde e o 

adoecimento. 04 a 07 de junho de 2013. Local: UESPI em Parnaíba-PI 

- I Encontro de Filosofia e Ciências Sociais da UESPI. 25 a 27 de novembro de 

2015 em Parnaíba-PI. 

- Seminário dos 10 anos de atividades do grupo de pesquisa Comunicação e 

Cultura: Barroco e Mestiçagem, coordenado pelo professor, poeta e tradutor 

Amálio Pinheiro, vinculado ao Programa de Estudos Pós-Graduados em 

Comunicação e Semiótica, da PUC-SP. 17 e 18 de junho de 2015. 

- Novos povoamentos. 29 e 30 de setembro de 2016. Núcleo de Subjetividade 

da PUC/SP no Campus Monte Alegre São Paulo /SP. 



118 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ANEXOS 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



119 
 

 

PONTIFÍCIA UNIVERSIDADE CATÓLICA DE SÃO PAULO 
PROGRAMA DE ESTUDOS PÓS-GRADUADOS EM PSICOLOGIA SOCIAL  

End.: Rua Monte Alegre, 984. Perdizes. 05014-901 - São Paulo-SP - Brasil 
Fone/fax: (011) 3670-8520 E-mail: pssocial@pucsp.br 

 
 
 

CARTA DE INFORMAÇÃO SOBRE A PESQUISA 
 
 
 

Você está sendo convidado (a) a participar de uma pesquisa de doutorado 
cujo objetivo consiste em analisar a trajetória de implementação e 
desenvolvimento da prática integrativa e complementar Lian Gong no contexto 
da rede municipal de saúde na cidade de Rio Claro-SP. Este estudo é realizado 
pela pesquisadora Ms. Fabiana Ribeiro Monteiro sob a orientação do professor 
Dr. Odair Furtado da PUC-SP. A pesquisa poderá contribuir para o 
aprimoramento de ações e políticas públicas na área da Saúde do Trabalhador. 
Para tanto, utilizaremos um diário de campo para registro da observação 
participante. Caso você aceite participar das entrevistas sobre o assunto, estas 
serão gravadas (áudio) de modo a facilitar o registro das informações. A 
pesquisadora compromete-se e assegura que: 
  
 

a) a aceitação não implica que você estará obrigado(a) a participar, 
podendo interromper sua participação a qualquer momento, 
mesmo que já tenha iniciado, bastando, para tanto, comunicar a 
pesquisadora; 

b) os riscos da participação são mínimos, mas caso ocorram 
quaisquer constrangimentos ou desconfortos a pesquisadora 
buscará esclarecer e apoiar qualquer forma de dúvida; 

c) a sua participação é voluntária, neste caso não forneceremos 
quaisquer formas de remuneração nem você terá qualquer 
despesa financeira; 

d) as informações obtidas durante a pesquisa serão confidenciais, 
restritas a supervisão acadêmica, e quando na apresentação do 
estudo para a comunidade científica seu nome será substituído por 
um pseudônimo de modo a garantir seu anonimato; 

e) você pode consultar familiares, amigos e outras pessoas antes de 
decidir participar dessa pesquisa, sendo garantido o tempo que for 
solicitado para essa consulta e decisão.  

 
 
 
Para qualquer outra informação, você poderá entrar em contato com a 

pesquisadora conforme os dados fornecidos abaixo. Você é livre para concordar 
ou não com este termo.  
 
 

mailto:pssocial@exatas.pucsp.br


120 
 

 
TERMO DE CONSENTIMENTO LIVRE E ESCLARECIDO 

 
 
 
 
Eu, _____________________________________________________, após 
leitura de CARTA DE INFORMAÇÃO SOBRE PESQUISA (acima), ciente da 
utilização do conteúdo dos registros da observação participante e entrevistas 
para pesquisa científica, não restando qualquer dúvida a respeito do que foi lido 
e explicado a respeito desta pesquisa, permito que a entrevista seja gravada e 
transcrita, sendo garantido o sigilo dos meus dados de identificação. Declaro 
estar ciente de que estou autorizando a encerrar minha participação no trabalho 
a qualquer momento que julgar necessário sem sofrer qualquer tipo de 
penalidade. 
 
O presente termo é assinado em duas vias, ficando uma em seu poder. 

 
 
 
 
 

Rio Claro, ____ de _________________ de 2014. 
 
 
 
 
 

 
 
 

__________________________________                  
 

Participante 
 
 
 

__________________________________ 
                                                                                    

                                                                                   Fabiana Ribeiro Monteiro  
                                                                                      Pesquisadora responsável                           

(fabianamonteiro@ufpi.edu.br)                                                                                  
                                                                                             Telefone:(19)984393007                                                                                                                   

 

 

 

 

 



121 
 

PONTIFÍCIA UNIVERSIDADE CATÓLICA DE SÃO PAULO 
PROGRAMA DE ESTUDOS PÓS-GRADUADOS EM PSICOLOGIA SOCIAL  

End.: Rua Monte Alegre, 984. Perdizes. 05014-901 - São Paulo-SP - Brasil 
Fone/fax: (011) 3670-8520 E-mail: pssocial@pucsp.br 

 

QUESTIONÁRIO SÓCIO-DEMOGRÁFICO 

 

Cargo: ________________________________________________________ 

Local de trabalho: _______________________________________________ 

Tipo de contrato: (   ) concurso público  (   ) terceirizado  (   ) contrato 

temporário 

Realiza outro tipo de atividade remunerada? Se sim, qual? ________________ 

Idade: _______ anos  Sexo: (   ) feminino  (    ) masculino   Estado civil: ______ 

Escolaridade: 

__________________________________________________________ 

Pós-graduação (  ) sim  (   ) não   Mora em (  ) apartamento (   ) casa  (   ) outro 

Tempo de serviço na rede municipal de saúde: ________ 

Já trocou de local de trabalho desde que começou na rede municipal de 

saúde? 

(   ) sim  (   ) não   qual? __________________________________________ 

Já frequentou algum grupo de Lian Gong?  (   ) sim   (    ) não 

Se sim, ainda o frequenta? Há quanto tempo? __________________________ 

Existe grupo de Lian Gong onde você trabalha? (   ) sim    (    ) não    

Se não, pretende criar algum? _____ 

Como soube do curso de capacitação em Lian Gong? ____________________ 

O que o (a) motivou a fazer essa capacitação?  

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 

 

mailto:pssocial@exatas.pucsp.br


122 
 

 

ROTEIRO ENTREVISTAS SEMI-ABERTAS 

 

 

1. Como você começou a participar dos grupos de Lian Gong? 

2. O que te faz pensar as seguintes palavras: 

3. Saúde 

4. Corpo 

5. Dor 

6. Cura 

7. Exercícios 

8. Trabalho 

9. Cuidado 

10. Doença 

11. Tempo 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



123 
 

 

PERFIL SÓCIO-DEMOGRÁFICO DOS SERVIDORES PÚBLICOS E 

USUÁRIOS DOS GRUPOS DE LIAN GONG 

 

 

 

PARTICIPANTES 

 

ESCOLARIDADE 

 

FREQUENCIA 

NOS GRUPOS 

DE LIAN 

GONG 

 

GRUPOS 

ATUAIS 

NA 

CIDADE 

 

MOTIVAÇÃO 

PARA O 

CURSO 

 

 

23 mulheres 

1 homem 

 

 

 

85% ensino 

médio completo 

 

 

15% já 

frequentam 

 

 

 

4 

 

80% Melhorar a 

qualidade de 

vida da 

população 

 

 

2 fisio’s 

1 técnica em 

vigilância 

sanitária 

18 ACS 

 

 

 

50% há 3 meses 

no cargo 

 

 

 

85% nunca 

frequentaram 

 

 

90% 

ainda 

não tem 

na sua 

unidade 

 

 

10% Fazer algo 

novo, adquirir 

conhecimento 

 

100% 

concursados 

municipais 

 

50% há 6 anos 

em média no 

cargo 

 

 

 

- 

 

 

- 

 

10% Sair do 

sedentarismo, 

benefícios à 

própria saúde 

 

 

 

 



124 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


