
 
 
 
 
 
 
 
 

	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
	
  
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  O Corpomídia como ignicão para ensaios fílmicos 
	
  
	
  
	
  
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  



	
   2	
  

PONTIFÍCIA	
  UNIVERSIDADE	
  CATÓLICA	
  DE	
  SÃO	
  PAULO	
  
PUC	
  -­‐	
  SP	
  

	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  

 
 

O Corpomídia como ignicão para ensaios fílmicos 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Aluno: Ernesto Filho 
Orientadora: Prof ª Dra. Christine Greiner 

 
 

PROGRAMA DE ESTUDOS PÓS-GRADUADOS EM COMUNICAÇÃO E SEMIÓTICA 
 

São Paulo 
2016 



	
   3	
  

 
Resumo 

 
Esta dissertação busca organizar e complexificar uma certa dimensão do corpo 

no cinema tendo como ponto de partida a noção de ensaio fílmico (film essay) e o 

filme de minha autoria “Pas ce soir”, finalizado e apresentado, pela primeira vez, em 

janeiro de 2015. O termo ensaio fílmico começou a ser usado na década de 1940 para 

se referir a certos tipos de experiências cinematográficas que começavam a surgir. 

Grande parte desses experimentos estavam relacionados ao aparecimento de novas 

tecnologias como as câmeras 16mm, que possibilitaram que um único artista pudesse 

manusear o aparato necessário para a realização de um filme. A fundamentação 

teórica se apoia em algumas teorias que discutem o corpo e suas relações com o 

ambiente. Entre elas, a teoria Corpomídia (GREINER e KATZ); a noção de 

significado corporificado (JOHNSON, Mark) e a ideia de mente estendida (CLARK, 

Andy).  A hipótese é a de que a noção de ensaio fílmico precisa ser problematizada 

pois até hoje apoia-se em separações dualistas que não fazem sentido em termos 

corporais. 

 
Palavras-chave: ensaio fílmico, Corpomídia, significado corporificado, mente 
estendida 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



	
   4	
  

Abstract 
 
 

 This dissertation seeks to organize and complexify a certain dimention of 

the body in film making having as a starting point the notion of essay film and the 

film of my own "Pas ce soir", finalized and presented for the first time in January 

2015. The term essay film began to be used in the 1940s to refer to certain types of 

cinematic experiences that were beginning to emerge. Many of these experiments 

were related to the emergence of new technologies such as 16mm cameras, which 

enabled a single artist to handle the apparatus necessary for the making of a film. Part 

of the theoretical work is based on theories that discuss the body and its relationship 

with the environment. Among them, “Corpomídia” theory (GREINER and KATZ); 

the notion of “embodied meaning” (JOHNSON, Mark) and ideia of “extended mind” 

(Clark, Andy). The hypothesis is that the notion of essay film needs to be 

problematized because until today it relies on dualistic separations that do not make 

sense in bodily terms. 

 

Keywords: essay film, Corpomídia, embodied meaning, extended mind 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



	
   5	
  

Agenciamentos 
 

Christine Greiner 
Ole Brekke 
Léa Dant 

Julia Feldens 
Esmir Filho 

Ismael Caneppele 
Marta Machado 
Zélia Monteiro 

Ernesto Bezerra Cavalcanti 
Maria Helena Trindade Henriques Bezerra Cavalcanti 

Guilherme Cavalcanti 
Mariana Almeida 

Letícia de Almeida Bezerra Cavalcanti 
Renato Galamba 

Leonardo Barbalho 
Aline Santini 
Marta Soares 
Fabiana Pirro 

Peter Pál Pelbart 
Helena Katz 

Bernard Payen 
Jorge de Albuquerque Vieira 

Cecília Almeida Salles 
Kuniichi Uno 

Fernanda Capobianco 
Justine Otondo 

Vera Sala 
Mônica Toledo 

Tico Melo 
Geo Freitas 

Sigrid Husjord 
Thiago Azambuja 
Rafael Wallerius 

Marcello Bosschar 
Maria de Fátima Vidotto 

Sarah Oliveira 
Henrique César 

Vivian Salles Alvarez 
Arthur Dias 

Cassiano Sydow 
Martha Kiss Perrone 

Bráulio Bandeira 
Christopher Poll 

Kari-Anne Deusund 
Jonna Lehto 

Joanna Junqueira 
Thure Lindhardt 

Inês Efron 



	
   6	
  

Katharina Stalder 
Laurent Poncelet 
Rico Vasconcelos 
Alejandra Sampaio 

Lianna Matheus 
Patrícia Gordo 
Mauro Restiffe 
Silvio Restiffe 
Rosa Hércoles 
Dalva Garcia 

Bacco Andrade 
Christophe Delachaux 
Mercêdes Costa Pinto 

 
Agradeço à CAPES pela concessão da bolsa de estudos  

 
 
 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  



	
   7	
  

	
  
Índice	
  

	
  
	
  
	
  
Agenciamentos	
  -­‐-­‐-­‐-­‐-­‐-­‐-­‐-­‐-­‐-­‐-­‐-­‐-­‐-­‐-­‐-­‐-­‐-­‐-­‐-­‐-­‐-­‐-­‐-­‐-­‐-­‐-­‐-­‐-­‐-­‐-­‐-­‐-­‐-­‐-­‐-­‐-­‐-­‐-­‐-­‐-­‐-­‐-­‐-­‐-­‐-­‐-­‐-­‐-­‐-­‐-­‐-­‐-­‐-­‐-­‐-­‐-­‐-­‐-­‐-­‐-­‐-­‐-­‐-­‐-­‐-­‐-­‐	
  5	
  
 
O Corpo e os sonhos ------------------------------------------------------------- 8 
 
Introdução ------------------------------------------------------------------------ 12 
 
Capítulo 1 – Ensaio fílmico como experiência cinematográfica ---------- 15 
 
1.2 – Exemplos de ensaios fílmicos ------------------------------------------- 26  
 

- Voice-over – a voz como gesto --------------------------------------- 26 
- Som como deslocamento ---------------------------------------------- 32 
- Câmera como cartógrafa do corpo ----------------------------------- 34 

 
Capítulo 2 – Pas ce soir – uma trajetória possível --------------------------- 39 
 
2.1 – Corpomídia, Significado, Mente ---------------------------------------- 40 
 
2.2 – Performance como operador --------------------------------------------- 46 
 
2.3 – Pas ce soir ------------------------------------------------------------------ 47 
 
Ensaio de imagens – Pas ce soir (textos de Brigitte Fontaine)------------- 68 
 
Conclusão ------------------------------------------------------------------------- 73 
 
Bibliografia ----------------------------------------------------------------------- 86 
	
  
Discografia Brigitte Fontaine ---------------------------------------------------93 
 
Filmografia ----------------------------------------------------------------------- 95	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  



	
   8	
  

	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
O	
  corpo	
  e	
  os	
  sonhos	
  	
  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



	
   9	
  

 

Na segunda vez em que ele dormiu na minha cama, acordei no meio da noite 

com imagens de escombros sobre meu corpo. Falo sobre meu corpo porque se 

dissesse “imagens de escombros na minha cabeça ou mente”, ignoraria o fato dessas 

imagens se utilizarem do meu corpo inteiro para existirem.  

 

Eram imagens-sensações que me cobriam dos pés à cabeça. No início, eram 

imagens de pessoas presas em escombros depois de um possível desabamento ou 

terremoto. Apenas a cabeça para o lado de fora do concreto; a respiração acontecendo 

entre o pó que nunca cessava de cair, de invadir os menores espaços por entre o 

concreto; a angústia de uma imobilidade forçada, atuando de cima pra baixo, 

esmagando o corpo sem matá-lo, sem extinguir a consciência de si.  

 

Depois, era eu embaixo dos entulhos. De observador me tornara o próprio 

corpo desnorteado pela situação extrema. Ao mesmo tempo, eu, semiacordado, sabia 

que me encontrava deitado na minha cama com um outro corpo, masculino como o 

meu, ao meu lado. Sabia também que este outro corpo respirava tranquilamente e há 

alguns minutos atrás me abraçara.  

 

Na terceira noite em que ele dormiu na minha cama, sonhei que caminhava 

numa rua de barro; era uma rua que parecia uma das ruas perto da casa onde morei 

quando criança, mas não era mais apenas aquela rua, existiam elementos que a faziam 

parecer várias outras ruas por onde já possivelmente caminhei.  

 

Ouço um barulho e olho pra trás. Avisto um cachorro imenso, magro e forte, 

uma raça tão misturada que não é mais nenhuma raça que eu possa nomear. É um 

bicho. Viro a cabeça, continuo a caminhar. Aos poucos, sem que eu precise olhar pra 

trás, sinto que o bicho-cachorro começa a correr em minha direção e que a sua 

vontade é a de me estraçalhar, me arrancar as batatas da perna. Acelero o passo, tento 

acreditar que se não olhar pra trás ele nunca me alcançará.  

 

Mas a distância se torna insuportável e me viro. Vejo-o saltar, um salto 

calculado pelo seu corpo-de-bicho que sabia que se saltasse naquele instante cairia 



	
   10	
  

exatamente sobre mim. No segundo anterior ao bote acordo gritando. O corpo deitado 

ao meu lado prontamente me abraça. E sorri quando conto com o que sonhava. 

 

Na quarta noite em que dormíamos juntos, tive outro sonho com um bicho que 

me ataca, dessa vez um macaco imenso no terraço de uma casa com jardim. Mais uma 

vez acordo um segundo antes do bote, o mesmo corpo ao meu lado me abraça.  

 

Me tranquilizava o fato de que ele sorria, pois o significado daqueles sonhos e 

sensações produziam-se em mim.  Não tinham nada a ver com a ideia de significado 

muito difundida segundo a qual o significado é um conceito ou verbete de dicionário 

que pode ser explicado pela junção de algumas palavras e frases para então ser 

entendido pela “razão”.  

 

Aqueles estados experimentados na minha cama, ao lado daquele corpo que eu 

começava a conhecer, tinham sua significação costurada ao meu corpo. Era em 

silêncio que eu me perguntava o que eram aqueles escombros, aqueles bichos velozes 

que a presença daquele corpo suscitava e fazia brotar, em mim, um significado que é 

carne. 

 

Que memórias eram aquelas ?  Que estado-presente era aquele ? Por que a 

presença do outro causava aquilo em mim ? 

 

Eu me perguntava mas não tentava solucionar nada, pois os significados 

devem virar dança e não a construção de um caminho para a saúde.   

 

Aqueles significados são a beleza de meu corpo vivo.  

 

Um corpo no coração do mundo, sem fim, sem parar, um milhão de palavras 

pronunciadas simultaneamente.  

 

Ao mesmo tempo eu pensava: mas para ser significado não deve haver uma 

resposta que justamente signifique algo ?  Uma resposta para a qual olhamos e nos 

dizemos: isto é o que significa tudo isso ?  

 



	
   11	
  

Para logo entender que não! Este seria o significado dos dicionários, dos 

manuais e livros sagrados ou não nos quais querem que creiamos.  

 

Não há crença no significado. E sim pontos de propulsão. 

 

O significado, por ser corpo, não poderia nunca ser apreendido num papel sem 

logo ser espremido pelo ‘espaço em branco entre as letras’. O significado é 

justamente o que me liberta do significado, o que me leva de um lugar a outro sem 

cessar, em durações e qualidades a cada vez diferentes. 

 

O significado é desejante e “o desejo não ameaça a sociedade por ser desejo 

de fazer sexo com a mãe, mas por ser revolucionário... nenhuma sociedade pode 

suportar uma posição de desejo verdadeiro sem que as estruturas de exploração, de 

sujeição e de hierarquia sejam comprometidas”. Anti-édipo: 

 

Aquelas imagens do meio da noite não cabem no meu quarto de infância nem 

no papai-mamãe dos psicanalistas... Logicamente, sou também aquele quarto em que 

dormia na casa de meus pais, mas sou principalmente seus escombros através dos 

quais luzes e sons o invadiam... 

 

Tanto que na nona ou décima primeira noite em que ele dormia na minha 

cama, acordei somente por causa de uma gota de suor que escorregava entre a barriga 

dele e as minhas costas. 

 

Na décima terceira noite, antes de pegarmos no sono, eu acariciava-lhe a 

cabeça e algumas lágrimas começavam a escorrer-me pelo rosto e eu sentia a 

tranquilidade de um espaço vazio e amplo de possibilidades. 

 

O que me salva é ter aprendido que o significado é corpo, é ambiente, e 

movimenta-se comigo, através de mim, dentro e fora... e através do outro que dorme 

sem saber direito o que ele causa em meu corpo acordado. 

	
  

 

 



	
   12	
  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

	
  

	
  
	
  
Introdução	
  	
  	
  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 



	
   13	
  

A principal ignição para esta pesquisa foi a necessidade de aprofundar e 

compreender melhor as questões surgidas durante a criação e edição do ensaio fílmico 

de minha autoria, “Pas ce soir”, finalizado e apresentado, pela primeira vez, em 

janeiro de 2015. Boa parte das ideias que surgiram no decorrer do processo diziam 

respeito aos chamados ensaios fílmicos (essay films) que vêm sendo testados em 

diferentes culturas e períodos históricos, criando uma rede de conexão com diversos 

artistas e pensadores, desde o texto inaugural, escrito pelo cineasta alemão Hans 

Ritcher, em 1940, até pesquisas mais recentes como a da professora da Universidade 

de Michigan, Laura Rascaroli, publicada em 2008.  

Para construir o corpus teórico da dissertação, relaciono algumas discussões 

relativas aos ensaios fílmicos a um entendimento específico de corpo (teoria 

Corpomídia) e à noção de significado corporificado. Estas escolhas referem-se à 

centralidade do corpo presente em todos os exemplos estudados e, sobretudo, na 

experiência de “Pas ce soir. Como será explicado no início do segundo capítulo, para 

estes autores o conhecimento é sempre construído no trânsito entre corpo, mente e 

ambiente. No caso dos ensaios fílmicos, esta constituição que acontece o tempo todo 

na vida cotidiana, é evidenciada. 

“Pas ce soir” é um diálogo entre a minha experiência artística e a obra da 

escritora, compositora e cantora francesa Brigitte Fontaine. O processo de realização 

da primeira etapa do filme aconteceu sem nenhum roteiro que ordenasse previamente 

as sequências. Os vídeos foram criados a partir da relação com músicas distintas, 

desde os álbuns dos anos 1960 até o penúltimo, “L’un n’empêche pas l’ autre”, 

lançado em 2011. Em seguida, foram testadas possibilidades de concatenação desses 

vídeos. A edição seguia uma lógica de improvisação, a partir das imagens criadas a 

cada semana.  

Esta dissertação é, portanto, uma maneira de dar continuidade ao meu 

processo de criação, de organizar e complexificar algumas questões que tem 

mobilizado uma certa dimensão do corpo no cinema e, especificamente, de “Pas ce 

soir” como um ensaio fílmico corporificado.  

O trabalho de escrita está dividido em dois capítulos. No primeiro, busco 

circunscrever a noção de ensaio fílmico com a ajuda de pensadores e artistas de 

épocas e lugares distintos. Não se trata de traçar um histórico completo, mas de 



	
   14	
  

contextualizar as interlocuções. No segundo, pontuo alguns conceitos que foram 

importantes durante a criação e edição de “Pas ce soir”: o conceito de Corpomídia, 

de significado corporificado, de mente estendida e de performance como operador de 

desestabilização, além de expor a rede complexa de experiências e apropriações que 

levaram à realização e finalização do filme.  

 Na conclusão do trabalho, apresento uma nova reflexão acerca da noção de 

ensaio fílmico a  partir da experiência de escrita aqui desenvolvida. Uma espécie de 

reenactment da criação. Este termo vem sendo discutido por vários autores da 

performance como Rebecca Schneider (2011). A tradução poderia ser uma espécie de 

reencenação corporificada de uma experiência que ao ser revivida age transformando 

o passado e o futuro. Este tema terá continuidade em meu doutorado que seguirá 

analisando o corpo no cinema a partir de pesquisas bibliográficas e experimentações.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



	
   15	
  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Capítulo 1 - Ensaio fílmico como experiência cinematográfica 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



	
   16	
  

 Uma invenção está sempre conectada a uma coletividade. A noção de ensaio 

fílmico surge a partir de uma rede de ações e maneiras de se pensar e fazer cinema. 

Os nomes, datas e obras aqui apontadas servirão de esboço dessa rede complexa e 

sempre inacabada.  

 

“A obra de arte carrega as marcas singulares do projeto poético que a direciona, 

mas também faz parte da grande cadeia que é a arte. Assim, o projeto de cada artista insere-

se na frisa do tempo da arte, da ciência e da sociedade... É o diálogo de uma obra com a 

tradição, com o presente e com o futuro. A cadeia artística trata da relação entre gerações e 

nações: uma obra comunicando-se com seus antepassados e futuros descendentes.” 

(SALLES, Cecília, 2014, 49) 

 

Há um ponto de partida na Rússia soviética da década de 1920. Foi ali que 

alguns cineastas envolvidos na construção do socialismo vislumbraram no cinema 

mudo a possibilidade de promover um salto para outra modalidade discursiva, 

“fundada já não mais na palavra, mas numa sintaxe de imagens, nesse processo de 

associações mentais que, nos meios audiovisuais, recebe o nome de montagem ou 

edição (MACHADO, Arlindo, 2003, 69) Um dos principais nomes desse início de 

experimentação foi Serge Eisenstein, que formulou uma teoria sobre cinema 

conceitual “cujos princípios ele foi buscar no modelo de escrita das línguas orientais” 

(MACHADO, Arlindo, 2003, 69) 
Outro nome importante entre os artistas soviéticos foi Dziga Vertov, 

responsável por levar as ideias desenvolvidas por Eisenstein “até as últimas 

consequências” (MICHELSON, Annette, 1984, 21), ou seja, a tentativa de realizar um 

cinema inteiramente baseado em “associações intelectuais e sem a necessidade do 

apoio de uma fábula” (MACHADO, Arlindo, 2003, 70). 

Tanto o cinema soviético quanto os chamados ensaios fílmicos das décadas 

seguintes possuem relação com ideias relacionadas ao campo literário. São tentativas 

de realizar o cinema fora de um certo “realismo” imposto pela imagem.  

 

 

 

 

 



	
   17	
  

“O cinema sonoro sobretudo - constituído a partir dos anos 30 - tem feito de tudo 

para eliminar de seus recursos retóricos a eloquência expressiva de metáforas e metonímias, 

em razão principalmente da ditadura do realismo que nele se instalou e para qual toda 

interferência na “naturalidade” do registro é desvio “literário”. A esse respeito, são 

bastante conhecidos os esforços de André Bazin para desautorizar o cinema “metafórico” do 

período dito mudo, em especial o cinema russo do período soviético” (MACHADO, Arlindo, 

2003, 69) 

 

O foco aqui serão os chamados ensaios fílmicos cujo o texto inaugural 

acredita-se fora escrito pelo cineasta Hans Ritcher, em 1940, que publicou uma 

matéria no jornal suíço-alemão “Basler Nationalzeitung” chamada “Der Filmessay, 

eine neue form des dokumentarfilms” (“Ensaio fílmico, uma nova forma de filme-

documentário”). Neste artigo, o autor “anuncia um novo tipo de cinema intelectual 

mas também emocional, capaz de prover imagens para ‘noções mentais’ e de ‘retratar 

conceitos”. (RASCAROLI, Laura, 2008, 27) 

 

“Diferente do filme documentário, que apresenta fatos e informações, o ensaio 

fílmico produz pensamento complexo que muitas vezes não está fundado na realidade e pode 

ser contraditório, irracional e fantástico. Este novo tipo de filme, segundo Richter, não mais 

vincula o filmmaker às regras e parâmetros da prática de documentário tradicional, como 

sequências cronológicas ou a descrição de fenônmenos externos. Em vez disso, ele dá asas à 

imaginação em toda sua potência artística, O termo ensaio é usado por significar um tipo de 

composição que está entre categorias e por isso é transgressor, digressivo, “playful”, 

contraditório e politico.” (ALTER, Nora, 2002, 7-8)  

Passados mais de setenta anos, “a maioria das contribuições acadêmicas 

admitem que a definição de ensaio fílmico é problemática e sugerem que se trata de 

uma forma híbrida que atravessa fronteiras e se encontra em algum lugar entre a 

ficção e a não-ficção cinematográfica.” (RASCAROLI, Laura, 2008, 24)  

Além dessa dificuldade em se definir o que seria o ensaio no cinema, parece 

existir um outro problema que perpassa grande parte das discussões propostas em 

torno do tema, tanto em textos mais antigos como o de Hans Ritcher citado acima, da 

década de 1940, quanto da pesquisadora Laura Rascaroli, da Universidade de 

Michigan, de 2008: um entendimento de corpo que ainda traz para a discussão 

separações que não fazem sentido em termos corporais, como a separação entre 



	
   18	
  

emoção e intelecto, por exemplo. 

Claro que é possível falar em emoção e intelecto, separadamente, para 

ressaltar alguma ideia específica que se queira desenvolver. O problema é utilizar 

essas separações de maneira ingênua, como se fosse possível existir um cinema 

intelectual e um outro emocional. Ou mesmo um cinema mais intelectual ou mais 

emocional do que outro. Em termos corporais, as separações entre razão e emoção; 

intelecto e emoção; corpo e mente, não fazem sentido. Por exemplo, a afirmação da 

pesquisadora Laura Rascarolli de que o “ensaio não é nem ficção nem fato, mas uma 

investigação pessoal que envolve tanto a paixão quanto o intelecto do autor” 

(RASCAROLI, Laura, 2008, 24) acaba por reforçar uma noção de corpo ainda apoiada 

nessas separações. No Capítulo 2, voltarei a essas questões mais específicas 

relacionadas ao funcionamento do corpo e à criação de significado.  

  As primeiras tentativas de descrever o ensaio no cinema buscam apontar 

algumas do que seriam suas principais características, entre elas, a qualidade 

transgressora herdada do ensaio literário. Denomina-se  

“ensaio uma certa modalidade de discurso científico ou filosófico, geralmente 

apresentado em forma escrita, que carrega atributos amiúde considerados “literários”, como 

a subjetividade do enfoque (explicitação do sujeito que fala), a eloquência da linguagem 

(preocupação com a expressividade do texto) e a liberdade do pensamento (concepção de 

escritura como criação, em vez de simples comunicação de ideias)” (MACHADO, Arlindo, 

2003, 64)  

Há um texto do crítico de cinema Alexandre Astruc, um dos mais importantes 

do início de teorização sobre o assunto, de 1948, chamado “Du stylo à la caméra et de 

la caméra au stylo” (“Da caneta à câmera e da câmera à caneta”), que começa a 

deixar clara essa aproximação do ensaio fílmico e o autor que o produz, filma, pensa... 

O próprio título do texto, em que a caneta aparece associada à câmera, fala desse tipo 

de experiência cinematográfica da qual se começa a falar. Experiência que se 

aproxima do ensaio literário, pois  

 

 

 



	
   19	
  

“ambos situam-se numa espécie de limbo, sempre num entre-lugar ou num “entre-

gêneros”, já que não parecem querer filiar-se a gênero algum ou menos ainda constituir-se 

eles mesmos em gêneros autônomos, dotados de demarcações internas próprias, ainda que 

sejam identificáveis algumas recorrências e traços típicos, como apontam os estudos que se 

ocupam de um e de outro”. (RASCAROLI, Laura, 2008, 31) 
 

O papel do diretor da obra cinematográfica deixa de ser aquele de mostrar ou 

ilustrar determinadas cenas. No ensaio fílmico, dirigir se torna realmente um ato de 

escrita. “O film-maker/autor escreve com sua câmera da mesma maneira como um 

escritor escreve com sua caneta” (ASTRUC, Alexander, 1948, 13). Abre-se espaço, no 

cinema, para um tipo de criação como a que acontece na literatura, na qual o autor 

não depende de um roteiro prévio detalhado ou de um storyboard do que será filmado. 

Deve-se tomar cuidado, no entanto, com essas comparações entre a câmera e a 

caneta feitas por alguns autores principalmente nesse início de teorização sobre o 

assunto. O ensaio fílmico hoje pode ser construído a partir de imagens criadas nas 

mais diversas fontes como imagens desenhadas ou geradas em computador, “além de 

textos obtidos em geradores de caracteres, gráficos e também materiais sonoros de 

toda espécie” (MACHADO, Arlindo, 2003, 72) 

A maior parte dos autores parecem concordar em relação a essa dificuldade de 

classificar o que seria o ensaio fílmico, justamente porque o ensaio é aquilo que foge 

das classificações, ao menos das classificações feitas a priori, já que qualquer 

experiência estará sujeita a classificações feitas a posteriori. Qualquer objeto, por 

mais idiossincrático que seja, pode ser classificado, descrito pelo olhar que o observa 

depois de pronto, editado, apresentado.  

O que parece diferenciar o ensaio fílmico das demais experiências 

cinematográficas é que será necessário ao crítico, que deseja analisar ou escrever 

sobre a obra-ensaio-filme em questão, criar uma maneira para falar daquele objeto, 

para se aproximar daquela experiência. É como se o ensaio fílmico possibilitasse ao 

crítico experimentar também um lugar novo de fala, já que a “única generalidade que 

parece ser possível afirmar sobre um ensaio-filme é que cada filme... é um caso 

particular.”  (WEINRICHTER, Antonio, 2007, 23)  

 

 



	
   20	
  

“A estrutura característica do filme-ensaio é híbrida, uma estrutura que vai do 

pessoal-biográfico (dividido em experiências pessoais, sonhos, opiniões) ao reflexivo, 

filosófico, artístico etc. Tem ao menos dois níveis, portanto: um através do qual persegue um 

objeto, um tema (ou vários) e outro por meio do qual este tema se expressa esteticamente: o 

entremeado, o caráter híbrido se expressa ao mesmo tempo em que o seu próprio tema. A 

forma sobe claramente à superfície...” (CATALA, 2005, 145) 

 

Alexandre Astruc afirma que o novo cinema será capaz de se expressar de 

maneira mais flexível, sutil e eficiente, assim como acontece na literatura, já que o 

cinema está aos poucos se tornando uma linguagem e explica: 

 

“Por linguagem eu quero dizer sobre a maneira como um artista pode expressar seus 

pensamentos, por mais abstratos que eles sejam, ou possa traduzir suas obsessões da mesma 

maneira que ele o faz no ensaio ou romance contemporâneos. É por isso que eu gostaria de 

chamar essa nova era do cinema contemporâneo a era do cinema-caneta (Caméra-stylo). 

Esta metáfora possui um sentido muito preciso. Com ela quero dizer que muito brevemente o 

cinema se libertará da tirania daquilo que é visual, da imagem pela imagem, da imagem 

presa às demandas imediatas e concretas da narrativa, para se tornar uma maneira de 

escrever tão flexível e sutil quanto a literatura” (ASTRUC, Alexander, 1948) 

 

O que fica claro também nas discussões sobre ensaio fílmico é o lugar 

ocupado pelo espectador. Por serem deliberadamente processuais, os ensaios fílmicos 

constituem-se por aquele que vê. Trata-se de um tipo de mediação que explicita a não 

dualidade entre espectador e obra.  Assim como no ensaio literário, em que os leitores 

são “incluídos numa conversa verdadeira, autorizada através de processos mentais de 

contradição e digressão, os espectadores dos ensaios fílmicos devem ser forçados a 

reconhecer uma conversação com o filmmaker” (RASCAROLI, Laura, 2008, 27), ou 

seja, a narrativa se construirá a partir do olhar daqueles que assistem ao filme.  

  

“A interação entre a perspectiva do sujeito e a realidade diante dele se torna um 

teste ou questionamento de ambos, e a estrutura do filme, assim como no ensaio literário, 

segue o movimento indeterminado deste diálogo” (RASCAROLLI, Laura, 2008, 32).  

 

 



	
   21	
  

O desafio será então tentar descrever e seguir esse movimento indeterminado 

dos ensaios fílmicos, não para finalmente enquadrá-los numa definição final mas para 

torná-los cada vez mais repletos de possíveis enquadramentos. Num artigo intitulado 

“In search of the Centaur”  (“Em busca do Centauro”) ,  de 1999, Phillipe Lopate 

tenta definir algumas dessas características:  

 

“Um ensaio fílmico deve ter palavras, na forma de  texto falado, legendado ou como 

intertítulos; ‘o texto deve representar uma voz única’, ‘o texto deve tentar representar e 

descobrir alguma linha de discurso fundamentada num problema’, ‘o texto deve transmitir 

mais do que informação, ele deve conter um forte ponto de vista pessoal’; ‘a linguagem do 

texto deve ser o mais eloquente, interessante e bem escrita possível...” (LOPATE, Phillipe, 

1999, 5) 

  

Para Lopate, o puro fluxo de imagens silenciosas não pode constituir um 

ensaio fílmico. Ele cita como exemplo um dos primeiros ensaios realizados no cinema 

por Resnais, em “Nouit et Brouillard” (1955), com “sua voz auto-interrogatória, como 

um verdadeiro ensaísta, duvidoso, irônico, em busca do coração de seu assunto” 

(LOPATE, Phillipe, 1999, 286).   

 

 “Assim como nos ensaios literários, os leitores devem se sentir inclusos numa 

conversação real, que acontece através de processos mentais de contradição e digressão, os 

espectadores dos ensaios fílmicos devem ser ‘forçados a reconhecer’ uma conversação com o 

filmmaker” (LOPATE, Phillipe, 1999, 13) 
 

 Outra contribuição, sobre a relação entre filme e literatura, vem do professor e 

teórico Timothy Corrigan da Universidade da Pensilvânia, que afirma ser possível 

rastrear o ensaio fílmico num tipo de prática de documentário tão antiga quanto a dos 

Irmãos Lumière. Corrigan descreve algumas características do que seria um ensaio 

fílmico: 

 

  

 

 

 



	
   22	
  

“(1) Normalmente – mas não necessariamente – trata-se de um curta-metragem 

documentário (2) em  que existe a falta de uma organização narrativa dominante (embora a 

narrativa possa fornecer um dos vários padrões existentes no filme) e (3) a interação de uma 

voz ou visão pessoal, às vezes através de uma ‘voice-over’. No ensaio fílmico, a interação 

entre uma perspectiva pessoal e a realidade diante dela torna-se um teste ou questionamento 

de ambas, e a estrutura do filme, assim como no ensaio literário, segue o movimento 

indeterminado desse diálogo” (CORRIGAN, Timothy, 1999, 160) 

 

 Gilles Deleuze, em seu livro póstumo “L’île déserte et autres textes” (2002), 

descreve como alguns cineastas, sobretudo Godard, introduziram o pensamento no 

cinema. Alguns autores referem-se a isso como uma espécie de pensamento 

audiovisual, ou seja, “eles fizeram o cinema pensar com a mesma eloquência com 

que, em outros tempos, os filósofos o fizeram usando a linguagem verbal” 

(MACHADO. Arlindo, 2007, 69) 

Começar a pensar e a escrever sobre um objeto cuja característica principal 

parece ser fugir das classificações, manter-se num lugar amplo de possibilidades de 

experimentação, é desafiador. Corre-se o risco de enquadrar aquilo que existe 

exatamente por estar fora de qualquer manual. Ou então seria necessário pensar um 

tipo novo de manual, que através de suas instruções procurasse forçar o criador para 

além do manual, que mostrasse caminhos possíveis de escrita, de filmagem, que 

levassem à modificação do próprio manual. Ao final do trabalho, o manual seria 

apenas vestígio de um início. 

 

“Discutir arte sob o ponto de vista de seu movimento criador é acreditar que a obra 

consiste em uma cadeia infinita de agregação de ideias, isto é, em uma série infinita de 

aproximações para atingi-la (Calvino, 1990). Arte não é só o produto considerado acabado 

pelo artista: o público não tem ideia quanta esplêndida arte se perde por não assistir aos 

ensaios (Louis, 1992). O artefato que chega às livrarias, às exposições ou aos palcos surge 

como resultado de um longo percurso de dúvidas, ajustes, certezas, acertos e aproximações. 

Não só o resultado, mas todo esse caminho para se chegar a ele é parte da verdade (Marx 

apud Eisenstein, 1942) que a obra carrega” (SALLES, Cecília, 2014, 33)  

   

Uma afirmação que se repete em textos de épocas e lugares distintos é a de 

que não existe um acordo comum e geral sobre o que seja um ensaio fílmico. É 

justamente essa característica de não pertencimento que preserva aquela que parece 



	
   23	
  

ser uma das principais qualidades do ensaio, seja ele literário ou cinematográfico, que 

é a possibilidade de inventar sua maneira de existir a partir de uma variedade 

inusitada de combinações e procedimentos. “O ensaio não apenas negligencia a 

certeza indubitável, como também renuncia ao ideal de certeza. Ele ocupa um lugar 

entre os despropósitos” (ADORNO apud MACHADO, Gabriela, 2014, 167) 

O tipo de experiência gerada pelos ensaios fílmicos cria um espaço de 

experimentação também para aqueles que desejam escrever a respeito de tais 

realizações. É como se quem observasse um ensaio fílmico fosse obrigado a criar uma 

narrativa própria através das pistas dadas pelo criador da obra em questão.  

O que começa a ficar claro, ao ler diferentes autores que estudam o tema, é 

que não existem regras para a realização de um ensaio fílmico; o que existem são 

características que parecem estar presentes na maioria deste tipo de experiência, como 

a narração em voice-over acompanhada por seleções musicais, por exemplo. No 

entanto, para que o ensaio fílmico aconteça é necessário existir um campo livre para 

experimentação.   

 

“O filme-ensaio pode ser constituído com qualquer tipo de imagem-fonte: imagens 

captadas por câmeras, desenhadas ou geradas em computador, além de textos obtidos em 

geradores de caracteres gráficos e também materiais sonoros de toda espécie. É por isso que 

o filme-ensaio ultrapassa longinquamente os limites do documentário. Ele pode inclusive 

utilizar cenas ficcionais, tomadas em estúdio com atores, porque a sua verdade não depende 

de nenhum “registro” imaculado do real, mas de um processo de busca e indagação 

conceitual” (MACHADO, Arlindo, 2003, 72) 

 

Esse tipo de não pertencimento típico corre o risco de cair no lugar do vale-

tudo, do qualquer coisa. Mas não, parece que a dificuldade maior do ensaio parece ser 

criar ele próprio, a cada experiência, não algo novo, até porque a ideia de novidade é 

muito difícil de sustentar; as coisas estão no mundo e ganham vida a partir dos 

encontros com coisas já existentes. É o que afirma a teoria Corpomídia: cada um de 

nós, que somos uma coleção de informações que viram corpo, temos encontros com 

outros corpos e objetos que farão com que as experiências surjam; é a maneira como 

organizamos essas experiências que possuem por vezes ares de novidade. Porém, 

como a novidade está sempre necessariamente conectada à experiência; algo nunca é 

completamente novo, há sempre elementos em sua composição que já foram 



	
   24	
  

experimentados. Até porque aprendemos com o que existe, partimos sempre de 

objetos e ideias com as quais entramos em contato no mundo. Em vez de classificar 

um evento ou experimento como novo, deveríamos falar sobre a unicidade mais 

presente em alguns experimentos devido à maneira como determinado artista, por 

exemplo, juntou e traduziu um conjunto de informações. 

Isso não desmerece o fato ou criação em questão, não se trata de menosprezar 

a invenção, mas valorizar as cadeias que levaram a tal invenção. Deixar mais claro o 

conjunto de experiências que leva à invenção, que passa a ser uma ação conjunta, 

mesmo quando assinada por um único artista. 

As tentativas de definir o que venha a ser um ensaio fílmico são importantes 

por levantarem características sem dúvida relevantes. Mesmo assim, essas 

características  

 

“divergem de maneiras substanciais, talvez devido ao fator ‘herege’ que caracteriza 

o ensaio literário e, consequentemente, suas versões cinematográficas. Ao mesmo tempo em 

que é importante respeitar o aspecto “herege” do ensaio e, assim, evitar um excesso de 

teorização a respeito de tal prática, é importante entender porque certos filmes produzem no 

espectador a impressão de assistirem a um ensaio, em oposição a um documentário ou 

ficção, poema ou diário de viagem.” (RASCAROLI, Laura, 2008, 28) 

 

Para Paul Arthur, uma característica presente em qualquer ensaio fílmico é a 

“presença de uma clara e ruidosa pesquisa autoral”. (ARTHUR, Paul, 2003, 35). A 

pesquisadora Laura Rascaroli afirma que os enunciadores dos ensaios fílmicos se 

dirigem diretamente aos espectadores e tentam criar um diálogo. O “Eu” do ensaio 

fílmico, segundo a pesquisadora, implica claramente e fortemente um “você”. Esta 

seria uma das características mais profundas deste tipo de experimento no cinema. “O 

‘você’ é chamado para participar e compartilhar as reflexões do enunciador . É 

importante entender que esse ‘você’ não é o público em geral, mas um só espectador 

corporificado” (RASCAROLI, Laura, 2008, 35) Ela conclui explicando que, no ensaio 

fílmico, o espectador é convidado a se engajar individualmente com o filme, para 

refletir sobre o mesmo assunto sobre o qual o autor do filme está interessado. Para ela, 

isso ocorre devido à “abertura” dos ensaios. 

 



	
   25	
  

“A estrutura do ensaio fílmico (assim como do ensaio literário), em outras palavras, 

é aquela de uma constante interpelação, cada espectador, como um indivíduo e não como 

membro de uma audiência coletiva e anônima, é convidado a se engajar numa relação 

dialógica com o enunciador, a se tornar ativo, intelectual e emocionalmente, e interagir com 

o texto...O significado do filme se constrói a partir desse diálogo” (RASCAROLI, Laura, 

2008, 35 e 36) 

 

A presença do autor parece ser uma característica central e comum aos ensaios 

fílmicos, presença que pode ser obtida de diversas maneiras, através de diversas 

técnicas e em níveis diferentes.  

Para Lukács, o ensaio fílmico “deve criar a partir dele mesmo todas as pré-

condições para a eficácia e solidez de sua visão”. (LUKÁCS, Georg, 1974, 11). Há 

vários outros teóricos e ensaístas que compartilham ideias similares. Para Jean 

Starobinski, o ensaio “não obedece regra nenhuma” (LIANDRAT-GUIGUES, Suzanne, 

2004, 8). Aldous Huxley descreve-o como um “dispositivo para dizer quase tudo sobre 

qualquer coisa”((HUXLEY, Aldous, 1960,5) Snyder, por sua vez, considera-o como um 

não-gênero. “O ensaio parece querer preservar algo do processo de pensamento.” 

(RASCAROLI, Laura, 2008, 31) 

Ao analisar as experiências nota-se que este pensamento do ensaio fílmico é 

um pensamento do corpo, como toda ação cognitiva.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



	
   26	
  

1.2 - Exemplos de ensaios fílmicos  

 

A partir das ideias sobre ensaio fílmico desenvolvidas acima, buscarei mapear 

experiências fílmicas às quais podemos dar o nome de ensaio. A lista de filmes está 

organizada a partir de algumas redes de questões em vez de obedecer à determinada 

cronologia ou lugares específicos onde tais trabalhos foram criados. As redes a partir 

das quais os filmes serão analisados são: voice-over, som e câmera. Isso não quer 

dizer que os filmes em questão se limitam a experimentações relacionadas apenas à 

voice-over ou ao som, por exemplo. Essa divisão apenas ressalta as características 

ensaísticas mais presentes em cada um dos exemplos citados.  

 

- Voice-over - a voz como gesto 

 

“A presença-ausência do enunciador é um ponto chave dos ensaios fílmicos. A 

inscrição da figura autoral pode ser muito direta, por exemplo, ao tornar o corpo do cineasta 

visível ou sua voz audível. Em outros momentos, pode ser mais indireta, através do uso de um 

narrador, de intertítulos, de comentários musicais, de movimentos de câmera etc... No 

entanto, um dos elementos chaves dos ensaios fílmicos é a fala direta com o receptor e voice-

over é a maneira mais simples e bem sucedida de realizar tal endereçamento.” 

(RASCAROLI, Laura, 2008, 38)    

 

Voice-over é um recurso muito utilizado pelos criadores de ensaios fílmicos. 

Uma razão dessa constância é a clareza com que possibilita a presença autoral. Há 

casos em que o próprio cineasta-autor fala como o diretor lituano Jonas Mekas em “A 

walk” de 1990: 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



	
   27	
  

“Sim, chove no Soho. Eu recebi uma carta de meu irmão, Petras, faz alguns dias. Ele 
escreveu que está nevando. Há muita neve na Lituânia neste momento. Eu fico imaginando o 
que está acontecendo na Lituânia. Não, Gorbachev não vai se apoderar dela... Ah, as raízes, 
ninguém sabe realmente quais são suas raízes, nem o que significa casa. Jogue-me num 
deserto, volte em alguns dias e eu já terei raízes profundas sob a areia, como um cactos” 
(MEKAS, Jonas – A Walk)1 
 
 

 
“A walk” (1990) – Jonas Mekas – Lituânia / EUA 

 
  

 “A walk” é um plano sequência de 58 minutos, uma caminhada do próprio 

diretor, num dia chuvoso, pelas ruas de Nova Iorque. Em princípio, o filme dá a 

impressão de que todo o texto falado, que é a voz do próprio Mekas, é improvisado. 

Até que o próprio diretor revela, em dado instante, de maneira discreta, que segura 

papéis ao mesmo tempo em que filma, ou seja, parece existir um roteiro de fala que o 

guia por aquelas ruas. Mekas é tido como um dos cineastas mais influentes do cinema 

de vanguarda e fez trabalhos com Andy Warhol, Salvador Dali, Yoko Ono, Allen 

Ginsberg e Jack Kennedy. Numa entrevista dada em 2012, para o jornal “The 

Guardian”, ele se classificou como uma figura do que ele chama de “cinema 

underground”.  

Outro exemplo é “Un homme qui dort” (1974) de Georges Perec e Bernard 

Queysanne. O roteiro é do próprio Perec a partir do livro homônimo escrito por ele. 

Em nenhum momento se escuta a voz do personagem central da trama feito pelo ator 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
1	
  “Yes, it is rainning in Soho. I got a letter from my brother, Petras, some days ago. He said it is 
snowing. There is a lot of snow in Lithuania. I wonder what is happening in Lithuania. No, Gorbachev 
will not take over it... Ah, the roots, no one knows exactly what are your roots nor what home means. 
Throw me in a desert, come back in a few days and I will have deep roos in the sand like a cactos” 
 
 



	
   28	
  

Jacques Spiesser.  A extensa voice-over do filme é feita pela atriz Ludmila Mikael. A 

escolha de usar uma voz feminina, que fala incessantemente, diante da figura sempre 

silenciosa do jovem, cria várias possibilidades de leitura, de deslocamentos. Numa 

sala de aula qualquer, na qual o personagem parece fazer uma prova, ele olha para a 

câmera e pela primeira vez escutamos a voz feminina que permanecerá durante todo o 

filme. Ela fala: 

 

“Seu despertador soa. Você não se mexe absolutamente. (*as imagens voltam a ser 

do personagem em seu pequeno quarto onde mora em Paris) Você permanece na cama. Você 

fecha os olhos novamente. Não é um gesto premeditado. Não é gesto algum. É uma ausência 

de ação. Um gesto que você não faz. Gestos que você evita fazer. Você foi dormir cedo. Seu 

sono foi tranquilo...  

 
“Un homme qui dort” (1974) – Georges Perec e Bernard Queysanne - França 
 
...Você tinha colocado o despertador. Você o escutou soar. Você deixou que ele soasse por 

alguns minutos pelo menos. Já acordado pelo calor ou pela luz. Ou pela espera. Você não se 

mexe. Você não se mexerá. Um outro. Gêmeo. Um duplo consciente talvez, realizará, em seu 

lugar, um por um, os gestos que você não realiza mais. Ele se levanta, ele se lava, ele faz a 

barba, ele se veste. E sai...”2       

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
2 “Ton réveil sonne. Tu ne bouges absolument pas. Tu restes dans ton lit. Tu refermes les yeux. C’est 
n’est pas un geste prémédité. C’est n’est pas un geste d’ailleurs mais une absence de geste. Un geste 
qui tu ne faites pas. Des gestes que tu évites de faire. Tu t’ais couché tôt. Ton sommeil a été paisible.  
Tu avais remonté ton réveil. Tu l’as entendu sonner. Tu as entendu qu’il sonne pendent plusieurs 
minutes au moins déjà réveillé par la chaleur ou par la lumière ou par l’attente. Tu ne bouges pas. Tu 
ne bougeras pas. Un autre, un sosie un double fantôme méticuleux fait peut-être à ta place les gestes 
que tu ne faites plus. Il se lève, se lave, se rase, s’en vais”  



	
   29	
  

 

Nas cenas de rua do filme, mesmo quando há muitas pessoas em volta do 

personagem, os ruídos predominantes não são os das vozes humanas, mas dos 

automóveis, apitos, buzinas, escadas rolantes, tic-tac de relógios, sapatos sobre o 

asfalto etc. O filme faz pensar sobre a importância da tensão entre imagem e voice-

over. O que importa não é a quantidade de texto falado, mas a maneira como o texto 

se relaciona com as imagens. A voice-over não pode ser um texto que simplesmente 

descreve o que se vê, é necessário existir um entre-choque, um espaço que se cria a 

partir da fricção voz-imagem. Ao menos, logicamente, que a mera descrição do que 

mostram as imagens seja uma escolha, uma maneira de construir o que se deseja, de 

se expor uma ideia.  

A voice-over tem uma presença importante também em “A.K.A. Serial Killer” 

(1969) do diretor japonês Masao Adachi cujos principais trabalhos foram realizados 

nas décadas de 60 e 70. Adachi é conhecido por suas colaborações com diretores 

japoneses como Koji Wakamatsu e Nagisa Oshima. Diferentemente do ensaio de 

Georges Perec e Bernard Queysanne, em que a voice-over é utilizada em abundância, 

no filme de Adachi, tal recurso é utilizado em quantidade bem menor. O filme conta a 

história real de um assassino em série japonês, Norio Nagayama, que, entre 11 de 

outubro e 5 de novembro de 1968, matou quatro pessoas com uma pistola. Norio tinha 

19 anos e foi preso pela polícia japonesa. Em nenhum momento, durante o filme, é 

possível identificar um possível ator interpretando Nagayama. Não há um rosto 

específico que se reconheça como sendo o rosto do assassino. Há uma fricção entre a 

voice-over que conta a história de vida desse “personagem” que viria a cometer 

quatro assassinatos e as imagens da multidão mostradas pelas lentes do diretor.  

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
	
  	
  



	
   30	
  

 
“A.K.A. Serial Killer” (1969) – Masao Adachi – Japão 

 
A história individual do jovem se dilui, se mistura à realidade complexa 

daquelas cidades japonesas, aos vários entregadores de leite filmados em suas 

bicicletas distribuindo as garrafas de vidro pela cidade. Qualquer um pode ser 

Nagayama. Qualquer um pode vir a cometer seus crimes. A maneira como Adachi 

retrata a história de Nagayama fala do contraste entre uma história pessoal e, ao 

mesmo tempo, anônima.  

Outro exemplo de ensaio fílmico que possui a voice-over como elemento 

importante na construção da narrativa é “Tokyo-Ga” do diretor alemão Wim 

Wenders. 

 

 
“Tokyo-Ga” (1985) – Wim Wenders – Japão/Alemanha 
 

“Tokyo Ga” poderia ter resultado num tipo de documentário convencional, em 

que um determinado diretor ou diretora, escolhe um assunto sobre o qual decide se 

debruçar com uma câmera. Há, com frequência, neste tipo de documentário, algumas 

maneiras recorrentes de retratar determinada realidade. Há formas de enquadrar, de 



	
   31	
  

entrevistar as pessoas, de falar sobre o assunto em questão, de fornecer informações e 

dados.  

Em “Tokyo Ga”, no entanto, a partir do assunto/desejo que move a realização 

do filme, que é o de criar uma espécie de diário de viagem pelo país onde nasceu o 

diretor de cinema Yasugirô Ozu, Wenders cria um trabalho com várias características 

do ensaio fílmico. A começar pelo fato do próprio cineasta fazer a voice-over que 

conta as histórias por detrás das imagens. Muitas vezes, antes de começar a falar 

sobre determinada cena que se desenrola, o diretor permite que as imagens 

transcorram por um bom tempo sem a interferência da voice-over. O espectador tem 

tempo de criar suas próprias decifrações daquelas imagens. Quando surge a 

interferência da voz, que de certa maneira explica aqueles lugares e hábitos, tem-se 

um contraponto entre as ideias que se fazia daquelas imagens-lugares e as 

informações fornecidas pelo narrador. Há sempre esse espaço entre o olhar do 

espectador que observa e a voz que narra. 

 

“A lápide de Ozu não tem nome, apenas um antigo ideograma japonês, MU, que 

significa “vazio”, “nada”. Eu pensei sobre este símbolo ao voltar no trem. O nada. Quando 

criança, eu tentava, com frequência, imaginar o nada. A ideia me enchia de medo. “Nada” 

simplesmente não pode existir, apenas o que é de verdade pode existir: a realidade. 

Pouquíssimas ideias são mais vazias e inúteis quando aplicadas ao cinema. Cada pessoa 

sabe, sozinha, o que significa a percepção da realidade. Cada pessoa vê a sua realidade com 

seus próprios olhos. Ela vê os outros e, acima de tudo, as pessoas que ama; vê os objetos que 

a cercam, vê as cidades e os campos onde mora, mas também vê a morte, a mortalidade do 

Homem e a transitoriedade dos objetos. Ela vê e experimenta o amor, a solidão, a felicidade, 

a tristeza, o medo. Em resumo, cada pessoa vê, sozinha, a vida. E cada pessoa sabe, por si 

só, o grande abismo que existe entre as experiências pessoais e a representação dessas 

experiências na tela. Nós aprendemos a aceitar que a grande distância que separa o cinema 

da vida é tão perfeitamente natural que ficamos assombrados quando subitamente 

descobrimos algo verdadeiro ou real num filme. Não precisa mais do que o gesto de uma 

criança ao fundo do trem ou um pássaro que passa voando ou uma nuvem jogando sua 

sombra sobre a cena durante um instante. É uma raridade, no cinema de hoje, encontrar tais 

momentos de verdade onde pessoas ou objetos se mostram como realmente são. Isso era o 

que havia de único nos filmes de Ozu, principalmente nos últimos. Existiam grandes 

momentos de verdade. Não, não apenas momentos; eram verdades duradouras que se 

estendiam da primeira imagem à última. Filmes que, verdadeira e continuamente, lidavam 



	
   32	
  

com a vida em si e nos quais as pessoas, os objetos, as cidades e os campos revelavam-se. 

Tal representação da realidade, tal arte não se encontra mais no cinema. Um dia, existiu. 

MU, nada. O que resta hoje.” 3 

 

Em alguns momentos, quando alguém fala em japonês, não há imediatamente 

uma legenda que decifra a língua estrangeira. Pode-se sentir, enquanto espectador, a 

relação com aquele conjunto de sons indecifráveis. Tem-se espaço para observar a 

cadência da língua, o movimento das cabeças que falam, o ambiente que circunda 

aquele que fala; já que ler legendas quase sempre acaba por ocupar boa parte da 

atenção. 

 

- Som como deslocamento 

 

“Dog Star Man”’ é uma série de cinco filmes criados pelo diretor americano 

Stan Brakhage entre os anos de 1961 e 1964. Os cinco curtas são normalmente 

exibidos em sequência, o que totaliza uma duração de uma hora e quatorze minutos. 

Brakhage fez trabalhos em colaboração com artistas como Joseph Cornell e John 

Cage. 

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
3	
  “Ozu’s gravestone has no name. Only an old Chinese character: MU. Which means emptiness. 
Nothing. I thought about this symbol on the ride back in the train. Nothingness. As a child I’d often 
tried to imagine nothingness. The idea of it had filled me with fear. Nothing simply cannot exist I’d 
always told myself, only what’s there can exist, what’s real, reality. Hardly any other notion is more 
empty and useless when applied to the cinema. Each person knows for himself what’s meant by the 
perception of reality. Each person sees his reality with his own eyes. One sees the others above all the 
people one loves, one sees the objects surrounding one’s self, sees the cities and countryside in which 
one lives. One also sees death, men’s mortality and the transitoriness of objects, one sees and 
experiences love, loneliness, happiness, sadness, sadness, fear. In short, each person sees for himself 
life. And each person knows for himself the extreme gap that often exists between person experience 
and the depiction of that experience there on the screen. We’ve learned to consider the vast distance 
separating cinema from life as so perfectly natural that we gasp when we suddenly discover something 
true or real in a movie. Be it nothing more than the gesture of a child in the background or a bird flying 
across the frame or a cloud casting its shadow above a scene for but an instant. It is a rarity in today’s 
cinema to find such moments of truth. For people or objects to show themselves as they really are. 
That’s what was so unique in Ozu’s film and about all in his later ones. There were such moments of 
truth. No, not just moments but long ranging truth last from the first image to the last. Films which 
actually and continuously dealt with life itself in which the people, the objects, the cities and the 
countryside revealed themselves. Such a depiction of reality, such an art is no longer to be found in the 
cinema. It was once. MU. Nothingness. What remains today”    



	
   33	
  

  
“Dog Star Man” (1961-1964) – Stan Brakhage - EUA 

   
O tipo de imagens/colagens silenciosas criadas por Brakhage em “Dog Star 

Man” acabam por aguçar a percepção dos sons ao redor, que começam a ganhar um 

espaço importante no filme, desde a buzina de carros que passam na rua até o som de 

algum pássaro cantando ao longe. 

 

“A manifestação ou o local da “voz” do autor do filme pode mudar de lugar em 

diferentes momentos ou vir à tona, de maneira expressiva, através da montagem, do 

movimento da câmera e assim por diante” (ARTHUR, Paul, 2003, 59)     
 

                    
“Não é o homossexual que é perverso, mas a situação em que ele vive”  
(1971) – Rosa von Prauheim - Alemanha  
 
 
 

 



	
   34	
  

“- Você é de Berlim ?  

- Não, é minha primeira vez em Berlim. 

- Gosta daqui ? 

- É muito cedo para dizer. 

- Já tem um quarto ? 

- Estou em um hotel. 

- Hotéis não são confortáveis a longo prazo. Quando viajo, 

prefiro ficar com amigos. E quando eles vêm pra Berlim, ficam na minha casa. Tenho um 

pequeno apartamento, não muito longe daqui.  

- É difícil achar um apartamento por aqui ? 

- Acho que é sempre difícil se você não está familiarizado.” 

 

Este é o diálogo inicial do filme do diretor, pintor e ativista gay alemão Rosa 

von Praunheim. Rosa é um diretor bastante prolífico, dirigiu mais de 70 filmes e 

começou sua carreira como membro da escola de cinema underground de Berlim. Ele 

passou a usar o nome feminino Rosa em referência ao triângulo cor de rosa que os 

homossexuais tinham que usar nos campos de concentração nazistas. O filme se inicia 

com um plano aberto de dois rapazes caminhando por alguma rua de Berlim. Quando 

eles se aproximam da câmera, percebe-se que há uma disjunção entre o som e o 

movimento das bocas. Em algumas cenas, as bocas dos personagens nem mesmo se 

movimentam enquanto o diálogo continua através da voice-over. Em nenhum 

momento há sincronia entre as vozes e os corpos que vemos no filme. Há o tempo 

inteiro a presença dessa dessincronia causada pelo som.   

 

- Câmera como cartógrafa do corpo 

 

“... é a câmera, a máquina cinematográfica inteira, que constitui um corpo que vê e 

escuta, que compõe imagem e som, que opera a síntese e a disjunção, e constitui o corpo do 

espectador, que recebe tudo isso que foi visto e escutado, recomposto e montado. É toda uma 

operação dessa máquina e do espectador maquinado que trabalha o corpo filmado, formado 

e transformado, conhecido e desconhecido que está presente para percepção ...” (KUNIICHI, 

Uno, 2012, 133) 

 

Em “Pai e filhos”, o diretor Wang Bing instala uma câmera fixa dentro do 

espaço mínimo onde habitam o trabalhador de uma pedreira no interior da China e 



	
   35	
  

seus dois filhos. Na tela, vê-se a cama onde dormem os filhos do trabalhador, vários 

objetos espalhados pelo chão de terra, as paredes feitas de um material que lembra o 

barro, além dos três cachorros da família que caminham pelo espaço mínimo onde 

moram. Não há nenhuma explicação sobre a situação em que vivem. Nos poucos 

momentos em que escutamos a voz do pai, não há uma legenda que traduza o que ele 

diz. As filmagens duraram apenas alguns dias, pois o dono da empresa mineradora 

ordenou que Bing parasse com as filmagens dentro de sua propriedade. Muitas 

críticas internacionais, feitas sobre o filme, comentam esse incidente como sendo 

prejudicial ao resultado final, como se este fato o tivesse impedido de realizar o filme 

que gostaria de realizar. Tal análise ajuda a enxergar e pensar as qualidades de ensaio 

da obra. O entendimento ensaístico do diretor permitiu que ele fizesse um filme de 

muita potência por simplesmente deixar-se afetar e transformar pelos acontecimentos. 

Isso não quer dizer falta de rigor ou critérios. A diferença é que o tipo de cinema feito 

por Bing não está atrelado à maquinaria típica de filmes mais convencionais, em que 

há planos de filmagem mais rígidos e grandes equipes atreladas ao trabalho. Olhar 

para a obra “Pai e filhos” e falar do que ela poderia ter sido é trazer um tipo de 

entendimento que não cabe nesse tipo de experiência realizada pelo diretor. A obra se 

fez exatamente por causa dos acontecimentos que a afetaram e pela maneira como 

Wang os integrou à sua narrativa. 

 

 
“Pai e filhos” (2010) – Wang Bing - China 
 

A partir do plano-estático de mais de uma hora, sem comentários, sem voice-

over e quase sem legendas, o espectador é obrigado, a partir de sua própria 



	
   36	
  

experiência e arredores, a preencher as lacunas do filme. A câmera parada se torna um 

operador de desestabilização de ambas as realidades, a de dentro e fora da tela.  

“Heartbeats” é o segundo filme do diretor canadense Xavier Dolan, que ficou 

mundialmente conhecido após a repercussão de seu primeiro longa metragem, “J’ai 

tué ma mère”, dirigido e escrito por ele e no qual ele também atua. A princípio, 

“Heartbeats” respeita maneiras mais habituais de filmar, enquadrar, fotografar. No 

entanto, a presença de um ruído muito autoral começa a ficar visível no desenrolar da 

narrativa. Há um detalhe na maneira como ele se utiliza, em alguns momentos, do 

zoom da câmera, que parece ser um jeito de revelar a presença da máquina, é como se 

propositadamente ele quisesse romper com a ilusão de um cinema “realista”. Em 

determinadas cenas, a câmera faz um zoom muito rápido em direção ao rosto de 

algum personagem, não se trata de um zoom em grande profundidade, é apenas uma 

leve aproximação da imagem, que logo retorna à sua posição inicial. Durante todo o 

filme, esse mesmo tipo de zoom, com a mesma profundidade e velocidade se repete, é 

um ruído constante dessa voz autoral típica dos ensaios fílmicos.  

 

”Heartbeats” (2010) - Xavier Dolan – Canadá 
 
Essa intensa presença autoral é confirmada nos créditos finais do filme quando 

se descobre que Dolan é responsável pela direção, pelo roteiro e diálogos, pela 

concepção de figurinos, pela concepção visual, pela montagem final, além do filme 

ter sido financiado de maneira privada por ele.  

“Journey to the West” é um média-metragem de 56 minutos do diretor chinês 

Tsai Ming-Liang. O filme é composto por 14 tomadas estáticas (static shots). As 

cenas possuem durações diferentes e são filmadas sempre com a câmera parada. O 



	
   37	
  

filme começa com um “close-up” da cabeça de um homem deitado que olha para a 

câmera. Este primeiro plano dura quase 9 minutos, durante os quais vemos esse 

senhor, em silêncio e na penumbra. Não é possível identificar o tipo de ambiente no 

qual ele se encontra, temos acesso apenas a seu rosto e a uma espécie de ruído branco 

que compõe a cena. Nas duas próximas imagens vemos um homem caminhar, vestido 

com uma túnica laranja, que lembra aquelas usadas por monges. Seu caminhar é 

extremamente lento. Durante todo o filme, tem-se a presença desse monge, que 

caminhará por diversos ambientes, sempre lentamente, enquanto as pessoas, 

automóveis e motocicletas passam e transitam a seu redor.  

 

 
“Journey to the West” (2014) – Tsai Ming-Liang - China 

 
“Journey To The West” é tão simples em suas variações sem palavras sobre 

uma única ideia visual como uma parábola budista”, esta frase, escrita sobre o filme 

pelo crítico A.A. Dowd, ajuda a compreender uma de suas características ensaísticas. 

Mais uma vez, é possível recorrer às palavras de Alexandre Astruc escritas em 1948:  

 

“Por linguagem eu quero dizer sobre a maneira como um artista pode expressar seus 

pensamentos, por mais abstratos que eles sejam, ou possa traduzir suas obsessões da mesma 

maneira que ele o faz no ensaio ou romance contemporâneos. É por isso que eu gostaria de 

chamar essa nova era do cinema contemporâneo a era do cinema-caneta (Caméra-stylo).” 

(ASTRUC, Alexander, 1948) 

 

 



	
   38	
  

  Não há nenhuma voice-over durante o trabalho, apenas as imagens captadas 

pela câmera estática e atravessadas lentamente pelo monge. Ao final do filme, aparece 

o seguinte poema, sobre uma tela preta, escrito pelo próprio Ming-Wing: 

 

“Como as estrelas 

um defeito de visão, 

como uma lâmpada 

uma ilusão mágica, 

Gotas de orvalho, 

Ou uma bolha, um sonho, 

Um raio ou uma nuvem, 

Assim deveríamos ver 

Aquilo que está condicionado” 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



	
   39	
  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Capítulo 2 – Pas ce soir – uma trajetória possível 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 

 

 

 

 

 



	
   40	
  

2.1. Corpomídia, significado, mente 

 

Antes de entrar nas ideias específicas relativas à criação e edição do ensaio 

fílmico “Pas ce soir”, buscarei mapear e descrever certas ideias sobre o 

funcionamento do corpo com as quais tenho entrado em contato e que acabaram por 

nortear sua realização.  

A primeira é a noção de Corpomídia, que compõe o título desta monografia e 

sobre a qual já falei brevemente na introdução do trabalho. Entrar em contato com as 

ideias que delineiam o conceito de Corpomídia modificou radicalmente o meu estar 

no mundo. Só isso bastaria para explicar o porquê desse conceito encontrar-se rente 

ao meu trabalho de criação. “A mídia ao qual o Corpomídia se refere diz respeito ao 

processo evolutivo de selecionar informações que vão constituindo o corpo. A 

informação se transmite em processo de contaminação.” (GREINER; KATZ, 2015) 

‘As informações constituem o corpo’: essa frase parece chave para entender a 

ideia norteadora da teoria Corpomídia. E o que quer dizer essa afirmativa de que as 

informações constituem o corpo ? Primeiramente, isto quer dizer que o corpo não 

pode ser entendido nem pensado como um recipiente, que recebe as informações do 

mundo (ambiente) para então processá-las e, em seguida, devolvê-las ao mundo. Não 

existe esse caminho desenhado a priori: informação que entra, é processada e sai. A 

ideia de recipiente diz respeito a um corpo que seria um processador (recipiente) que 

muito pouco se modifica ao entrar em contato com as informações do ambiente.  

 

“... o corpo não é um processador porque processadores não mudam de forma 

quando lidam com as informações com as quais se relacionam. Uma televisão não brilha 

mais ou menos quando noticia uma bomba matando civis no Egito ou o nascimento de um 

urso panda no zoológico. Um liquidificador não altera sua aparência quando processa uma 

sopa de batata ou um milk shake. Mas o corpo, sim, se transforma em acordo com o tipo de 

informação com o qual lida justamente porque a transforma em corpo.” (GREINER; KATZ, 

2015, 9) 

 

Quando uma informação entra em contato com o corpo ela fica, se espalha, 

pode alterar a respiração ou causar taquicardia. A informação existe em contato com 

aquele corpo que a recebe, ela existe no corpo e o modifica de maneira complexa. O 

que uma informação causa num corpo é um emaranhado de possibilidades, de 



	
   41	
  

(re)organizações, por isso, o corpo como recipiente não é apenas uma simplificação 

como também um entendimento limitado do sistema complexo que o constitui. As 

informações entram em contato com o corpo e o modificam num fluxo constante, 

muito longe da ideia mecânica por detrás de um processador.  

 Por isso, as informações não existem apenas fora do corpo, pensar a 

informação como aquilo que está fora do corpo é criar uma dicotomia irreal, que 

pressupõe o corpo como a parte de dentro que recebe a informação da parte de fora 

(ambiente). Dentro e fora se constituem por contaminação, logo, não existe separação 

precisa, nem deve existir, começar a enxergar dentro e fora como uma imbricação é 

um exercício de muita potência.  

 A segunda ideia é a noção de significado, desenvolvida pelo filósofo Mark 

Johnson, que descreve um tipo de funcionamento corporal que corrobora com as 

ideias da teoria Corpomídia. A pesquisa de Johnson em torno do significado busca 

evidenciar os aspectos da experiência que se encontram abaixo das palavras e 

sentenças. É algo que ele chama de nosso engajamento significativo com o mundo, 

com as qualidades sentidas, imagens, sentimentos e emoções que fundamentam as 

nossas estruturas mais abstratas de significado.  

O primeiro capítulo de seu livro “The meaning of the body”, por exemplo, 

procura demonstrar a importância do movimento corporal para a maneira como o 

mundo se revela para nós. Trata-se de uma tentativa de “descrever importantes 

dimensões do significado que são normalmente negligenciadas e excluídas das visões 

de significado disponíveis na maior parte da filosofia analítica anglo-saxônica.” 

(JOHNSON, Mark, 2007, 11)  

 

“Até hoje, nós ainda sucumbimos ao velho estratagema lógico empirista que clama 

uma rígida distinção entre significado (ou usos da linguagem) “descritivo” ou “cognitivo” 

de um lado, e o significado (ou usos da linguagem) “emotivo” do outro lado. Essa dicotomia 

extremamente rígida, articulada por C.K. Ogden e L.A. Richards’ em “O significado do 

significado” (1923) e mais tarde defendida por A.J. Ayer em seu influente “Linguagem, 

Verdade e Lógica” (1936), foi vista como uma questão de tipos diferentes de significado, ou 

então, como funções diferentes da linguagem. A dicotomia emoção/cognição efetivamente 

excluiu a emoção e o sentimento do domínio privilegiado do significado cognitivo e dos usos 

descritivos da linguagem, absolvendo, assim, os filósofos da linguagem, de terem que dar 



	
   42	
  

qualquer consideração séria do sentimento em suas teorias do significado.” (JOHNSON, 

Mark, 2007, 9)4 
 

Johnson tenta explicar por que as ideias pensadas por Descartes prevaleceram 

dentre outras possibilidades de como se enxergar a mente e o corpo. Ele afirma que 

isso se deve ao fato de nossa experiência vivida reforçar uma aparente e inescapável 

visão dualista da mente. Nós não precisamos nos esforçar para ignorar o trabalho de 

nossos corpos. Pelo contrário, para tornar nossos atos de criar significado e 

experiência possíveis, nossos corpos se escondem de nós. Por isso, o jeito como 

experimentamos as coisas parece “ter esse caráter dualista. Ironicamente, é a natureza 

de nossos corpos e cérebros que gera essa experiência de um ser (mental e físico) 

separado.” (JOHNSON, Mark, 2007, 27) 

 

“Por exemplo, nossos atos de ver acontecem direcionados e focados naquilo que 

vemos. Nossa intencionalidade parece estar “lá fora” no mundo. Os mecanismos de nossa 

visão não estão, nem podem ser, o foco de nossa atenção e consciência. Nós temos 

consciência do que vemos, mas não de nossa visão. Os processos corporais escondem, a fim 

de tornar possível nosso fluxo, as experiências automáticas do mundo. Como Leder diz: 

‘Dessa maneira é possível afirmar um princípio geral: na medida em que eu percebo através 

de um órgão, este necessariamente recua do campo perceptivo que ele revela. Eu não cheiro 

meus tecidos nasais, nem ouço minhas orelhas assim como não provo minhas papilas 

gustativas, no entanto, percebo com e através desses órgãos.’ (1990,14) Numa discussão 

sobre o “corpo em êxtase”, Leder nomeia este esconderijo perceptual do corpo de 

“desaparecimento focal” dos órgãos corporais específicos e das atividades da percepção.” 

(JOHNSON. Mark, 2007, 5)  5 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
4	
  “Even today, we stil succumb to the old logical empiricist ploy of claiming a rigid distinction 
between “descriptive” or “cognitive” meaning (or uses of language) on the one hand, and “emotive” 
meaning (or uses of language) on the other. This overly rigid dichotomy , articulated in C.K. Ogden  
and I.A. Richard’s The meaning of meaning (1923) and later championed by A.J. Ayer in his highly 
influential Language, Truth, and Logic (1936), was viewed as a matter of different kinds of meaning, 
or else different associated functions of language. The cognitive/emotive dichotomy effectively 
excluded emotion and feeling from the priviliged domain of cognitive meaning and descriptive uses of 
language, thereby absolving philosophers of language from having to give any serious consideration to 
feeling within their theories of meaning” 
5	
  “For example, our acts of seeing are directed toward and focused on what we see. Our intentionality 
seems to be directed “out there” into the world. The mechanisms o four vision are not, and cannot be, 
the focus o four awareness and attention. We are aware of what we see, but noto f our seeing. The 
bodily processes hide, in order to make possible our fluid, automatic experiencing of the world. As 
Leder says, “It is thus possible to state a general principle: insofar as I perceive through an organ, it 
necessarily recedes from the perceptual field it discloses. I do not smell my nasal tissue, hear my ear, or 
taste my taste buds but perceive with and through such organs” (1990, 14) In a discussion of the 



	
   43	
  

 

Johnson demonstra, portanto, os funcionamentos comuns ao corpo humano que 

parecem ter contribuído para que Descartes chegasse a certas conclusões acerca do 

pensamento e, mais importante, para que suas ideias possam ter ganhado espaço na 

maneira como grande parte da cultura ocidental olha para o corpo e suas relações com 

o ambiente.  

 

“Reconhecer que qualquer aspecto do ser humano vincula-se a formas específicas de 

engajamento corporal, num ambiente, requer um repensar de longo alcance de quem e do 

que somos; de uma maneira que, em grande parte, está em desacordo com muitas de nossas 

tradições filosóficas e religiosas” (JOHNSON, Mark, 2007, 1-2)6 

A terceira ideia é a de mente do filósofo Andy Clark. Na introdução de seu livro 

“Supersizing the mind”, o filósofo propõe duas maneiras distintas de se enxergar a 

mente: brainbound ou extended. Não há uma tradução precisa em português. 

“Brainbound” é uma palavra composta, “bound”, neste caso, significa limite 

territorial, fronteira, “brain” significa cérebro, a junção das duas palavras traz a ideia 

de algo que possuiria o cérebro como limite, como fronteira, uma espécie de contorno 

que separa. “Extended” quer dizer estendido, ou seja, o que acontece no cérebro 

depende das relações do corpo com o ambiente.  

Segundo Clark, a mente humana está profundamente em contato com os 

corpos humanos e o mundo em sua volta. “As sensações, o aprendizado, o 

pensamento e os sentimentos humanos são todos estruturados e informados pelas 

nossas interações corporais com o mundo à nossa volta” (CLARK, Andy, 2008, 57)  

Na introdução de seu livro, o filósofo cita Esther Thelen, que é uma das 

principais proponentes da “embodied perpective” (perspectiva corporificada). Thelen 

afirma que dizer que a cognição é corporificada significa que ela surge das interações 

corporais com o mundo.  

  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
“ecstatic body”, Leder names this perceptual hiding of the body “focal disappearance” of the specific 
bodily organs and activities of perception” 
6	
  “Acknowledging that every aspect of human being is grounded in specific forms of bodily 
engagement with an environment requires a far-reaching rethinking of who and what we are, in a way 
that is largely at odds with many o four inherited Western philosophical and religion traditions” 
 
 



	
   44	
  

  “Desse ponto de vista, a cognição depende dos tipos de experiências que ocorrem 

pelo fato de termos um corpo com capacidades motoras e sensoriais particulares que estão 

ligadas de maneira inseparável e que, juntas, formam a matriz dentro da qual a memória, a 

emoção, a linguagem, e outros aspectos da vida estão imbricados. A noção contemporânea 

de  cognição corporificada (embodied cognition) se coloca em contraste  com a noção 

cognitivista prevalecente que vê a mente como um dispositivo para manipular símbolos e está 

dessa maneira preocupada com as regras formais e os processos pelos quais os símbolos 

apropriadamente representam o mundo” (CLARK, Andy, 2008, 4)7 

De acordo com as ideias em torno do modelo “brainbound”, o corpo (não-

neural) é apenas o sensor e sistema efetor do cérebro. O resto do mundo seria apenas a 

arena onde problemas adaptativos se colocam e onde o sistema cérebro-corpo deve 

sentir e agir. A atividade neural pode, logicamente, por sua vez, depender de 

estímulos vindos do mundo (inputs) assim como das habilidades corporais. Mas “isso 

seria meramente o que Hurley (1998) chama de “dependência instrumental”, como 

quando movemos nossas cabeças ou olhos e  recebemos um novo ‘input’ perceptivo 

como resultado. Tudo o que importa em relação aos mecanismos da cognição 

humana, assim defende o modelo “brainbound”, é o que acontece no cérebro.” 

(CLARK, Andy, 2008, 21)  

 

“se quisermos entender a mente como o lugar da inteligência, não podemos seguir 

Descartes que a enxerga separadamente em princípio do corpo e do mundo... Abordagens 

mais amplas, livres desse comprometimento preconceituoso, podem olhar novamente para a 

percepção e a ação, para o envolvimento hábil com o espaço público e a organização social, 

e não enxergar princípios separados mas vários tipos de acoplamentos e uma unidade 

funcional... A mente, portanto, não está incidentalmente mas intimamente corporificada e 

intimamente incorporada em seu mundo.” (CLARK, Andy, 2008, 33)8 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
7	
  “From this point of view, cognition depends on the kinds of experiences that come from having a 
body with particular perceptual and motor capacities that are inseparably linked and that together form 
the matrix within which memory, emotion, language, and all other aspects of life are meshed. The 
contemporary notion of embodied cognition stands in contrast to the prevailing stance which sees the 
mind as a device to manipulate symbols and is thus concerned with the formal rules and processes by 
which the symbols appropriately represent the world” 
 
8	
  “If we are to understand mind as the locus of intelligence, we cannot follow Descartes in regarding it 
as two separable in principle from the body and the world... Broader approaches freed of that 
prejudicial commintment, can look again at perception and action, at skillfull involvement with public 
equipment and social organization, and see not principled seperation but all sorts of close coupling and 
functional unity... Mind, therefore, is not incidentally but intimately embodied and intimately 
embedded in its world” 



	
   45	
  

 

Em oposição ao modelo de “brainbound” está o modelo “estendido”, segundo 

o qual, o pensamento e a cognição podem (às vezes) depender diretamente e não de 

maneira instrumental do trabalho ininterrupto do corpo e/ou do ambiente extra-

organismo. “Se esta ideia estiver correta, os mecanismos locais da mente não estão 

todos na cabeça. A cognição vaza pelo corpo e pelo mundo” (CLARK, Andy, 2008, 17)  

 

 “Isso pode soar como uma ideia estranha. Mas é bem mais estranho, penso eu, que a 

ideia comum seja a de que o cérebro seja responsável por tudo o que importa sobre a 

cognição humana. Ao questionar a ideia de “brainbound”, eu não estarei de maneira alguma 

questionando a visão materialista básica da mente como emergindo plenamente e sem 

resíduos de acontecimentos físicos. Qualquer estranhamento vem simplesmente do fato de 

que alguns dos acontecimentos relevantes, se a visão ESTENDIDA estiver correta, não se 

limitam precisamente ao cérebro. Eles nem se limitam com precisão ao corpo biológico. Pelo 

contrário, eles se mostram perfeitamente capazes de abranger o cérebro, o corpo e o mundo.  

Obviamente, nem todos os acontecimentos físicos (nem mesmo todos os acontecimentos 

físicos que interagem, de uma maneira ou de outra, com os desdobramentos dos nossos 

aparelhos neurais e corporais) são plausivelmente escalonados como partes da maquinaria 

da mente.  Um dos meus objetivos é perguntar quando e onde uma perspectiva estendida é 

indicada e mostrar o que ganhamos ao adotá-la.” 9 (CLARK, Andy, 2008, 12) 

 

 

 

 

 

 

 

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
9	
  “That may sound like a strange idea. But it is hardly stranger, I think, that the commonplace idea is 
that the activity of brain-meat realizes all that matters about human cognition. In questioning 
BRAINBOUND, I shall not in any way be questioning the basic materialistic vision of mind as 
emerging fully and without residue from physical goins-on. Any added strangeness flows merely from 
the fact that some of the relevant goings-on, if EXTENDED is correct, don’t stay neatly in the brain. 
They don’t even stay neatly within the biological body. On the contrary, they prove perfectly and 
productively to span brain, body, and world. Of course, not all physical goins-on (not even all the 
physical goins-on that Interact, one way or another, with the unfolding activity of our neural and bodily 
apparatus) are plausibly cast as parts of the machinery of mind. One goal of this book is to ask when 
and where an extended perspective is indicated and to show what we gain by adopting it” 



	
   46	
  

2.2. Performance como operador 

 

A quarta ideia que gostaria de pontuar, antes de entrar nas questões especificas 

de “Pas ce soir”, é a noção de performance desenvolvida pela pesquisadora e 

professora Christine Greiner num artigo intitulado “A percepção como princípio 

cognitivo da comunicação: uma hipótese para redefinir a prática da performance”. 

(GREINER, Christine, 2013) 

As ideias desenvolvidas por Greiner, neste artigo, sobre a prática da 

performance, são muito pertinentes para pensar o ensaio no cinema. A pesquisadora 

propõe a possibilidade de se enxergar a prática da performance como “um operador 

de desestabilização de outras linguagens artísticas (dança, teatro, filmes, literatura 

etc)...” (GREINER, Christine, 2013)  Ou seja, em certas experiências, a performance 

pode ser pensada não como uma linguagem em si, mas como uma maneira de atuar. 

Em seu texto, o principal foco é a relação entre a performance e a dança 

contemporânea. Aqui, buscarei relacioná-las à noção de ensaio fílmico. 

Ao pesquisar e ler as diferentes opiniões e visões de artistas e pesquisadores 

sobre o que seria o ensaio no cinema, tal ideia da performance como desestabilizador 

de linguagens parece muito adequada para pensar os ensaios fílmicos, já que o 

ensaísta no cinema aparece como alguém que desestabiliza maneiras de fazer e pensar 

o cinema. Pensar o ensaio fílmico é elencar maneiras de desestabilização da 

linguagem cinematográfica que acabam por criar um objeto com certos contornos  

classificados como ensaísticos.  

O que me atrai na ideia de pensar o ensaio, assim como a performance, como 

“operador de desestabilização”, é o fato da palavra operador conter em si o verbo, a 

ação de operar. Dessa maneira, preserva-se a ideia de movimento, de deslocamento 

tão importante em tais experiências.  

A ideia de “operador de desestabilização” não nega, de maneira alguma, a 

performance nem o ensaio fílmico, ela apenas nos ajuda a entender, de uma maneira 

muito pertinente, o tipo de ação que acontece nesses tipos de criação artística, o tipo 

de movimento que geram. 

 

 

 

 



	
   47	
  

2.3. Pas ce soir 

 

Apesar da impossibilidade de se apontar, com exatidão, o ponto inicial de um 

processo de criação, se levarmos em conta a noção de que uma criação surge sempre 

de uma rede complexa, posso dizer que o projeto "Pas ce soir" teve início no ano de 

2006, em Copenhague, Dinamarca, quando apresentei um trabalho solo de quinze 

minutos chamado “A fearless face", como conclusão de meus estudos sobre 

melodrama, na "The Commedia School", escola onde estudei teatro (“fysisk 

teaterskole”) entre os anos de 2004 e 2007.  

 

“Admite-se, portanto, a impossibilidade de se determinar com nitidez o instante 

primeiro que desencadeou o processo e o momento de seu ponto final. É um processo 

contínuo com regressão e progressão infinitas. Essa visão foge da busca ingênua pela origem 

da obra e relativiza a noção de conclusão” (SALLES, Cecilia, 2014, 34) 

 
 

 
“A fearless face” – Copenhague, Dinamarca, 2006  

 
"A fearless face" foi convidado para participar, um ano mais tarde, de um 

festival de teatro, música e performance, numa cidade no nordeste da Islândia 

chamada Seyðisfjörður. No país-ilha de pouco mais de 300 mil habitantes, pude 

vislumbrar a potencialidade poética e comunicativa daquele trabalho. 

Em 2009, já de volta ao Brasil, comecei a estudar “Comunicação das Artes do 

Corpo” com habilitação em dança na PUC de São Paulo. Lá, entrei em contato com o 

trabalho de diversos artistas que eram professores do curso, além de começar a 



	
   48	
  

estudar sobre a teoria Corpomídia desenvolvida pelas professoras e pesquisadoras 

Christine Greiner e Helena Katz.  

Em 2010, fui convidado pelo diretor Laurent Poncelet, da companhia de teatro 

"Ophélia", para participar da montagem do espetáculo “Le cri”. Conversei com os 

professores na PUC e consegui passar três meses em Grenoble durante o primeiro 

semestre daquele ano. Enquanto trabalhava na França, encontrei-me com um bailarino 

português e amigo, Bráulio Bandeira, que gravou-me no HD vários discos de uma 

artista francesa que até ali eu desconhecia: Brigitte Fontaine. 

 

 
“Le cri” – direção Laurent Poncelet – Grenoble, França, 2010 

 
Somente em maio de 2011, no entanto, eu pararia para escutar sua obra. Na 

época, eu estava trabalhando com a diretora francesa Léa Dant num projeto teatral 

chamado “Antes de partir”.  Éramos sete performers e partimos de uma pergunta feita 

por Léa para criarmos sete solos diferentes. Ao final, criamos um “théâtre parcours”, 

o público caminhava pelo espaço e encontrava cada um dos solos espalhados por 

diferentes espaços de um casarão localizado no centro de São Paulo. O solo que criei 

em diálogo com Léa acabou se chamando “Pas ce soir”, nome de uma música da 

artista Brigitte Fontaine que eu usava em cena.  

 

 

  



	
   49	
  

 
“Antes de partir” (solo “Pas ce soir”) – em parceria com Léa Dant - São Paulo, 2011 
 
 Um certo final de semana, eu estava em meu quarto, no meu apartamento em 

São Paulo, deitado na cama. Era final de tarde, o céu estava nublado e a qualidade da 

luz que vinha de fora me atraiu. Peguei o telefone celular, posicionei-o na cama e 

comecei a improvisar movimentos na contraluz da janela. Os únicos ruídos que eu 

escutava eram dos meus amigos que conversavam na sala e dos automóveis que 

passavam na rua.  

 Alguns dias depois, transferi as imagens para o computador e pude observá-las 

numa tela maior. Deixei-as guardadas ali e apenas algumas semanas depois tive a 

ideia de utilizá-las para tentar fazer um vídeo da música “Pas ce soir”, que integrava 

o espetáculo “Antes de partir” do qual eu participava.  

 Eu nunca havia editado antes. Utilizei a única ferramenta que havia disponível 

para mim naquele momento, que era o programa de edição “Imovie”. Eu não sabia 

nem mesmo colocar a música  dentro do programa. Eu cortava os “frames” e colocava 

a música para tocar em outro programa. Algumas horas depois, acabei conseguindo 

editar um vídeo a partir daquelas imagens. Eram cortes secos, sem nenhum efeito de 

transição, não por opção mas devido ao meu pouco conhecimento de como utilizar 

aquela ferramenta.  

 

 

 



	
   50	
  

 
“Pas ce soir” (Brigitte Fontaine / Areski Belkacem / Art Ensemble of Chicago) – vídeo – São 
Paulo, 2011 
 
 

Depois dessa primeira experiência com edição e vídeo, eu comecei a filmar 

dentro de meu apartamento, que se tornou um grande ateliê onde eu criava espaços e 

situações a partir dos textos e melodias de Brigitte Fontaine que eu ia descobrindo. 

Grande parte do trabalho da cantora é fruto de sua colaboração com o músico Areski 

Belkacem.  

Essa primeira etapa do trabalho durou cerca de nove meses e gerou mais de 

quinze horas de imagens registradas com iphones 3G e 4S. Eu criava vídeos a partir 

da relação com músicas distintas, desde os álbuns dos anos 1960 até o penúltimo 

lançado em 2011. Por ser escritora, as letras de Brigitte são muito ricas em imagens e 

normalmente não seguem o padrão verso – refrão comum na música pop. Belkacem é 

responsável por colocar melodia nos longos e variados textos das canções.  

 

 

 

 

 

 

 

 



	
   51	
  

O que começou a surgir, nesse primeiro momento, foram vídeos separados de 

músicas distintas: 

 

 
“Encore” (Brigitte Fontaine / Areski Belkacem)  – vídeo – São Paulo 2011 
 
 

 
 
“Hollywood” (Brigitte Fontaine / Astor Piazzolla) - vídeo – São Paulo, 2012 
 
 



	
   52	
  

 
“J’ai 26 ans” (Areski Belkacem / Brigitte Fontaine / Art Ensemble of Chicago) – vídeo – São 
Paulo 2012 

 

Em 2012, enquanto eu trabalhava na construção desses vídeos, fui convidado 

pelo diretor de cinema Esmir Filho para participar do espetáculo “Kollwitzstrasse 

52”. Era a primeira experiência de Esmir no teatro, num trabalho que misturava 

dança, projeção de vídeos, música e texto. Ficamos em cartaz no MIS – Museu da 

Imagem e do Som de São Paulo – por três meses. 

 

 

 
“Kollwitzstrasse 52” – direção Esmir Filho – São Paulo, 2012 
 
 Eu passei a mostrar os experimentos em vídeo que fazia para Esmir e para 

Ismael Caneppele, escritor e co-autor de “Kollwitzstrasse 52”. Fazia sempre uma 

sessão especial para os dois que me falavam suas impressões. Um dia Esmir me 

perguntou se eu não gostaria de experimentar filmar com uma câmera profissional e 

me emprestou uma Canon 7D com a qual fiquei durante três meses e pude começar a 

filmar, os próximos experimentos, em alta definição: 

 



	
   53	
  

 
“L’auberge” (Brigitte Fontaine / Areski Belkacem) – vídeo – São Paulo, 2012 
 
 

 
“Duel” (Brigitte Fontaine / Jacques Higelin) – vídeo – São Paulo, 2012 
 

Depois de quase um ano eu havia criado 13 vídeos a partir de 13 canções 

distintas. Esses vídeos existiam de maneira independente, cada um fora criado 

separadamente. Numa conversa com Esmir, tive a ideia de tentar concatená-los e criar 

uma narrativa. Era o início de um processo completamente distinto que acabaria por 

ganhar o nome de “Pas ce soir” e se tornaria um média metragem de 53 minutos.  

O processo de realização dessa segunda etapa de construção do filme 

aconteceu sem nenhum roteiro que ordenasse previamente as sequências. Eu 

experimentava possibilidades de concatenação dos vídeos, alguns iam ficando de fora, 

pois não faziam mais sentido no material maior que surgia; outros sugeriam caminhos 



	
   54	
  

e possibilidades. A edição seguia uma lógica de improvisação, que dependia das 

imagens que iam sendo criadas a cada semana. O primeiro corte de uma hora acabou 

se tornando o roteiro que, em vez de ter sido pensado na forma escrita, em papel, fora 

realizado, durante nove meses, já no formato de filme.  

Uma semana após a finalização desse roteiro de imagens aconteceu algo no 

“Imovie” que fez com que eu perdesse os nove meses de trabalho de edição. Num 

manual de roteiro isso seria chamado de “Inciting Incident”, ou seja, um evento que 

marca o início do problema que faz a história se desenvolver. A partir daquele 

incidente, algumas decisões importantes foram tomadas. A primeira foi começar a 

usar um programa de edição profissional, que me daria mais segurança e 

possibilidades técnicas e criativas. Passei a usar o “Finalcut pro”. Tive uma hora e 

meia de aula particular com um professor e depois recorri a tutoriais do “youtube” 

como assistentes.  

Outro aspecto importante dessa segunda etapa do projeto foi a tentativa de 

refazer o que eu havia construído até ali a partir da memória que eu tinha do roteiro 

que se perdera. Essa necessidade acabou sendo muito importante para o trabalho, já 

que me obrigou a refazer toda a trajetória do filme. Fui forçado pelas circunstâncias a 

repensar aqueles nove meses de trabalho, o que acabou por proporcionar um 

redimensionamento e uma compreensão mais aprofundada da criação que se 

desenvolvia.  

Nesse momento da construção, comecei a ter vontade de gravar textos para 

inserir no filme. Os textos que eu viria a utilizar já tinham sido escritos por mim 

noutras ocasiões. Era como se aquela obra fosse o desdobramento de trabalhos que eu 

já tinha realizado antes, mesmo que em circunstâncias muito diferentes.  

 

“O artista é atraído pelo propósito de natureza geral e move-se inevitavelmente em 

sua direção. As tendências são, portanto, indefinidas, mas o artista é fiel a essa vagueza. O 

trabalho caminha para um maior discernimento daquilo que se quer elaborar. A tendência 

não apresenta em si a solução concreta para o problema, mas indica o rumo. O processo é a 

explicação dessa tendência.” (SALLES, Cecília, 2014, 37)  

 

 

 



	
   55	
  

 O primeiro texto que gravei para utilizar no filme, por exemplo, havia sido 

escrito seis anos antes, em 2006, quando estudei melodrama na minha escola de 

teatro. Ele tinha sido escrito numa situação completamente diferente, em meio às 

diagonais e entonações típicas do melodrama, mas havia algo em seu conteúdo que 

ultrapassava a técnica e as regras a partir das quais ele fora criado. Eu cheguei a tentar 

gravá-lo em português, mas havia algo na musicalidade do texto que se perdia, por 

isso, gravei o áudio em inglês e escrevi as legendas-tradução em português:  

 

“Yes, a fearless face 

(Sim, um rosto sem medo) 

Outrageous coincidences 

(Coincidências ultrajantes) 

The innocent bystander 

(O inocente que passa) 

And yet 

(E ainda assim) 

This is the house of the individual 

(Essa é a casa do indivíduo) 

Myself 

(Eu) 

 

The place where I saw objects 

(O lugar onde vi objetos) 

Obtain a different dimension 

(Obterem uma dimensão diferente) 

As time went by 

(Com a passagem do tempo) 

As a child 

(Quando criança) 

I could not see 

(Eu não conseguia ver) 

What was on top of the furniture 

(O que estava em cima dos móveis) 

The big mystery wrapped on brown paper packages 

(O grande mistério embrulhado em papel marrom)  

 



	
   56	
  

And tied up with strings 

(E barbante) 

 

The uncoordinated child 

(A criança descoordenada) 

Always two steps ahead from reality 

(Sempre dois passos à frente da realidade) 

Speechless until the age of five 

(Muda até os cinco anos de idade) 

But still 

(Mas ainda assim) 

This is the house of the individual 

(Essa é a casa do indivíduo) 

Myself 

(Eu) 

 

I have to burn all my old notes 

(Tenho que queimar todas as minhas anotações) 

All of them 

(Todas) 

From now on 

(Daqui em diante) 

I want  

(Eu quero) 

White pages  
(Páginas em branco) 

Vacuum  

(Vácuo) 

Hopelessness 

(Falta de esperança) 

Emptiness 

(Vazio) 

 

 

 

 



	
   57	
  

 

I have been so happy in my imaginary 

(Tenho sido tão feliz em meu imaginário) 

Long well articulated dialogues 

(Diálogos longos e bem articulados) 

Walks in the park 

(Caminhadas no parque) 

Arms that embrace me at night 

(Braços que envolvem à noite) 

 

It was always so difficult  

(Sempre foi tão difícil) 

For me 

(Pra mim) 

To write on top of the notebook lines 

(Escrever em cima das linhas do caderno) 

My sentences 

(Minhas frases) 

Sentences 

(Frases) 

They always described an ascendant line 

(Sempre descreviam uma linha ascendente) 

Tending to the infinite 

(Tendendo ao infinito) 

 

Will my solitary mumblings at night...  

(Será que meus murmúrios noturnos e solitários... 

... reveal me some kind of truth... 

(...irão revelar-me algum tipo de verdade...) 

... I can grasp ?  

(...à qual eu possa me ater ?) 
 

O segundo texto foi escrito para o solo teatral em parceria com a artista 

francesa Léa Dant, em 2011, no qual eu utilizava a canção “Pas ce soir” que deu 

nome ao solo e seria o título do ensaio fílmico criado e editado por mim alguns anos 

mais tarde. Dessa vez aconteceu o contrário em relação ao idioma. Eu havia escrito o 



	
   58	
  

texto em português para as apresentações em São Paulo, porém, ao gravá-los para 

inseri-los no filme, senti que para o que eu estava construindo teria mais sentido usar 

uma língua estrangeira. Nesse caso, fiz uma versão do texto falado em francês e pus o 

texto original no formato de legendas : 

 

“J’ai toujours aimé les tempêtes   

(Eu sempre adorei as tempestades) 

Avec ses bruits et ses lumières  

(Com suas luzes e sons) 

La dance folle des petites feuilles  

(A dança enlouquecida das folhinhas) 

Le ciel une immense nuage  

(O céu uma imensa nuvem) 

Les arbres penchés sur le côté  

(As árvores inclinadas para o lado) 

Horizons effacés  

(Horizontes apagados) 

 

Des animaux muets 

(Animais emudecidos) 

Le corps déshabillé 

(O corpo nu) 

La lumière de la cité se éteint  

(A luz da cidade se apaga) 

Pas plus des portes  

(Não há mais portas) 

Fenêtres ouvertes  

(Janelas abertas) 

La nuit au cœur du monde 

(A noite no coração do mundo) 

 

Au cours de la tempête 

(Durante a tempestade) 

C’est le mouvement des choses 

(É o movimento das coisas) 

 



	
   59	
  

Qu’on a l’opportunité de voir  

(Que temos a oportunidade de ver) 

 

Ordre spiralé  

(Ordem espiral) 

Sans fin 

(Sem fim) 

Sans arrêt 

(Sem parar) 

 

L’amour c’est n’est pas un bloc de marbre  

(O amor não é um bloco de mármore) 

Dressé devant la mer 

(Fincado diante do mar) 

C’est moi avec toi 

(Sou eu com você) 

Et Je t’aime comme je peux’’ 

(E eu te amo como posso) 

 

O terceiro texto foi escrito em 2012 durante o processo de ensaio e criação de 

“Kollwitzstrasse 52”. Esmir pediu que eu escrevesse algo que seria dito por mim 

enquanto imagens gravadas por ele e Ismael em Berlim eram projetadas na parede do 

Museu. Para o ensaio fílmico, eu acabei misturando os idiomas de acordo com uma 

certa musicalidade: 

 

“Qu’est-ce que cette une maison ? 

(O que é uma casa ?) 

Un corps au cœur du monde 

(Um corpo no coração do mundo) 

Underground 

(Underground) 

Domestiqué            

(Domesticado) 

Devenir “enfant-  

 - terrible” 

(Devir “enfant-terrible”)       



	
   60	
  

 

 

J’ai rêvé d’une chambre sans portes  

(Eu sonhei com um quarto sem portas) 

Un petit carré fermé où tous bougeait 

(Um pequeno quadrado onde tudo se movia) 

Un million des mots prononcés au même temps 

(Um milhão de palavras pronunciadas ao mesmo tempo) 

Des mots, des mots 

(Palavras, palavras) 

Comme à la radio 

(Como na rádio) 

 

Eu vi um vulto ontem ao meio-dia 

Je confonds tous 

(Eu confundo tudo) 

 

There isn’t anyone shooting 

(Não há ninguém filmando) 

Only a machine 

(Apenas uma máquina) 

 

A silente machine 

(Silenciosa) 

 

Not an eye that looks either 

(Tampouco um olho que vê) 

But moving eye lids 

(Apenas sobrancelhas movendo-se) 

 

Not a mouth 

(Nem uma boca) 

Not a voice 

(Nem uma voz) 

 

 

 



	
   61	
  

 

Sound waves  

(Ondas sonoras) 

Waves of sound” 

(Ondas de som) 

 

Apesar da diversidade e qualidade das letras das músicas de Brigitte Fontaine 

que compõem o filme, eu decidi colocar legendas em português apenas numa delas 

chamada “Je suis en poète” do disco “Prohibition” de 2009 : 

 

“Je suis un poète  

(Eu sou um poeta) 

Je rêve et je flashe  

(Sonho e me encanto) 

Sur les lueurs du liquide vaisselle  

(Com a luz fraca do detergente líquido) 

Sur la couleur des bonbons à la menthe  

(Com a cor de bombom de menta) 

Le long de l'Atlantique  

(Ao longo do Atlântico) 

Sur le ciel plombé 

(Com o céu de chumbo) 

À travers les vitres 

(Através dos vidros) 

Des bars parisiens 

(Dos bares parisienses) 

 

Je suis un poète 

(Eu sou um poeta) 

Je tâte avec délicatesse 

(Tateio com delicadeza) 

Les flaques de merde 

(As poças de merda) 

Plus douces que le miel 

(Mais doces que o mel) 



	
   62	
  

Je hume l'urine musquée des chats 

(Aspiro a urina almiscarada dos gatos) 

Dans les taudis des quartiers chics 

(Nos pardieiros dos bairros chiques) 

Gothiques 

(Góticos) 

 

Je suis un poète 

(Eu sou um poeta) 

Je file avec délices, merveilleusement 

(Corro com prazer, maravilhosamente) 

Le long des autoroutes 

(Ao longo das estradas) 

Noires et blanches 

(Escuras e brancas) 

La nuit, au cœur du monde 

(A noite, no coração do mundo) 

Entre les squelettes obscurs 

(Entre os esqueletos obscuros) 

 

Des arbres déshabillés 

(Das árvores despidas) 

Sous la lune secrète 

(Sob a lua secreta) 

 

Je suis un poète 

(Eu sou um poeta) 

Je craque pour les mammifères 

(Seduzo-me pelos mamíferos) 

Gracieux et immondes 

(Graciosos e imundos) 

Oxymores 

(Oxímoros) 

Domestiqués 

(Domesticados) 

Dans les quartiers chics 

(Nos bairros chiques) 



	
   63	
  

Et les H.L.M.* tentants 

(E pelas moradias populares) 

Aperçus par la vitre 

(Vistas através do vidro) 

De la limousine ou du train 

(Da limusine ou do trem) 

 

Je suis un poète 

(Eu sou um poeta) 

Et je ne vous embrasse pas 

(E não vos beijo) 

Mais je vous invite 

(Mas vos convido) 

Au bal des obscurs 

(Ao baile dos obscuros) 

Des petits voleurs 

(Dos pequenos ladrões) 

Des veines bleues, des basanés 

(De veias azuis) 

À Fleury-Mérogis** 

(Em Fleury-Mérogis) 

À la Santé et aux Baumettes 

(Em Santé*** ou em Baumettes****) 

Ouvrez les prisons ! 

(Abram as prisões) 

Elles nous tuent”  

(Elas nos matam)  

 

* H.L.M. são grandes conjuntos de moradia cujos alugueis são, em parte, 

subsidiados pelo governo francês.  

** É a maior prisão europeia, localizada no município de Fleury-Mérogis, sudeste de 

Paris. 

*** Prisão parisiense localizada no bairro residencial do 14º distrito. 

**** Prisão localizada no 9º distrito de Marseille, França. 

 



	
   64	
  

O outro texto de Brigitte Fontaine em que aparecem legendas em português 

foi retirado do romance escrito por ela em 2012 chamado “Portrait de l’artiste en 

deshabillé de soir” . O texto foi gravado por mim para compor o filme: 

 

“Non, franchement, la légende de l’amour 

(Não, francamente, a lenda do amor) 

C’est laborieux 

(É laboriosa) 

C’est n’importe quoi, non ? 

(É qualquer coisa, não ?) 

Et puis d’ailleus, qu’est-ce que c’est, à la fin ? 

(E o que é ao final ?) 

Un état ? 

(Um estado ?) 

Une maladie ? 

(Uma doença ?) 

Une envie de pisser ? 

(Uma vontade de mijar ?) 

Quelque chose qui vous prend et vous lâche ? 

(Uma coisa que te agarra e te larga ?) 

Le lieu de tous les désirs, des impossibilites, 

(O lugar de todos os desejos, impossibilidades) 

Des angoisses, des questions, 

(Angústias, questões) 

Des haines, de L’intelligence ? 

(Ódio, inteligência ?) 

 

Je n’y crois plus 

(Eu não acredito mais) 

Depuis combien de temps ? 

(Depois de quanto tempo ?) 

Est-ce que j’y ai jamais cru ? 

(Será que eu já acreditei ?) 

 

 

 



	
   65	
  

Est-ce qu-un jour je serai capable d’aimer,  

(Será que um dia eu serei capaz de amar, 

et d’ailleurs est-ce que ça existe vraiment, aimer ? 

além disso, isso existe realmente, amar ?) 

Est-ce que c’est ça la question: 

(É essa a pergunta 

Aimer ou ne pas aimer ? 

Amar ou não amar ?) 

 

Nous sommes des malappris, des malapprises. 

(Nós aprendemos mal) 

L’amour n’existe pas.  

(O amor não existe) 

C’est pour ça qu’il faut le faire”  

(É por isso que é preciso fazê-lo) 

 

Alguns textos da artista francesa haviam feito parte de uma Iniciação 

Científica e do meu projeto de TCC em “Comunicação das Artes do Corpo”, ambos 

orientados pela professora Christine Greiner, chamados “Dicionário da Indisciplina: 

Foucault e as Artes do Corpo”, escritos entre 2011 e 2012. A letra da canção “Je suis 

en poète” foi usado na introdução do verbete sobre literatura, em que eu relacionava 

suas ideias sobre uma poesia dos lugares sujos, inóspitos, de “mamíferos graciosos e 

imundos” a uma certa noção de literatura em Foucault. Além disso, a letra da canção 

menciona um dos assuntos muito estudados pelo filósofo: as prisões.   

 
 



	
   66	
  

Je suis un poète (Brigitte Fontaine) – vídeo – São Paulo 2012  
 

  
 
“Muitos artistas descrevem a criação como um percurso do caos ao cosmos. Um 

acúmulo de ideias, planos e possibilidades que vão sendo selecionados e combinados. As 

combinações são, por sua vez, testadas e assim opções são feitas e um objeto com 

organização própria vai surgindo. O objeto artístico é construído deste anseio por uma 

forma de organização... O percurso de concretização da obra caminha para uma satisfação 

mesmo que transitória... Pois há uma profunda verdade que ele procura expressar em sua 

obra, mas nunca o consegue integralmente” (SALLES, Cecília, 2014, 41) 

 
 

Em “Artes do Corpo”, aprendi que em relação ao corpo não há diferença entre 

teoria e prática. O que existem são maneiras distintas de entrar em contato com as 

informações. “Há que se considerar ainda, outra característica central quando se 

estuda corpo: não há nenhum conhecimento formulado na linguagem que não tenha 

sido experienciado no corpo” (GREINER; KATZ, 2015, 17)  

Em 2006, durante os estudos sobre melodrama, o professor Ole Brekke propôs 

um exercício no qual nos deu trinta minutos para prepararmos, individualmente, uma 

cena de um minuto que seria apresentada à turma. A única instrução foi de que era 

necessário criar algo que ele julgasse interessante por um minuto. Caso ele perdesse o 

interesse pelo que alguém estivesse mostrando ele bateria uma palma para indicar o 

término do exercício. Não havia palco na “The Commedia School”. A escola era um 

grande galpão vazio com piso de madeira e cortinas ao fundo. Estávamos todos no 



	
   67	
  

mesmo nível em relação ao campo de visão, professores e alunos. Quando chegou 

minha hora de apresentar o que havia preparado, posicionei-me ao fundo e esperei a 

indicação para começar o exercício. Quando Ole fez sinal, comecei a fazer uma lenta 

caminhada em direção ao centro da sala. Parei, inclinei o corpo levemente para a 

direita, depois voltei ao meu eixo, levei as duas mãos para frente do rosto, as palmas 

em direção à plateia, mexi levemente os dedos e disse com uma certa trepidação na 

emissão da voz: “Yes, a fearless face”, frase que acabou sendo ponto de partida para 

o texto do solo de melodrama que criei e que viria a ser usado, sete anos depois, numa 

das primeiras cenas do ensaio fílmico “Pas ce soir”.  

 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



	
   68	
  

“Être enfermée dans un corps est une épreuve terrible, 
mais j’oublie, je ris, je tire les cheveux, 
j’adore à tort et à travers. 
Je rutile et je flambe 
jusqu’a ne laisser 
aucune cendre, comme les diamants” 
 
                                                                 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Ensaio de imagens – Pas ce soir – textos de Brigitte Fontaine 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

“Estar encerrada num corpo é uma provação terrível 
mas eu esqueço, eu sorrio, eu puxo os cabelos, 

eu adoro a torto e a direito. 
Eu rutilo e chamusco  

até não deixar 
cinza alguma, como os diamantes” 

 
                                                                 
 



	
   69	
  

 

 
 
“Quelqu’un est mort près d’ici. Je ne sais plus si c’est un voisin ou moi 
ou quelqu’un dans un livre”   
 
“Alguém morreu perto daqui. Eu não sei mais se foi um vizinho ou eu 
ou alguém num livro” 
 

 
 
“Les vaches ne peuvent pas dormir. C’est l’été une fois de plus” 
 
“As vacas não conseguem dormir. É verão, mais uma vez” 
 
 
 
 
 
 
 



	
   70	
  

 
 
“Je tourne aveuglée dans des salles d'enseignes vertes en dédales. 
J'entends se déclencher des fêtes et des chansons sans queue ni tête” 
 
“Dirijo-me cega pelos salões de sinais verdes labirínticos. 
Ouço o deslanchar de festas e canções sem pé nem cabeça” 
 

 
 
“J’ai vécu très longtemps ici ou là, chez des amis.  
Un jour j’ai cassé une table en marbre. J’aime les hommes pas rasés. 
J’ai solvente mal aux dents. J’ai faim quand il ne faut pas” 
 
“Eu vivi por muito tempo aqui e acolá, na casa de amigos. 
Um dia eu quebrei uma mesa de mármore. Eu adoro homens com barba por fazer. 
Tenho dor de dente com frequência. Sinto fome quando não deveria.” 
 
 
 



	
   71	
  

 
 
“Il faut te dire que j'ai derrière l'oreille un coin de peau extraordinairement doux 
Que j'aime les laitages et les bananes très mûres  
Je souhaite toujours qu'un ouragan m'emporte. C'est pourquoi je me suis attachée sur ce 
fauteuil avec des sangles de vélo” 
 
“Devo te dizer que tenho atrás da orelha um canto de pele extremamente suave.  
Que eu amo os produtos lácteos e bananas bem maduras. 
Eu desejo sempre que um furacão me leve. É por isso que me amarrei nesse sofá 
Com correntes de bicicleta” 
 

 
 
“Quand j'étais petite. J'avais un gilet en angora rose qui s'arrêtait avant les côtes flottantes” 
 
“Quando eu era pequena. Eu tinha um casaco de lã angorá rosa que terminava antes das 
costelas flutuantes”   
 
 



	
   72	
  

 

 
 
“Garde-moi même si je suis méchante. Même si je ne t’aime pas.  
Je t’aime comme je peux. L’amour c’est ça. Ce n’est pas un bloc de marbre dressé devant la 
mer” 
 
“Fique comigo mesmo que eu seja malvada. Mesmo que eu não te ame. 
Eu te amo como posso. O amor é isso. Não é um bloco de mármore fincado diante do mar” 
 

 
 
“Dans la salle aux orgies pleurent les chandeliers. Sur les ventres polis. Sur le feu des 
colliers” 
 
“Na sala das orgias lamentam os castiçais. Sob ventres polidos. Sob o fogo dos colares” 

 
 
 



	
   73	
  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Conclusão  

 
 
 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
  

 

 

 
 
 



	
   74	
  

Como foi apresentado no primeiro capítulo, teóricos e artistas de diferentes 

épocas e lugares partiram das ideias relativas ao ensaio literário para pensar uma 

maneira de fazer cinematográfico que começou a surgir em meados da década de 

1920. Essa relação foi claramente demarcada no início da teorização em torno do 

tema pelo crítico de cinema Alexandre Astruc, num artigo intitulado “Du stylo à la 

caméra et de la caméra au stylo” (“Da caneta à câmera e da câmera à caneta”). 

 

“Entre o cinema puro dos anos 1920 e o teatro filmado, existe lugar para o cinema 

que se liberta. O que implica, entenda-se bem, que o roteirista faça ele mesmo seus filmes. 

Ou melhor, que não existam mais roteiristas, pois num tal cinema essa distinção entre autor e 

roteirista não tem mais sentido. A ‘mise en scène’ não é mais um meio de ilustrar ou de 

apresentar uma cena, mas uma verdadeira escritura. O autor escreve com a câmera como o 

escritor escreve com a caneta.” (ASTRUC, Alexandre, 1948) 

 

Antes dele, o cineasta Hans Ritcher já havia afirmado, em 1940, que o ensaio 

fílmico possibilitaria tornar o “invisível mundo do pensamento e das ideias visível na 

tela” (RITCHER, Hans, 1940) Em seu livro póstumo “L’île déserte et autres textes” 

(2002), publicado mais de sessenta anos depois, Gilles Deleuze descreve como alguns 

cineastas, sobretudo Godard, introduziram o pensamento no cinema. Para esta 

dissertação interessa particularmente problematizar e demonstrar que tais ideias, sobre 

o ensaio fílmico como um tipo de criação que privilegia o pensamento, constituem-se 

a partir de um entendimento de corpo ainda apoiado em separações dualistas que não 

fazem sentido em termos corporais.  

 

“Não é o corpo que se comporta de determinado modo, mas o que ressoa o sentido 

vivo de um comportamento em primeira pessoa. Há portanto uma ligação fundamental entre 

o pensamento, o espaço e a senciência cinética da vida. Antes de se falar em uma grande 

inteligência ou em uma consciência mais sofisticada, Sheets-Johnstone considera 

fundamental observar ‘novos modos de pensar’. Isso se dá pelo toque e pela experiência do 

corpo cinético-tátil, ou seja, é através do movimento, que se distinguem coisas importantes 

como saber que se está andando na areia ou num chão de pedra, o toque da mão na boca que 

faz um som de ‘m’ ou um som de ‘p’ e assim por diante. O sensorialmente sentido parece ser 

fonte da cognição*” (GREINER, Christine, 2008, 101) 

 *grifo meu 

 



	
   75	
  

Seria mais pertinente, portanto, descrever novas maneiras de atuar produzidas 

pela experiência dos ensaios fílmicos em vez de apontar um certo lugar privilegiado 

do pensamento nesse tipo de realização cinematográfica. Não existe tal lugar, o que 

há são ‘novos modos de pensar’, de agir, de filmar, de narrar uma história. As 

mudanças relativas aos modos de produção/criação possuem conexão direta com a 

tecnologia. O cinema-caneta postulado por Astruc foi possível devido ao surgimento 

da câmera 16mm, que permitiu que um único artista pudesse manusear o aparato 

necessário para a realização de um filme. Os telefones celulares, hoje, podem ser 

facilmente grudados no teto para captar determinado ângulo ou acoplados ao corpo 

para registrar certo tipo de movimentação.  

 

Falar do Corpomidia como ignição para ensaios fílmicos é uma maneira de 

preservar a complexidade dos funcionamentos, pois fica mais difícil acreditar em 

pressupostos imutáveis visto que  “um corpo nunca se apronta” (GREINER; KATZ, 

2015, 10) Pensar o Corpomidia é abrir espaço para o ‘sensorialmente sentido’, é 

permitir que a própria experiência fílmica crie os pressupostos para sua existência. 

Pensando novos vocabulários, talvez seja necessário desvincular esse tipo de criação 

da correlação com a literatura. O ensaio não mais vinculado à caneta mas ao próprio 

corpo. Corpo que manuseia a câmera, edita, escreve, dança, fala, corta, transforma e é 

transformado pelas tecnologias. O ensaio como modo de operar, de criar suas 

narrativas a partir de estratégias inventadas a cada vez, que não se fecha em certos 

modos ou regras, mas que propõe rastros e vestígios a serem a cada vez 

ressignificados. O Corpomídia não se fecha no nome ensaio, na caneta, nem mesmo 

na câmera digital dos telefones celulares, mas no ‘sensorialmente sentido como fonte 

de cognição’ (GREINER, 2015).  

Há uma rede de agenciamentos que pulsa e aponta uma continuidade.  

 

 
 



	
   76	
  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



	
   77	
  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



	
   78	
  

 

 
 
 
 
 
 
 
 



	
   79	
  

 

 
 
 
 
 
 
 
 



	
   80	
  

 

 
 
 
 
 
 
 
 



	
   81	
  

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 



	
   82	
  

 

 
 
 
 
 
 
 
 



	
   83	
  

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 



	
   84	
  

 

 
 
 
 
 
 
 
 



	
   85	
  

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 



	
   86	
  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
BIBLIOGRAFIA  
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



	
   87	
  

 

ADORNO, Theodor. O ensaio como forma. São Paulo: Editora 34, 2008 

 

AGAMBEN, Giorgio. O que é o contemporâneo ? e outros ensaios. Chapecó, Santa 

Catarina: Argos, 2009 

 

AMAGATSU, Ushio. Dialogue avec la gravité. Actes Sud, 2000 

 

ASTRUC, Alexandre. Nacimiento de una nueva vanguarda: la “câmera-stylo”. In: 

RAMIÓ, Joaquim; THEVENET, Homero (orgs.) Textos y manifestos del cine. 

Estética. Escuelas. Movimientos. Disciplinas. Innovaciones. Madri: Ediciones 

Cátedra, 2010 

 

BATAILLE, Georges. História do olho. São Paulo: Cosac Naify, 2003 

 

BOURCIER, Paul. História da dança no ocidente. São Paulo: Martins Fontes, 2006 

 

BURCH, Noel. Práxis do cinema. São Paulo: Perspectiva, 2008 

 

BURROUGHS, William S. Queer. USA: Viking Penguin, 1985 

 

CARLSON, Marvin. Performance. Uma introdução crítica. Belo Horizonte: Editora 

UFMG, 2009 

 

CLARK, Andy. Supersizing the mind: embodiment, action, and cognitive extension. 

Nova Iorque: Oxford University Press Inc., 2011 

 

COURTINE, Jean-Jacques. O corpo anormal – história e antropologia culturais da 

deformidade. In: COURTINE, Jean-Jacques (org.). História do corpo 3 – as mutações 

do olhar. Século XX. Petrópolis, RJ: Vozes, 2008.p. 253-340 

 

COHEN, Jerome Jeffrey. A cultura dos monstros: setes teses. In: DA SILVA, Tomaz 

Tadeu (org.). Pedagogia dos monstros – os prazeres e os perigos da confusão de 

fronteiras. Belo Horizonte: Autêntica, 2000.p. 21-58  



	
   88	
  

 

CRARY, Jonathan. 24/7 Capitalismo tardio e os fins do sono. São Paulo: Cosac 

Naify, 2014 

 

DAMÁSIO, António R. E o cérebro criou o homem. São Paulo: Companhia das 

Letras, 2011 

 

DELEUZE, Gilles; PARNET, Claire. Diálogos. Lisboa: Relógio D’água Editores, 

2004. 

 

DELEUZE, Gilles. Diferença e repetição. Rio de Janeiro: Graal, 2006 

 

DELEUZE, Gilles. Foucault. São Paulo: Brasiliense, 2005 

 

DOSTOIÉVSKI, Fiódor. Memórias do subsolo. São Paulo: Ed. 34, 2000 

 

ECO, Umberto. Obra aberta: forma e indeterminação nas poéticas contemporâneas. 

São Paulo: Perspectiva, 2003 

 

FEUERBACH, Ludwig. A essência do cristianismo. Lisboa: Fundação Calouste 

Gulbenkian, 2001 

 

FONTAINE, Brigitte. Contes de chats. Paris: Archimbaud, 2009 

 

FONTAINE, Brigitte. La bête curieuse. Paris: Flammarion, 2005. 

 

FONTAINE, Brigitte. Portrait de l’artiste en deshabillé de soie. Paris: Actes Sud, 

2012 

 

FOUCAULT, Michel. Le corps utopique. Transmissão radiofônica de 1966 

 

FOUCAULT, Michel. História da sexualidade 1 – a vontade de saber. Rio de 

Janeiro: Graal, 1988 

 



	
   89	
  

FOUCAULT, Michel. História da sexualidade 2 – o uso dos prazeres. Rio de Janeiro, 

Graal, 1984 

 

FOUCAULT, Michel. História da sexualidade 3 – o cuidado de si. Rio de Janeiro, 

Graal, 1985 

 

FOUCAULT, Michel. Os anormais. São Paulo: Martins Fontes, 2001 

 

FOUCAULT, Michel. Vigiar e punir. Petrópolis, RJ: Vozes, 2009 

 

FOUCAULT, Michel. História da loucura. São Paulo: Perspectiva, 2010 

 

FOCAULT, Michel. Microfísica do poder. Rio de Janeiro: Graal, 1979 

 

FOUCAULT, Michel. Ditos e escritos – volume I. Rio de Janeiro: Forense 

Universitária, 2002 

 

FOUCAULT, Michel. Ditos e escritos – volume V. Rio de Janeiro: Forense 

Universitária, 2010 

 

GENET, Jean. O ateliê de Giacometti. São Paulo: Cosac e Naify Edições, 2003 

 

GIL, José. Metafenomenologia da monstruosidade: o devir-monstro. In: DA SILVA, 

Tomaz Tadeu (org.). Pedagogia dos monstros – os prazeres e os perigos da confusão 

de fronteiras. Belo Horizonte: Autêntica, 2000.p. 160-179 

 

GINOT, Isabelle, MICHEL, Marcelle. La dance au XXe siècle. Paris: Larousse, 2008 

 

GREINER, Christine. O corpo – pistas para estudos indisciplinares. São Paulo: 

Annablume, 2008 

 

GRENER, Christine. O corpo em crise – novas pistas e o curto-circuito das 

representações. São Paulo: Annablume, 2010 

 



	
   90	
  

GREINER, Christine. Leituras do corpo no Japão. São Paulo: N-1 Edições, 2015 

 

JOHNSON, Mark. The meaning of the body – aesthetics of human understanding. 

Chicago: The University of Chicago Press, 2007 

 

JOHNSON, Steven. De onde vêm as boas ideias. Rio de Janeiro: Zahar, 2011 

 

KATZ, Helena. Um, dois, três – a dança é o pensamento do corpo. Belo Horizonte: 

Helena Katz, 2005 

 

KAUFMANN, Ursula. Pina Bausch und das tanstheater wuppertal. Wuppertal: Die 

Deutsche Bibliothek, 2002 

 

KEHL, Maria Rita. O tempo e o cão – a atualidade das depressões. São Paulo: 

Boitempo, 2009 

 

LAPOUJADE, David. Potências do tempo. São Paulo: N – 1 Edições, 2013 

 

LECOQ, Jacques. O corpo poético – uma pedagogia da criação teatral. São Paulo: 

Editora SENAC São Paulo: Edições SESC SP, 2010 

 

LIANDRAT-GUIGUES, Sandra, GAGNEBIN, Murielle (orgs.) Le essai et le cinema. 

Seyssel: Éditions Champ Vallon, 2004 

 

LISPECTOR, Clarice. O lustre. Rio de Janeiro: Rocco, 1998 

 

LOCKHART, Tara. Revising the essay: Intellectual Arenas and Hybrid forms. 

Universidade de Pittsburgh: 2008 

 

LOPATE, Philip. In Search of the Centaur: The essay film. In: WARREN, Charles. 

Beyond Document: Essays on Onfiction Film. Middletown: Wesleyan University 

Press, 1996, p. 243 - 270 

 

MACHADO, Arlindo. Filme-ensaio. Revista Intermídias, ano 2, n. 5, 2006 



	
   91	
  

 

MCKEE, Robert. Story – substância, estrutura, estilo e os princípios da escrita de 

roteiro. Curitiba: Arte e Letra, 2006. 

 

MIRBEAU, Octave. Diário de uma criada de quarto. Lisboa: Editorial Minerva, 

1973 

 

MISHIMA, Yukio. Cores Proibidas. São Paulo: Companhia das Letras. 2002 

 

MISHIMA, Yukio. Le tumulte des flots. França: Éditions Gallimard, 1954 

 

MOUCHART, Benoît. Brigitte Fontaine, intérieur/extérieur. Paris: Éditions Panama-

Archimbaud, 2008 

 

NOE, Alva. Action in perception. Londres: The Mit Press, 2004 

 

NOISETTE, Philippe. Talk about contemporary dance. Paris: Flammarion, 2011 

 

NOISETTE, Philippe. Le corps et la danse. Paris: Éditions La Martinière, 2005 

 

PAGELS, Elaine. Adão, eva e a serpente. Rio de Janeiro: Rocco, 1992 

 

PELBART, Peter Pál. Da clausura do fora ao fora da clausura. Loucura e Razão. 

São Paulo: Iluminuras, 2009 

 

PICCIOTTO, Danielle De. The beauty of transgression. Berlim: Gestalten, 2011 

 

PRIGOGINE, Ilya. O fim das certezas. Tempo, caos e as leis da natureza. São Paulo: 

Editora da Universidade Estadual Paulista, 1996 

 

POL-DROIT, Roger. Michel Foucault – entrevistas. São Paulo: Graal, 2006 

 

RASCAROLLI, Laura. The essay film: problems, definitions, textual commitments. 

In: Framework: The Journal of Cinema and Media, Vol. 49, N.2, 2008, p. 24-47 



	
   92	
  

 

RICHTER, Hans. El ensayo fílmico. Una nueva forma de la película documental. In: 

WEINRICHTER, Antonio (org.) La forma que piensa, Tentativas en torno al cine-

ensayo. Pamplona: Fondo de publicaciones del Gobierno de Navarra, 2009 

 

SALLES, Cecilia Almeida. Gesto Inacabado: processo de criação artística. São 

Paulo: Intermeios, 2013 

 

SANTAELLA, Lucia. O método anticartesiano de C.S. Peirce. São Paulo: Editora 

UNESP, 2004 

 

SANTAELLA, Lucia. O que é semiótica. São Paulo: Brasiliense, 2012 

 

VEYNE, Paul. Foucault – seu pensamento, sua pessoa. Rio de Janeiro: Civilização 

Brasileira, 2011 

 

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. Metafísicas canibais. São Paulo: Cosac Naify; 

N-1 Edições, 2015 

 

TANNUS MUCHAIL, Salma. Foucault, simplesmente (textos reunidos). São Paulo: 

Edições Loyola, 2004 

 

UNO, Kuniichi. A gênese de um corpo desconhecido. São Paulo: N-1 Edições, 2012 

 

WEINRICHTER, Antonio. Metraje encontrado: la apropriación en el cine 

documental y experimental. Pamplona: Fondo de publicaciones del Gobierno de 

Navarra, 2009 

 

 

 

  

 

 

 



	
   93	
  

 

 

 

 

 

 

Discografia – Brigitte Fontaine 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

	
  



	
   94	
  

	
  

Álbuns	
  solos:	
  

	
  
- 13 chansons décadentes et fantagasmoriques, Saravah, 1966  
 
- Brigitte Fontaine est folle, Saravah, 1968 
 
- Brigitte Fontaine, Saravah, 1972 
 
- French Corazon, EMI, Polydor, 1988 
 
- Genre Humaine, Virgin Records, 1995 
 
- Les palaces, Virgin Records, 1997 
 
- Kékéland, Virgin Records, 2001 
 
- Rue Saint Louis en L’île, Virgin Records, 2004 
 
- Libido, Polydor, Universal Music France, 2006  
 
- Prohibition, Polydor, 2009 
 
- L’un n’empêche pas l’autre, Polydor, Universal Music France, 2011 
 
- J’ai l’honneur d’être, Universal Music Group, 2013 
 
 
Álbuns com Areski Belkacem: 

 
- Comme à la radio, Saravah, 1969 
 
- Je ne connais pas cet homme, Saravah, 1973 
 
- L’incendie, Byg Records, 1974 
 
- Le bonheur, Saravah, 1975 
 
- Vous et nous, Saravah, 1977 

-  Les églantines sont peut-être formidables, Saravah, 1980 

 

Álbuns com Jacques Higelin: 

 

- 12 chansons d’avant le déluge, Productions Jacques Canetti, 1966 

- 15 chansons d’avant le déluge, suíte et fin, Productions Jacques Canetti, 1976  

 



	
   95	
  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Filmografia 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



	
   96	
  

 

- Absences Répétées. Direção: Guy Gilles. 1972. (85 min.) 
 
- A.K.A. Serial Killer. Direção: Masao Adachi. 1969. (86 min.) 
https://www.youtube.com/watch?v=2t4ztcQnLdA 

 

- As I was moving ahead occasionally I saw brief glimpses of Beauty. Direção: Jonas 

Mekas. 2000. (288 min.) 

 

- A Walk. Direção: Jonas Mekas. 1990 (58 min.)  

http://jonasmekas.com/online_materials/#a_walk 

 

- Dog Star Man. Direção: Stan Brakhage. 1962. (78 mim.) 

https://www.youtube.com/watch?v=NAoTHILzheo 

 

- J’ai tué ma mère. Direção: Xavier Dolan. K Films Amerique; Kino Lorber; Rézo 

Films, 2009. (96 min.) 

 

- Journey to the West. Direção: Tsai Ming-Liang. 2014. (71 min.) 

https://www.youtube.com/watch?v=SLrg6ehWzbA 

 

- In the woods. Direção: Angelos Frantzis. 2010. (67 min.) 

 

- La Jetée. Direção: Chris Marker. Argos Films,1962. (28 min.) 

 

- La vie à l’envers. Direção: Alain Jessua. 1964. (92 min.) 

 

- Les amours imaginaires (Heartbeats). Direção: Xavier Dolan. Alliance Atlantis 

Vivafilm, 2010. ( 101 min.) 

 

- “Não é o homossexual que é perverso, mas a situação em que ele vive”. Direção: 
Rosa von Prauheim. 1971. (64 min) 
https://www.youtube.com/watch?v=2hUYgYbhoq8 
   
 

 



	
   97	
  

- Pas ce soir. Direção: Ernesto Filho. Saliva Shots, 2015. (53 min.) 

https://vimeo.com/132717235 

senha: pascesoir2016  

 

- Pátio. Direção: Glauber Rocha. 1959. (12 min.) 

https://www.youtube.com/watch?v=P-Q3Dyn4r3s 

 

- Song of Avignon. Direção: Jonas Mekas. 1998. (8 min.) 

https://www.youtube.com/watch?v=QIOiMoG74kE 

 

- On vous parle du Brésil. Direção: Chris Marker. 1969. (24 min.) 

https://www.youtube.com/watch?v=3oL5ovnt-A4 

 

- Un homme qui dort. Direção: Georges Perec e Bernard Queysanne. 1974. (93 min.) 

https://www.youtube.com/watch?v=moEKNyCBaes 

 

- Tokyo-ga. Direção: Wim Wenders. 1985. (92 min.) 

 

 

 
 

 

 


