
PONTIFÍCIA UNIVERSIDADE CATÓLICA DE SÃO PAULO 
PUC-SP 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

ALETHEA AIRES PECORA 

 

 

TROVÃO: EU SOU... ENTRE A PAZ E A VIOLÊNCIA 

UM ESTUDO SOBRE TROVÃO: MENTE PERFEITA 

DA BIBLIOTECA COPTA DE NAG HAMMADI 
 

 
 
 
 

MESTRADO EM CIÊNCIAS DA RELIGIÃO 
 
 

 
 
 
 

 
 

São Paulo 
2012 

 



 
PONTIFÍCIA UNIVERSIDADE CATÓLICA DE SÃO PAULO 

PUC-SP 
 

 
 
 
 
 
 

ALETHEA AIRES PECORA 

 

 

TROVÃO: EU SOU... ENTRE A PAZ E A VIOLÊNCIA  

UM ESTUDO SOBRE TROVÃO: MENTE PERFEITA  

DA BIBLIOTECA COPTA DE NAG HAMMADI 
 
 

 
 

MESTRADO EM CIÊNCIAS DA RELIGIÃO 
  

 
 
 

Dissertação apresentada à Banca Examinadora 
como  exigência    parcial    para   obtenção   do   
título em Mestre em Ciências da Religião, pela 
Pontifícia Universidade Católica de São Paulo, sob 
a orientação da Profa. Dra. Maria José Rosado 
Nunes. 
 
 
 
São Paulo 
2012 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

     

Banca Examinadora 

 

 

       

_______________________________ 

     

 

 

       _______________________________ 

 

 

 

       _______________________________ 

     

       



 

 

DEDICATÓRIA 

 

 
 

 

À minha querida mãe 

Mariza Aires Pinto 

 

e 

 

Ao meu querido 

Roberto Aires Pinto 

 

 

 

A amizade e o amor 

estimam-se como dois irmãos 

que têm uma herança a partilhar 

     Axel Oxenstiern 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



AGRADECIMENTOS 
 

 

 

À minha mãe pela oportunidade da vida, pela confiança depositada em mim,  por me reerguer 

constantemente e me amar incondicionalmente.  

 
Aos meus filhos queridos, Bernardo, Barbara, Bianca, Beatriz e Brenno, por esses anos de 

amor e alegria, e por aguentarem firmes ao meu lado e por serem maravilhosos. 

 
Ao Cyro Pecora, por tudo sempre. Pelo incentivo, pela amizade e por todos os livros! 

 
À minha orientadora e amiga, professora Doutora Maria José Rosado Nunes (Zeca), pelo 

apoio, por me ouvir e não me deixar desistir. 

 
Ao professor e amigo, Doutor Pedro Lima Vasconcellos, pela inspiração, instrução e por ter 

ficado ao meu lado até o último momento. 

 
À Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior (CAPES), pela concessão da 

bolsa de estudos para a elaboração deste trabalho. 

 
Ao professor e amigo, Doutor Julio C. Chaves, pelos documentos, fontes Copta e todos os 

esclarecimentos fornecidos. 

 
À amiga Cristina Melchior, pelas nossas conversas, pelo apoio de sempre. 

 
À minha amiga e irmã Luciana de Souza Alonso, pela dedicação, paciência e amizade sem 

fim. 

 
Às minhas amigas e irmãs queridas Eliane Pires Cação e Fabiana Alonso, pela nossa 

amizade, nossas conversas e caminhadas... 

 
À minha amiga Elivânia S. da Silva que nos ajuda em casa com tanto amor e dedicação. 

 

 

 



 

 

 

 

 

     RESUMO 

 

A presente dissertação concentra-se em Trovão: Mente Perfeita, enigmático escrito 
encontrado em meio a dezenas de outros títulos (quase todos desconhecidos até então), que 
compõem o que hoje se chama Biblioteca de Nag Hammadi, produzida entre os séculos III e 
IV de nossa era. Após uma apresentação desta última, com os códices que a compõem (tarefa 
a que nos propusemos no primeiro capítulo deste trabalho), propomos uma aproximação a 
Trovão, de que oferecemos uma tradução e um comentário do conjunto das suas unidades 
(capítulo II). A partir daí passamos em revista as opiniões que têm sido emitidas a respeito 
desta obra, e especialmente questionamos a caracterização do escrito como gnóstico (capítulo 
III). Ao final, lançamos algumas sugestões para uma renovada abordagem do escrito, 
apontando para a possibilidade de uma dupla origem para ele, remetendo-o tanto ao universo 
mítico do mundo médio-oriental como para a experiência cotidiana de violência vivida 
particularmente por mulheres daquele contexto sócio-histórico. 
  
Palavras-chaves: 1.Trovão 2. Cristianismo 3.Nag Hammadi 4. Gnosticismo 5.Violência 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

                                                ABSTRACT 

 
This dissertation focuses on Thunder: Perfect Mind, cryptic writing found among the dozens 
of other titles (mostly unknown until then) that make up what is now called the Nag 
Hammadi Library, produced between the third and fourth centuries of our era. After a 
presentation of the latter, with the codex that make up (a task we set ourselves in the first 
chapter of this work), we propose an approach to Thunder, that offer a translation and a 
commentary on all the units that compose it (Chapter II). From here we review the opinions 
that have been issued regarding this writing, and especially question the characterization of 
the writing as a Gnostic (Chapter III). At the end we launched a few suggestions for a 
renewed approach of the writing, pointing to the possibility of a dual origin for it, sending it 
to both the mythical universe of Middle Eastern world as to the everyday of violence 
experienced particularly by women of that social-history context.  
 
Keywords: 1.Thunder 2.Christianity 3.Nag Hammadi 4.Gnosticism 5.Violence 

 
 
 
 
 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



                                                    SUMÁRIO 
 
 
 
 
CONSIDERAÇÕES INICIAIS . . . . . . .  10 

 

CAPÍTULO I.  TROVÃO E NAG HAMMADI: ABALANDO  

AS COMPREENSÕES DA IDENTIDADE  

DO CRISTIANISMO PRIMITIVO . . . . . . .  16 

 

1. A Diversidade Cristã . . . . . . . .  17    

           1.1 A Diversidade Cristã: Panorama . . . . . .  17 

           1.1.2 A Diversidade como Heresia . . . . . .  20 

1.2 A Descoberta dos Manuscritos Coptas de Nag Hammadi . . .  30 

           1.2.1 Cinquenta e Um Títulos Coptas – O Conteúdo da BNH . .  35 

           1.2.2 O Copta . . . . . . . . .  38 

           1.2.3 A Época da Biblioteca de Nag Hammadi . . . .  42 

 1.3 A Composição do Códice VI . . . . . . .  44 

 

CAPÍTULO II. CÓDICE VI, MANUSCRITO 2  

TROVÃO: MENTE PERFEITA. . . . . . . .  49 

 

2. Uma Introdução ao Texto . . . . . . . .  50 

2.1 O Manuscrito e a Tradução . . . . . . .  53 

2.2 Tebronth: nous Nteleios 

Biblioteca de Nag Hammadi - Códice VI, Manuscrito 2  . . . . .  55 

2.3 Contexto Literário . . . . . . . . .  62 

            2.3.1 Data da Composição . . . . . . .  63 

            2.3.2 Local da Composição . . . . . . .  63 

            2.3.3 Autoria . . . . . . . . .  63 

            2.3.4 Paralelos e Padrões Literários de Trovão . . . .  64 
 
 



2.4 Análise-crítica Textual . . . . . . . .  69 

2.4.1 O Título de Trovão . . . . . . .  71 

2.4.2 Prólogo . . . . . . . . .  73 

2.4.3 O Corpo de Texto . . . . . . .  75 

2.4.4 Epílogo . . . . . . . . .  95 

 

CAPÍTULO III. TROVÃO: A VIOLÊNCIA DA SUA 

 IDENTIDADE . . . . . . . . .  98 

3. Os Mitos Identificadores . . . . . . . .  99 

3.1 A Academia e Trovão . . . . . . . .102 

3.2 Trovão Revelada . . . . . . . . .110 

3.3 Suspeitas quanto à Composição de Trovão . . . . .112    

3.3.1 Desconstruindo Trovão . . . . . . .112 

3.3.2 Um olhar para além de Trovão . . . . . .113 

3.4 Qual o significado de Trovão? . . . . . . .115 

3.5 Reconstrução das Formas Originárias – Uma Tentativa . . . .117 

3.6 Primeira Parte: Trovão . . . . . . . .117         

3.7 Segunda Parte:  Eu sou... . . . . . . . .121 

3.8 A Obra do Escriba. . . . . . . . .129 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS . . . . . . . .134 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS . . . . . .137 

ANEXOS   

Figura 1. . . . . . . . . . .147 

Figura 2. . . . . . . . . . .148  

Figura 3 . . . . . . . . . .149  

Figura 4 . . . . . . . . . .150  

 

 



 10 

 

CONSIDERAÇÕES INICIAIS 

 

 

Em diversas partes do mundo, uma história vem sendo contada e recontada. Mais de 

dois mil anos já se passaram e ainda assim as pessoas encontram motivos para ouvi-la ainda 

mais uma vez. De geração em geração, esta história apresenta novos sentidos, surgem novas 

interpretações. Esta história, sobre um homem que nasceu Jesus e morreu Cristo, foi 

originalmente contada pelos seus primeiros seguidores e depois recontada e registrada 

posteriormente pelos seus crentes através dos Evangelhos. Esta é a história do começo da 

edificação de uma fé.  

A história existe, entre outras coisas, para registrar fatos e acontecimentos de pessoas 

como Jesus. Sua vida foi muito parecida, estatisticamente falando, com a da maioria das 

pessoas de sua época. Uma vida obscura, pobre, sem posses e sem títulos de nobreza de 

espécie alguma. Jesus era um judeu. Nasceu e viveu nas condições menos desejáveis e morreu 

de forma lamentável. Milhares de pessoas no mundo experimentam a vida e a morte 

exatamente assim. Sabe-se que ele frequentava as sinagogas, que em suas pregações utilizava-

se das Escrituras Hebraicas. Sabe-se que viveu na Palestina, foi batizado e tornou-se pregador. 

Sabe-se também que foi sentenciado e executado publicamente numa cruz romana. 

Nossa pesquisa se iniciará pelo entendimento de uma história construída através da 

visão tradicional e apologética de uma religião monolítica, contínua e sem rupturas. Que teve 

seu início em Jesus como o Cristo, passando pelos apóstolos até chegar aos padres da Igreja. 

Durante esta trajetória, grupos à parte desta “ortodoxia” foram descritos como sendo pequenas 

contaminações externas – as chamadas “heresias”. 

As descobertas arqueológicas entre os séculos XIX e XX deram um impulso aos 

estudos das religiões da Antiguidade, notadamente o judaísmo e o cristianismo. Desde então a 

recuperação de diversos materiais não-canônicos, vem modificando o entendimento prévio 

que se tinha sobre o cristianismo primitivo, principalmente sobre a diversidade literária.  

 



 11 

Quando um texto é muito antigo e se desconhece sua procedência, normalmente se 

pergunta: quem escreveu? onde? quando? quem o possuía? quem o lia? Todo o escrito possui 

uma história. Seja sobre a sua composição, a sua utilização, ou ainda a história do seu 

reaparecimento. Mesmo que surjam em fragmentos, contam parte de uma história, que no caso 

do cristianismo, foi perseguida e ocultada. 

O camponês egípcio responsável pela descoberta dos manuscritos da Biblioteca de Nag 

Hammadi, não possuía a menor idéia do valor histórico que ele detinha em mãos. De início, 

esta imprevista descoberta não recebeu a devida importância, o ano era o de 1945, e o mundo 

acompanhava os momentos finais da Segunda Grande Guerra Mundial e suas terríveis 

consequências. O estudioso francês, Jean Doresse em 1948, foi o primeiro a examinar os 

manuscritos, percebendo de imediato que se tratavam de textos antigos cristãos. Guilles 

Quispel teve permissão para, em 1955, examinar os materiais e relatou sua surpresa ao ler no 

cabeçalho de um dos tratados “Estas são as palavras secretas que Jesus o Vivente disse e que 

Judas Tomé, o Dídimo anotou”. A coletânea de Hag Hammadi contêm treze livros, ou códices, 

mas é sobre o de número VI que nos detemos, já que é o volume que acolhe o texto objeto da 

nossa pesquisa, Trovão: Mente Perfeita. 

A autoria, o local e a data de composição desse texto não são conhecidos, embora 

acredite-se que este documento seja uma cópia de um original mais antigo composto em 

Grego, por volta de 350 E.C.1, data aproximada dos manuscritos copta. 

 Em linhas poéticas, Trovão2 emprega a metáfora e o paradoxo para descrever sua 

essência de maneira enigmática. Similar aos escritos Gregos de Enigma, cuja função do 

ouvinte é resolver a “charada” o texto nos propõe o desafio de compreender o significado das 

suas palavras. Na forma de um discurso, Trovão se apresenta como unidade que envolve a 

dualidade e comporta a multiplicidade, Trovão é o conhecimento daqueles que a procuram. 

Através do uso constante de afirmações contraditórias, Trovão é a ignorância, entretanto as 

pessoas aprendem através do seu intelecto perfeito. Ela é o silêncio incompreensível cuja 

linguagem é multifacetada. Trovão é o pensamento posterior e o conhecimento primeiro. 

                                                
1 Optamos por adotar A.E.C. ‘antes da era comum’ e E.C. para ‘era comum’, ao invés de a.C. ‘antes de Cristo’ e 
d.C. ‘depois de Cristo’. 
2 Quando aparecer em itálico, o termo “Trovão” se referirá à obra que aqui nos importará estudar; em caracteres 
normais “Trovão” designará o sujeito que neste poema toma a palavra e fala. 



 12 

Com mais de 200 versos, este poema é considerado único dentre a literatura de Nag 

Hammadi, tanto pelo seu conteúdo como pela sua forma e praticamente único como obra 

literária distinta dentro do contexto romano e helênico. Acredita-se que o texto apresenta uma 

entidade superior feminina – que os estudiosos designaram por Trovão. Ela é considerada a 

enviada Sofia ou mesmo o Grande Poder em missão na Terra. Aparentemente ela pode ser 

identificada com o Deus Superior designado por Barbelo, o “Pai-Mãe”, presentes em outros 

textos da coletânea de Nag Hammadi. Sua função seria despertar aqueles que se encontram 

adormecidos pela ignorância, por isso ela “brada” para que sua audiência ao usar corretamente 

suas faculdades de visão, audição e fala, possam se relacionar sabiamente com ela. Ela instrui 

seus ouvintes, ou leitores, para que constantemente meditem sobre ela e que nunca a ignorem, 

assim eles alcançarão, através dos seus ensinamentos, o local de descanso onde ela reside, lá 

me encontrarão e não morrerão novamente (21,28-32). 

Pela complexa forma literária na qual o texto foi elaborado, os estudiosos têm 

encontrado em Trovão o resultado de uma imaginação religiosa sincrética e revisional. O texto 

se utiliza de reinterpretações sofisticadas tanto de imagens como de idéias vindas de fontes 

variadas que incluem a Sabedoria Judaica e a Cristã, as Inscrições Aretalógicas de Ísis 

(Cyme), Platonismo (Mito de Er), Estoicismo (Filosofia da Linguagem Estóica) e as Tradições 

Gnósticas (Mitos Gnósticos). Sobre esse complexo nos debruçamos nessa pesquisa. 

 

Os objetivos que de alguma forma nos propomos alcançar incluem uma primeira 

leitura crítica do texto Trovão: Mente Perfeita, analisando a relação existente entre texto e 

contexto, suas relações com diferentes tradições religiosas e filosóficas do Mediterrâneo da 

antiguidade, inferindo daí as funções e os efeitos de tais manifestações na composição e na 

reinterpretação histórica. Ao trazermos Trovão para o centro das nossas pesquisas e estudos 

seguramente temos a intenção de que a sua voz seja ouvida, seu mundo simbólico interpretado 

e apropriado como fonte literária. De alguma maneira damos voz e continuidade às expressões 

e imagens encontradas na obra, possibilitando que o imaginário existente no texto possa ser 

apreciado e criticado pelo leitor contemporâneo. O tratado Trovão: Mente Perfeita, é uma rica 

fonte literária e seu reaparecimento na cultura e na poesia moderna reforça a sua 

potencialidade para as reflexões contemporâneas. 



 13 

Supomos que a existência de um texto como o de Trovão possa nos fazer repensar, e 

nos reaproximar do quadro histórico do período em torno de seu surgimento, principalmente 

no contexto cristão dos séculos II e IV. Mais importante do que a própria descoberta 

arqueológica, é poder constatar que o cristianismo primitivo como movimento religioso, foi 

muito mais diverso e plural do que se imaginava há um século atrás. O próprio conteúdo de 

Trovão parece ser o resultado de um sincretismo literário, filosófico e religioso bem típico do 

período. Apesar do texto não evidenciar claramente uma entidade gnóstica, a obra tem sido 

colocada no mundo simbólico e mítico do “gnosticismo” ainda que este termo, ou categoria 

venha passando por sérias criticas. 

 

O nosso referencial teórico básico é Hal Taussig, Professor do Novo Testamento na 

Union Theological Seminary em Nova Yorque. Autor de numerosos artigos e livros, sua obra 

referencia para nossas pesquisas é: The Thunder: Perfect Mind - A New Translation and 

Introduction, TAUSSIG, Hal; CALAWAY, Jared; KOTROSITS, Maia; LILLIE, Celene; 

LASSER, Justin. Palgrave Macmillian, New York, 2010. 

 Nosso segundo referencial teórico é o estudioso francês Paul-Hubert Poirier, da 

Universidade de Laval. Ele é o responsável pelo trabalho mais completo de análise 

codicológica e papirológica de Trovão, além de uma análise literária com comentários 

detalhados e específicos do texto. POIRIER, P.H. Le Tonnerre Intellect Parfait (NH VI, 2), 

avec deux contributions de Wolf-Peter FUNK, Les Presses de I´Université Laval, Québec, 

1995. 

Anne MacGuire Professora de Religião da Universidade de Haverford é também uma 

referência importante para a nossa análise. MACGUIRE, Anne. “Thunder, Perfect Mind” in 

Searching the Scriptures – Volume Two: A feminist Commentary, Edited by Elisabeth S. 

Fiorenza, Crossroad P.C., New York, 1994, p. 39 – 54. 

Utilizamos ainda uma outra tradução de Trovão, além das indicadas acima, aquela 

preparada por George W. MacRae: “The Thunder: Perfect Mind (VI, 2)”, in The Nag 

Hammadi Library in English, Edited by James Robinson, ed. E.J. Brill, New York, 1996, p. 

297 – 303. 



 14 

No primeiro capítulo apresentaremos o cenário religioso complexo e diverso do 

movimento cristão do período imperial romano, particularmente o século II de nossa era, 

envolvido em calorosas discussões teológicas e disputas por aderentes. Questionaremos as 

categorias do “gnosticismo” e da “heresia” como mecanismos de conter a diversidade para 

estabelecer os limites e criar uma identidade para o cristianismo nascente. Analisaremos o 

processo pelo qual as literaturas cristãs sofreram grandes perseguições e foram posteriormente 

banidas das igrejas. Apresentaremos a descoberta e o conteúdo da Biblioteca de Nag Hammadi 

e o estudo da língua copta, que nos propusemos desde o início das nossas pesquisas e que 

apesar do nosso entendimento ainda incipiente, vem evoluindo desde então. 

 

No capítulo dois faremos uma análise de Trovão, nos detendo primeiramente na 

qualidade da tradução. Atrevemo-nos a propor uma tradução a partir do máximo que já 

conseguimos apreender da língua copta a partir dos matérias didáticos, dicionários e léxicos 

adquiridos fora do Brasil. Esse trabalho o faremos recorrendo também às traduções existentes 

de Trovão para que possamos fazer comparações e análises conjuntamente. Apresentaremos a 

obra traduzida e a analisaremos de forma integral, em seu conjunto, pois nesta fase em que se 

encontram nossas pesquisas um panorama geral da obra ajudará muito mais do que se nos 

detivermos em uma determinada unidade. 

 

 O terceiro capítulo será determinado primeiramente pelos resultados das nossas 

observações realizadas a partir da nossa análise no capítulo segundo. Entretanto uma coisa já 

nos é certa, analisaremos as pesquisas e os comentários acadêmicos existentes sobre Trovão 

para podermos confrontá-los com os nossos resultados. Será importante compreender, ainda 

que muito brevemente, a mitologia gnóstica, para que possamos compreender as classificações 

propostas para o texto.  Sofia, um elemento importante da mitologia “gnóstica”, aparece em 

diversos textos de Nag Hammadi. Para alguns estudiosos, Trovão, por causa das suas 

características antitéticas e paradoxais, seria uma manifestação da Sofia dividida em Sofia 

“Superior” e Sofia “Inferior”, outros ainda classificam Trovão como pertencente à tradição 

Setiana (os seguidores de Set), ou seja, uma sub-divisão do “gnosticismo” e sobre estas 

questões com certeza iremos discutir. Dado tanto o volume de questões a respeito de Trovão 



 15 

que ainda se encontram sem resposta, quanto o estado em que se encontram nossas 

investigações a essa altura, seguramente este capítulo assume a perspectiva de apontamentos 

que sugerem ulteriores desdobramentos, que por sua vez ultrapassam os objetivos que aqui nos 

propusemos. À semelhança de Trovão, particularmente seu epílogo, que lamentavelmente nos 

chegou de maneira um tanto fragmentária, também as últimas páginas deste nosso trabalho são 

mais indicações de novos desafios que divisamos do que conclusões assentadas e definitivas. 

São, ao final, planos para novos voos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 16 

 

 

 

CAPÍTULO I 

 

TROVÃO E NAG HAMMADI:  

 

ABALANDO AS COMPREENSÕES  

DA IDENTIDADE  

DO CRISTIANISMO PRIMITIVO 
 

 

 

 

 

 

 

 

Deseja ele evitar o mal mas não é capaz?     Então 

é impotente. É capaz mas não deseja?  

Então é malevolente. Deseja e é capaz?  

De onde, então, vem o mal? 

 

Epicuro, Fragmentos 

 

 

 



 17 

 

I.   TROVÃO E NAG HAMMADI: ABALANDO AS COMPREENSÕES DA 

IDENTIDADE DO CRISTIANISMO PRIMITIVO 

 

 Nossa aproximação a Trovão será feita por partes. Inicialmente contemplaremos, de 

forma sintética, o amplo espectro que caracterizou o cristianismo em seus primeiros tempos, 

evidenciando como a diversidade aí percebida foi experimentada tanto como riqueza quanto, 

principalmente, como problema. É nesse cenário amplamente complexo que se situam as 

vivências dos grupos religiosos que terão, eventualmente, produzido e certamente conservado 

a literatura que costumamos nomear globalmente como “Biblioteca de Nag Hammadi”, dentro 

da qual nosso texto se encontra. A ela consagramos também algumas páginas. 

  

1. A Diversidade Cristã 

 

Nossa primeira questão é compreender o panorama amplo e diversificado em que se 

encontram as experiências religiosas a que, de alguma forma, a “Biblioteca de Nag Hammadi” 

e, particularmente, Trovão, estão vinculadas. Não voltamos aos primórdios do cristianismo, ao 

primeiro século de sua trajetória, o tempo de Jesus e Paulo. Fixamo-nos num tempo um pouco 

posterior, em que as expressões destas vivências estavam já difundidas, para estabelecer sobre 

elas algumas considerações panorâmicas, particularmente em torno dos incômodos que tal 

diversidade começa, aqui e ali, a provocar. Entendemos que, dessa forma, propomos um 

cenário adequado para a abordagem da literatura de Nag Hammadi e de Trovão, texto nela 

conservado. 

 

1.1 A Diversidade Cristã: Panorama 

 

Tendo em vista o objetivo específico a que nos propomos, dirigimo-nos a meados do 

século II de nossa era. Observando o cenário religioso do Império Romano, passado mais de 

um século da morte de Jesus, encontramos os grupos judaicos, os cultos romanos e os grupos 

cristãos (entre outros), todos competindo entre si por adeptos. Se originalmente a mensagem 



 18 

associada a Jesus de Nazaré foi dirigida aos judeus (herdeiros da tradição hebraica), conforme 

o movimento cristão se tornou mais complexo e se espalhou pela Grécia e Roma, África e 

Ásia, Espanha e Gália, houve a necessidade de se repensarem suas expressões para adequá-las 

ao movimento cada vez mais diverso (PAGELS, 1989, p. 31). E diverso por quê? Primeiro, 

pelo próprio caráter plural do judaísmo. Segundo, pelas influências do pensamento helenístico, 

fruto de um período de grandes encontros – culturais, dialéticos, tribais, filosóficos, 

ideológicos, religiosos, entre outros.  

Assim, da mesma forma como a diversidade religiosa e filosófica, própria do período 

era a princípio um grave problema a ser resolvido entre os grupos que lutavam por aderentes, 

o que dizer da crise interna, portanto complexa, que era a diversidade dentro do próprio 

movimento cristão, ou seja, dos cristianismos dos primeiros séculos? 

Qual foi a Boa Nova que Jesus trouxe? Havia uma fé ou muitas? Os grupos possuíam 

um ideal em comum ou idéias conflitantes? Parece que pessoas diferentes respondiam a estas 

questões de maneiras diferentes. Os diversos registros que recontavam a história de Jesus e as 

múltiplas interpretações das suas mensagens, que se opunham muitas vezes, umas às outras, 

dificultavam a formação de uma identidade cristã uniforme. Segundo Karen King, 

 

O judaísmo, mais do que qualquer outra tradição da antiguidade, ofereceu recursos para a 
reflexão cristã sobre identidade, primeiramente através da apropriação da Escritura Judaica. A 
Escritura normalmente oferecia os meios para a construção da epopéia cristã, criando termos 
de etnia cristã e estabelecendo um respeitável passado na antiguidade (2003, p.40)3. 

 

Tanto as cartas de Paulo, como as narrativas dos quatros evangelhos, revelam não 

somente a história de uma relação que se desfazia entre judeus e cristãos, mas também 

revelam um período de discordâncias teológicas entre os grupos ou comunidades cristãs. Estas 

discordâncias variavam desde a identidade de Jesus, sua vida, o significado da sua morte e 

ressurreição, como também sobre as interpretações das suas mensagens.  

A historiadora Elaine Pagels, diz que se a princípio o chamamento radical de Jesus 

poderia ser resumido em arrependimento e purificação do indivíduo como prerrogativas 

essenciais para se alcançar o reino de Deus, os cristãos acabaram desenvolvendo múltiplas 
                                                
3 Tradução nossa nas citações que assim exigirem. 
 



 19 

imagens de Jesus, e interpretando de maneiras diversas suas mensagens originais, para dar 

conta das suas próprias necessidades, tanto mundanas, quanto espirituais (1989, p. 31). 

É certo que os registros atestados no Novo testamento, não foram as únicas 

testemunhas oculares, nem contam exatamente o que aconteceu no período formativo do 

cristianismo. Diferentemente do que propunha a tradição, neste período da era cristã primitiva, 

não havia uma bíblia cristã, nem muito menos um cânon cristão a ser seguido. Muito pelo 

contrário, havia, sim, inúmeras obras cristãs, entre elas, mais de trinta evangelhos e outras 

tantas literaturas que foram refutadas e a maioria posteriormente destruída. 

A recuperação de novos materiais não-canônicos altera a compreensão sobre os inícios 

do cristianismo. Hoje, muitos estudiosos do Novo Testamento afirmam que a diversidade 

cristã sempre existiu e podia ser observada pelas obras canônicas, ou seja, pelas diferenças (de 

idéias, de significado ou de interesse, por exemplo), existentes nas narrativas do Novo 

Testamento, e segundo alguns estudiosos, já era suficiente para apresentar a diversidade 

existente no cristianismo primitivo.4 Entretanto, após o reaparecimento de outras fontes 

literárias recém-descobertas, fica claro que o cristianismo primitivo foi ainda muito mais 

diverso e muito mais controverso do que permitia perceber a controversa diversidade 

canônica. 

Os estudos atuais sobre o cristianismo primitivo vêm revelando que o movimento 

cristão em sua fase inicial estava exposto às influências do sincretismo helenístico do período 

imperial. Verificam que o movimento de Jesus teve suas raízes no Judaísmo Palestino 

helenizado, profundamente marcado pelas Escrituras Hebraicas (Antigo Testamento para os 

cristãos). Ressaltam que o Novo Testamento não foi traduzido para o Grego, mas sim, 

composto em Grego, o que faz grande diferença. Foi nas cidades gregas e romanas da grande 

área do Mediterrâneo que o movimento cristão cresceu explosivamente e rapidamente se 

espalhou para logo se firmar, exibindo seu sucesso pela quantidade de adeptos. Segundo 

Klauck, 

 
Foi um processo duplo, de um lado a inculturação do evangelho e do outro a evangelização das 
culturas. Assim, a fase primitiva da história teológica dos primeiros cristãos surge da tensão 

                                                
4 Pioneiro, neste sentido, foi o trabalho de Walter Bauer, Orthodoxy and Heresy in Earliest Christianity (1996; 
primeira edição alemã saída em 1934) . 



 20 

entre o patrimônio oferecido pelo Antigo Testamento e pelo judaísmo de um lado, e pela 
atmosfera do pensamento pagão/helenista do mundo greco-romano do outro, ou seja, havia no 
mínino um outro universo além do judaico para as pressuposições de influência, de 
dependência e de recepção das mensagens cristãs (2000, p. 5).  

 

Esta visão de um sincretismo5 religioso e filosófico no seio dos inícios do movimento 

cristão causava violentas reações nos círculos mais conservadores (inclusive entre estudiosos 

contemporâneos), pois se entendia que o cristianismo para se firmar deveria provar a todo 

custo sua originalidade e sua superioridade em todos os aspectos.  

Toda a dependência em religiões não-cristãs deveriam ser negadas, assim como toda a 

comparação e similaridades deveriam ser rejeitadas, não deveria haver influências externas, 

pois pensava-se que o cristianismo deveria ser único (KLAUCK, 2000, p. 6). 

 

1.1.2 A Diversidade como Heresia 

 

Muito antes do cristianismo ser tolerado como uma entre as inúmeras religiões do 

Império, as controvérsias sobre a autoridade das igrejas primitivas e as questões fundamentais 

do significado de “ser um cristão” assolavam as comunidades entre os anos 130 e 190 E.C., 

evidenciando, de um lado, a vitalidade, mas também uma crise de identidade da nova religião.  

Por volta da metade do século II E.C., muitas revelações sobre Jesus e suas mensagens 

circulavam em literaturas produzidas por cristãos nas diversas comunidades, ao mesmo tempo 

em que a igreja de Roma se encaminhava para tomar a liderança do movimento, estabelecendo 

uma instituição liderada por uma hierarquia subdividida em três níveis, os bispos, os padres e 

os diáconos. Estes tanto defendiam a existência de uma única igreja, como se julgavam os 

únicos detentores da fé cristã (PAGELS, 1989, p.23).  

Todas as demais igrejas espalhadas pelo Império deveriam se conformar à de Roma, 

assim também como a fé cristã deveria ser única, universal. Se por um lado havia a realidade 

da diversidade, por outro, havia o esforço de se constituir uma unicidade. 

                                                
5 Sem que possamos aqui descer a detalhes, salientemos que o sincretismo não deve ser visto como um aspecto 
negativo, muito menos depreciador da tradição cristã, muito pelo contrário, ele deve ser visto como um processo, 
um fenômeno próprio do período (e de tantos outros!). 



 21 

Até recentemente, possuía-se conhecimento de muitas outras obras literárias que foram 

refutadas do cânon neo-testamentário, bem como sobre as pessoas que as produziram e os 

grupos que as utilizavam, através dos relatos dos seus oponentes, que posteriormente 

entrariam a fazer parte do que se chamou os “Pais da Igreja”6. Rejeitando outros pontos de 

vista, eles lutaram a seu modo pela unificação do cristianismo, até então disperso, controverso 

e plural demais. Ainda assim, afirma a historiadora Elaine Pagels, o cristianismo 

contemporâneo, em suas manifestações, complexas e diversas, apresenta uma maior 

unanimidade quando comparado com o que se vivia e acreditava nas igrejas cristãs dos 

primeiros séculos (1989, p. 22). 

Diante de tal diversidade, alguns cristãos na antiguidade, que procuravam estabelecer 

uma delimitação para criar uma identidade para a nova religião, compuseram inúmeras obras 

neste sentido. O primeiro grande apologista que se tem notícia foi Justino. Ele morreu em 

Roma como mártir por volta do ano 165 da nossa era7. Mais para o fim do século II, por volta 

do ano 180 E.C., Ireneu, bispo de Lião, compõe sua obra de 5 volumes Denúncia e Refutação 

da Falsa Gnose, mais conhecida pelo seu título abreviado Contra as Heresias.  

O manuscrito original em grego não sobreviveu, a não ser de forma fragmentada; 

somente uma tradução posterior em latim esta completa. O desenvolvimento da obra foi 

gradual. No primeiro volume, Irineu procura apresentar as doutrinas que eram utilizadas pelos 

outros grupos que ele teve acesso, como os seguidores de Valentino por exemplo. Nos quatros 

volumes seguintes ele trata de refutar então essas doutrinas contrapondo a elas suas 

interpretações com o objetivo de defender seu “depósito da fé” (Rudolph, 1987, p. 10-11). 

Outros apologistas que vieram logo após Irineu e de alguma forma expandiram seu 

trabalho; entre eles se destacam: Clemente de Alexandria (c160-215), Tertuliano de Cartago 

(c160-225), Hipólito de Roma (c170-235), Orígenes de Alexandria (c185-251) e Epifânio de 

Salamina (c315-403)8: eles escreveram obras apologéticas contra o Judaísmo, autoridades 

                                                
6 O título Padre ou Pai da Igreja se refere a escritor leigo, sacerdote ou bispo, da antiguidade cristã, considerado 
pela tradição posterior como testemunho particularmente autorizado da fé (Ireneu, Patrística, Contra as Heresias, 
1995, p.7). Os Padres, de acordo com o teor das obras que produziram, são também designados pelos estudiosos 
como apologistas, polemistas e heresiólogos, entre outros qualificativos. 
7 Veja suas obras em Justino de Roma. I e II Apologias – Diálogo com Trifão (1997). 
8 Para um maior aprofundamento sobre estes e outros polemistas. Cf. Kurt Rudolph, Gnosis, 1987, p. 9-20. 



 22 

romanas e intelectuais gregos e principalmente, tratados polêmicos contra os cristãos 

“heréticos”. 

Neste período muitas revelações sobre Jesus circulavam em literaturas associadas a 

líderes cristãos bem conhecidos e seus seguidores. Muitas destas literaturas alegavam um 

entendimento da realidade última e de autoridade superior aos escritos defendidos pelos 

apologistas. O fato de produzir novas literaturas não era em si um problema, já que o próprio 

movimento cristão prescindia de tais produções para existir. A questão era outra. Estas 

literaturas surgiam como revelações secretas do Jesus vivente e que, em sua maioria, teriam 

sido transmitidas aos apóstolos após o advento da ressurreição. Nas citações dos apologistas 

aparecem nomes de lideranças, como Simão Mago, Helena, Menander, Marcus, Valentino, 

Basílides, Marcelina, Carpócrates e Cerinto, entre outros, que foram estigmatizados 

posteriormente como “heréticos”.  

Mas o que vem a ser heresia? Segundo Pearson, a palavra grega hairesis (heresia), 

significa simplesmente “escola de pensamento”; ele inclusive propôs que talvez Ireneu 

pudesse ter empregado este termo de forma neutra e não necessariamente de modo pejorativo 

como o termo passou a ser entendido (2007, p. 9).  

Inicialmente o termo grego era empregado por escritores, tanto filósofos como 

médicos, para designar uma doutrina ou uma tendência coerente, relacionada de alguma forma 

a um fundador e seus sucessores (KING, 2003, p. 23). Entretanto, observando as obras dos 

polemistas e a finalidade do uso da palavra “heresia” em atmosfera cristã, fica difícil imaginar 

tal neutralidade.  

A intenção dos polemistas não era simplesmente descrever de forma imparcial outras 

tendências ou mesmo doutrinas que coexistiam inicialmente no movimento cristão; a rigor isso 

era impossível. Em seus tratados polêmicos, eles combatiam outros indivíduos ou grupos, 

apontando “erros”, “invencionices”, “malícias” e “males” que eles enxergavam em seus 

oponentes. Karen King, ao tratar da construção artificial das categorias, salienta:  

 
O mesmo pode ser certamente dito para uma variedade de outras categorias pré-determinadas 
como a ortodoxia e heresia. Para todos estes tipos de termos, a questão importante não é se eles 
[os termos] são construções artificiais, mas, ao invés disso, como eles foram construídos e para 
que fins (2003, p.3). 



 23 

 

No caso do movimento cristão dos séculos II-III, a categoria “heresia”, já distanciada 

da neutralidade inicial do termo grego, passa a assumir conotação pejorativa, servindo a 

estabelecer a diferenciação e era utilizada pelos polemistas para evidenciar e separar, segundo 

eles, os “falsos” (heréticos), dos “verdadeiros” (ortodoxos), cristãos. Ao analisar como o 

gnosticismo passava a ser visto como heresia, é ainda King que afirma: 

 
A construção da heresia foi somente uma parte de um empreendimento retórico maior de 
estabelecer as limitações do cristianismo normativo, o qual deveria também se distinguir das 
outras formas de crenças e práticas, notavelmente do Judaísmo e do paganismo (2003, p. 20). 
 

Ireneu não via com bons olhos estas formas diversas de idéias e interpretações; seu 

intento era construir uma igreja baseada na fé, uma contraposição a este conhecimento, à 

gnose que ele compreendia ser falsa. Ele inicia o prefácio de sua obra Contra as Heresias 

(citada com a abreviação do título latino Adv. Haer.) da seguinte forma: 

 

Alguns, ao rejeitar a verdade, apresentam discursos mentirosos e genealogias sem fim, as quais 
favorecem mais as discussões do que a construção do edifício de Deus que se realiza na fé – no 
dizer do Apóstolo – e, por astuta aparência de verdade, seduzem as mentes dos inexpertos e 
escravizam-nos, falsificando as palavras do Senhor, tornando-se maus intérpretes do que foi 
corretamente expresso. Sob pretexto de gnose afastam muitos daquele que criou e pôs em 
ordem este universo, como se pudessem apresentar alguma coisa mais elevada e maior que o 
Deus que fez o céu e a terra e tudo o que eles encerram (Prefácio 1; grifo nosso). 

 

Por enfatizar diferenças tanto teológicas como práticas, estes grupos foram 

considerados por Ireneu como “heréticos” e por isso deveriam ser excluídos (KING, 2003, p. 

26). Importante ter em mente que a “ortodoxia” de um grupo, era considerada a “heresia” do 

outro, e vice-versa (TAUSSIG, 2010, p. 22). Um bom exemplo vem do próprio Ireneu, neste 

caso, os considerados ortodoxos são os próprios heréticos, ele diz: 

 
Mas há alguns, julgados como ortodoxos, que passam por cima da ordem com que os justos 
hão de progredir e ignoram os passos graduais para a incorruptibilidade. Estes têm em si 
pensamentos heréticos – com efeito, os hereges, ao desprezar a obra modelada por Deus, ao 
não aceitar a salvação da sua carne, menosprezando a promessa de Deus e ultrapassando 
completamente, com a sua mente, a Deus, afirmam que logo depois da sua morte subirão acima 



 24 

dos céus, acima até do próprio Criador, para irem junto à Mãe ou ao Pai que eles inventaram 
(Adv. Haer. V, 31,1). 

 
Segundo King, “chamar alguém de herético era um esforço de colocar para fora, 

aqueles que asseveravam estar dentro”. Era justamente esta proximidade e não o 

distanciamento que gerava a necessidade do uso desta “linguagem de diferenciação”. Parece 

que o maior mal do “herético”, era justamente considerar-se um cristão (KING, 2003, p. 24). 

Todos os sistemas de crenças existentes no cristianismo primitivo e que não se 

encaixavam no sistema “ortodoxo”, ou seja, fora desta “verdade” proposta pelos Pais da 

Igreja, foram taxados na época de “heresias”, Karen King aponta:  

 
“Ortodoxia” e “heresia” são termos de avaliação com o propósito de articular o significado de 
si mesmo enquanto simultaneamente silenciavam e excluíam outros dentro do grupo. As 
relações de poder inferidas no discurso da ortodoxia e heresia estavam firmemente encaixadas 
nos conflitos sobre quem conseguiria dizer o que era a verdade (2003, p. 24). 
 

É importante, no entanto, ressaltar que os escritos dos polemistas não devem ser lidos 

fora do seu tempo e contexto histórico, como bem nos lembra o estudioso Kurt Rudolph: 

 
É entretanto função do historiador compreender o fenômeno que ele esta investigando 
primeiramente a partir dos seus próprios termos, ou seja, com bases no seu próprio período; ele 
deve então fazer justiça aos Padres da Igreja [...] de fato eles agiram com toda a confidência 
pela justiça de suas causas, e lutaram pela unidade da Igreja ameaçada por diferentes lados 
(incluindo as relações com o Estado); qualquer intenção científica em sentido moderno era 
estranha a eles. Do ponto de vista moderno o procedimento dos heresiólogos é de fato 
lamentável, e deve ser acessado muito criticamente; por outro lado, uma visão contemporânea 
deles leva a uma compreensão do seus procedimentos, e ao mesmo tempo mostra como estes 
trabalhos devem ser lidos: não como uma apresentação histórica e crítica, mas como tratados 
teológicos (1987, p.10). 

 

Voltando ao título integral da obra de Ireneu, Denúncia e Refutação da Falsa Gnose, 

nota-se por ele que o autor parece não combater simplesmente a gnose, mas sim um tipo 

específico – a gnose falsa dos seus oponentes. Diante disso, nos questionamos: Será que a 

gnose em si não era um problema?  

Hal Taussig oferece um levantamento estatístico dos textos definidos no cânon e 

afirma que de certa forma o cristianismo poderia ser designado como uma religião “gnóstica”. 



 25 

Segundo o autor, a palavra Grega gnosis é encontrada vinte e oito vezes no Novo Testamento, 

a palavra epignosis (cheio de conhecimento), é encontrada mais 20 vezes, e o verbo de onde a 

palavra gnose deriva ginosko (conhecer), ocorre ao todo 208 vezes. Ele cita também como 

exemplo a passagem de Mateus 13:11-13: Jesus é questionado pelos seus discípulos sobre o 

porque dele falar em parábolas, e ele responde:  

 

Para vós outros tem sido dado conhecer os segredos do reino dos céus, mas para eles não foi 
dado. Pois para aqueles que tem, mais será dado, e eles terão em abundância; mas para aqueles 
que nada tem, até o que possuem lhes será retirado. É por esta razão que eu falo por parábolas. 
Porque vendo eles não percebem, escutam e não ouvem, nem entendem. 

 

Assim, segundo o autor, além dos termos atestados nas Escrituras, encontram-se 

também nas palavras de Jesus um tipo de conhecimento secreto, marca esta essencial daqueles 

que se utilizavam da gnose, e que esta claramente expresso neste, e em muitos outros trechos 

do Novo Testamento (2010, p. 25-26). Assim, a gnose parece não ter sido algo negativo entre 

os primeiros cristãos. 

 Mas o que significa gnose? A palavra grega gnosis significa “conhecimento”. Foi 

Platão9 quem cunhou o adjetivo gnostikos para designar um tipo de ciência, aparecendo pela 

primeira vez no seu diálogo Socrático intitulado O Político (258e), e desde então o termo 

passou a circular nos meios filosóficos da época. (PEARSON, 2007, p. 10).  

No caso do movimento cristão, o termo gnose foi utilizado para designar certos 

indivíduos ou grupos dentro dos movimentos cristãos, que proclamavam possuir a gnose, ou 

seja, ironicamente, o que Ireneu combatia como falso, era considerado por estes grupos como 

o verdadeiro conhecimento – um conhecimento superior, um insight, um pré-requisito para a 

salvação.  

                                                
9 Em seu diálogo participam Sócrates, um outro Sócrates designado por ‘o jovem’, o matemático Teodoro e o 
personagem principal não nomeado e designado apenas como “o Estrangeiro”, da cidade de Eléia. A finalidade 
da obra, segundo alguns autores, é alcançar a definição do “ser político” em contraposição a “ação sofista”. 
Platão enumera os regimes políticos como: tirania, oligarquia, monarquia, democracia como de  
menor importância quando comparados com o “saber” dominar a ciência política. Platão, ou melhor, O 
Estrangeiro divide a ciência em duas partes Praktikos e Gnostikos, ou seja, prática e teórica. Esta segunda, de 
dimensão intelectual, refere-se a um conhecimento superior, gnóstico, em oposição à primeira, a prática. Segundo 
o personagem do diálogo, a política deveria de ser conduzida por este conhecimento especializado, e não apenas 
com a “aparência” de possuí-lo, pois segundo o personagem, aqueles que governavam a política eram na verdade 
“sofistas” ou “imitadores” (CORNFORD, 1957). 



 26 

Karen King salienta que para Ireneu os heréticos presunçosamente proclamavam que 

somente os que faziam parte dessa elite espiritual poderiam ser salvos, por sua própria 

natureza de origem celeste, e que esta salvação não era resultado da fé no Cristo, mas através 

deste conhecimento, gnose, revelado somente para eles. A autora comenta que para Ireneu “tal 

posição era arrogante, assim como também errônea” (2003, p. 26-27).  

Foram os polemistas, a parcela intitulada posteriormente de ortodoxa, os primeiros a 

investigar sobre os “gnósticos”, um dos grupos cristãos atacados como heréticos. A finalidade 

destas investigações era provar que estes grupos não eram essencialmente cristãos, pois 

pregavam uma falsa gnose, cujas origens provinham de uma mistura de “filosofia Grega, 

astrologia, religiões de mistério, magia e até mesmo fontes indianas” (PAGELS, 1989, p. 29).  

Os discursos acadêmicos mais recentes apontam para os problemas do emprego do 

termo “gnosticismo”.10 Inúmeros estudos foram e vêm sendo feitos na tentativa de uma 

definição, entretanto um consenso que satisfaça e discipline as pesquisas parece ainda distante. 

O termo “gnosticismo”, segundo Pearson, foi empregado pela primeira vez e de forma 

pejorativa no século XVII, pelo inglês Henry More, que o utilizou em um trabalho expositivo 

sobre as sete cartas do livro do Apocalipse, como forma de expor uma heresia (Apocalipse 

2:18-29). Henry More, adicionando o sufixo grego ‘ismo’ ao adjetivo ‘gnóstico’, cunhou o 

termo “gnosticismo”, da mesma forma como na antiguidade este sufixo grego foi utilizado, 

por exemplo, por judeus e cristãos ao se referirem às suas próprias religiões (PEARSON, 

2003, p. 8-9). Mas, diferentemente de “cristianismo” e “judaísmo” por exemplo, o termo 

“gnosticismo” é uma invenção moderna, “não havendo um equivalente linguístico no 

vocabulário da antiguidade” (FILORAMO, 1993, p. 143).  

Os relatos oferecidos pelos polemistas dos primeiros séculos constituíam as únicas 

fontes disponíveis para os estudos das heresias, principalmente a gnóstica, no cristianismo 

primitivo. Originalmente, em ambiente cristão, poucos eram os grupos que se utilizavam da 

gnose. Entretanto, os estudiosos modernos a partir dos testemunhos dos polemistas que 

ofereciam uma visão distorcida dos seus oponentes, passaram a utilizar o termo “gnóstico” 

para designar a maioria das “heresias” atacadas na antiguidade.  

                                                
10 As obras What is Gnosticism?, de King (2003) e Rethinking “Gnosticism”, de Michael Williams (1996), 
apresentam argumentos importantes sobre a utilização do termo e da categoria “gnosticismo”. 



 27 

Apesar dos polemistas não agruparem nem rotularem como “gnósticas” as heresias que 

eles combatiam, os estudiosos modernos o fizeram, tanto por perceberem certas similaridades 

como também por ignorarem tantas diferenças nestes sistemas de crenças. Os estudiosos 

passaram a classificar estas “heresias” como sendo todas “gnósticas”, emergindo deste 

agrupamento, a noção de uma “religião gnóstica” ou “gnosticismo” (WILLIAMS, 1996, p. 

44). 

Karen King observa a dificuldade atual tanto da definição como do emprego do termo 

‘gnosticismo’ e argumenta: “O problema, eu proponho, é que um termo retórico vem sendo 

confundido com uma entidade histórica” (2003, p.1). Ou seja, a construção retórica do termo 

“gnosticismo”, mais os relatos sobre as heresias cristãs primitivas, acabaram resultando na 

criação de uma entidade histórica na antiguidade, mas que em verdade nunca teria existido. 

Daí em diante, o termo “gnosticismo”, passou a ser compreendido como um sistema religioso, 

ora anterior, ora posterior, mas sempre à parte do cristianismo. Esta noção da existência de 

uma “religião gnóstica” na antiguidade é tão surpreendentemente real, que hoje encontramos 

igrejas gnósticas nos Estados Unidos e no Brasil, por exemplo. Inúmeras obras artísticas e 

literárias modernas foram compostas baseadas nesta compreensão. 

Importante é ressaltar aqui que muitas destas escolas de pensamentos, estas “heresias”, 

que davam vida ao movimento cristão nos seus inícios, acabaram posteriormente caindo na 

categoria do “gnosticismo”, uma categoria artificial que virou sinônimo de “heresia”, ou seja, 

pejorativa também. Nas palavras de Meyer:  

 

Nós podemos aprender muito a partir das cuidadosas descrições de Michael Williams e Karen 
King, e suas contribuições acadêmicas devem nos deixar mais perceptíveis sobre as polêmicas 
tendenciosas e os pontos de vista subjetivos que permeiam as discussões sobre o “gnosticismo” 
desde a antiguidade até a modernidade. Agora nós nos questionamos se, após Williams e King, 
há algum resto de vida no termo “gnosticismo” e nos termos correlatos (2005, p. 40). 
 

Entretanto, eliminar a categoria “gnosticismo” das pesquisas parece ainda pouco 

provável, mesmo entre os estudiosos que concordam com os argumentos e evidências 

propostas por King e Williams. King chama a atenção para o fato de que a construção da 

categoria “gnosticismo” foi e ainda é útil para se definir e manter os limites do cristianismo 

normativo. Parece que os mesmos problemas enfrentados na antiguidade pelos polemistas em 



 28 

expulsar idéias diversas e contrárias às suas, como condição vital para se definir a Igreja 

primitiva, são os mesmos encontrados pelos estudiosos modernos que procuram manter a 

delimitação normativa do cristianismo primitivo, principalmente em referência ao judaísmo. 

(KING, 2003, p. 7, 18). Estas fronteiras servem para situar de um lado o cristianismo puro, 

único, monolítico e ortodoxo, daquele cristianismo “gnóstico”, concebido como uma 

contaminação externa, uma forma parasita, híbrida, herética e tardia (por que baseada somente 

nas refutações tendenciosas dos polemistas). Algumas destas visões podem ser verificadas nos 

estudos que surgiram por volta do final do século dezenove de autores importantes como o 

historiador alemão Adolf von Harnack, o estudioso inglês Arthur Darby Nock e o filólogo 

Richard Reitzenstein (PAGELS, 1989, p. 30). 

Tanto na antiguidade como também na atualidade, a diversidade parece trazer mais 

perguntas do que oferecer respostas. Ireneu estava certo de que deveria definir a mensagem 

cristã. Ele imaginou ter resolvido o problema da diversidade ao rejeitar a maioria dos escritos 

cristãos. Talvez ele enxergasse no expurgo, mesmo que radical, uma forma de coesão, de 

unicidade, um fim para um problema. A pureza da Igreja se daria através da exclusão.  

Não podemos esquecer que o cristianismo que conhecemos hoje, simplesmente não 

existia na antiguidade. Naquele período o movimento cristão existente era ilegal, tanto seus 

ideais, como os seus seguidores, estavam sendo perseguidos e massacrados pelas autoridades 

romanas. Os primeiros cristãos estavam divididos sobre inúmeras questões. Enquanto alguns 

desejavam a edificação da Igreja e para isso entendiam se fazer necessário a elaboração e a 

padronização doutrinária, juntamente com estabelecimento de um cânon fixo das Escrituras, 

além da autoridade máxima da Igreja ser delegada aos bispos. Outros, possuidores de idéias 

inovadoras, se opunham à instituição da Igreja, à autoridade das Escrituras e dos apóstolos, 

questionando a constituição desta autoridade e legitimidade (PAGELS, 1989, p. 150). No 

entanto, foi justamente a criação deste tripé – credo, cânon e sucessão apostólica, proposto 

inicialmente pelo bispo de Lião, que não somente moldou o cristianismo ortodoxo, como 

também sustentou a estratégia para auto-definição do cristianismo a partir do século III. Dessa 

forma, surgiu a estrutura essencial da Igreja, ao mesmo tempo que se definia, com muito 

custo, a identidade do cristianismo emergente. E assim foi como se deu a história, 

concordando ou não com os meios empregados, uma parte ganhou, muitas outras perderam e 



 29 

por isso foram excluídas. A parte vitoriosa, como bem afirmou Pagels, “escreveu a história. 

Ao seu modo” (1989, p. 142). 

Criar um cânon eliminando este tipo de literatura “herética” foi mais que uma tentativa 

de limitação, foi uma estratégia necessária e bem sucedida de afastar outras revelações e 

posteriores interpretações assegurando assim a impressão de uma tradição sólida de acordo 

com uma ideologia embutida nos escritos que vieram a compor o Novo Testamento. A luta da 

patrística não foi principalmente um confronto aberto com o paganismo, mas antes o resultado 

de dissensões internas, uma tentativa de pôr em ordem a diversidade da própria casa. 

Aqueles considerados “gnósticos” não devem ser compreendidos como membros de 

um único movimento ou seita `a parte do cristianismo primitivo, mas ao invés disso, como 

crentes, a maioria deles cristãos, que introduziram no movimento dos primeiros séculos 

diversas inovações religiosas relacionadas com outras doutrinas (Cf. WILLIAMS, 1996).  

Deve ser enfatizado uma vez mais que nunca houve algo como uma “religião gnóstica” 

per se na antiguidade, esta idéia é uma invenção moderna (TAUSSIG, 2010, p. 26). 

Entretanto, sabe-se que outras revelações cristãs circulavam em diversas literaturas da 

antiguidade e quando combinadas apresentam certas peculiaridades formando uma versão de 

um cristianismo encoberto. Estes traços comuns surgem fundamentalmente de um dualismo 

que privilegiava o espírito antes da matéria. Segundo alguns escritos, o mais importante por 

ser justamente passível de salvação nos seres humanos é a centelha divina, que de alguma 

forma se desprendeu, desceu e ficou presa nos corpos. Este mundo material que conhecemos, 

segundo tais revelações, surgiu a partir da ignorância ou mesmo da malícia de um deus 

inferior – o demiurgo11, o deus bíblico. Estas literaturas tinham o caráter de enfraquecer a 

autoridade de outros escritos largamente utilizados nas igrejas, pois estas revelações 

subvertiam as escrituras atestadas em outros escritos. 

Muitos cristãos asseveravam possuir um conhecimento salvador. Este estado do ser 

cônscio era obtido através da gnose. Este conhecimento, estava disponível para todo aquele 

que estivesse disposto a penetrar na realidade última da compreensão de si mesmo. Para estes 

                                                
11 Demiurgo, Yaldabaoth ou Saclas: nome da entidade produzida por Sophia, é considerado o criador da matéria, 
dos mundos. É o chefe dos arcontes, ignorante, cego e imperfeito segundo alguns mitos “gnósticos” (HOELLER, 
2002, p.238). 
 



 30 

cristãos Jesus era um emissário da luz, um mestre e revelador que salvava justamente por 

compartilhar este auto-conhecimento.  

Muitos dos textos que circulavam nos primeiros séculos e que foram banidos da Igreja 

mas de alguma forma escaparam da destruição dos primeiros séculos, podem hoje ser 

acessados graças a descobertas arqueológicas ocorridas entre os séculos XIX e XX E.C.  

Estas literaturas recém descobertas não parecem fazer distinção entre os escritos que 

discorrem sobre Jesus e os que simplesmente não o mencionavam. Isto talvez seja uma 

evidencia de que o cristianismo no seu início fazia parte de um esquema maior e universal de 

revelação e de salvação. Num sentido amplo, o pensamento contido nestas literaturas que 

foram banidas das escrituras constituía talvez um argumento para a vivência espiritual, acima 

de uma adesão religiosa formal. O Jesus contido nestas literaturas não era importante por 

haver revelado Deus em seu próprio corpo, ou por ter morrido pelos pecados dos homens, ou 

ainda por asseverar total obediência à Deus. Mas sim por seus ensinamentos, seus ditos, conter 

verdades que asseguravam ao aprendiz o necessário para alcançar a própria iluminação, já que 

a salvação existia dentro dele mesmo. A verdade última se assentava na premissa do aprendiz 

poder um dia se equiparar ao próprio mestre.  

 

1.2 A Descoberta dos Manuscritos Coptas de Nag Hammadi 

 

 A “heresia gnóstica,” juntamente com os escritos dos Pais da Igreja do século II E.C., 

vêm recebendo uma enorme atenção nos últimos 50 anos. Dois anos antes da descoberta dos 

rolos de Qumran, conhecidos como os “Manuscritos do Mar Morto”, uma outra descoberta 

arqueológica não recebeu de início a mesma atenção por parte da imprensa: “quase tudo 

ocorreu por detrás das cortinas da discrição” (DORESSE, 1986, p. 2). Problemas políticos e 

questões pessoais causaram numerosos atrasos na publicação destes textos. Foi graças ao 

trabalho pioneiro do estudioso francês Jean Doresse e posteriormente dos esforços do 

Professor James Robinson, que esses manuscritos foram mais tarde traduzidos e publicados 

em um único volume.12 Reproduções fotográficas das páginas dos papiros e das capas de 

                                                
12 James Robinson, ed., The Nag Hammadi Library in English, E.J. Brill and Harper and Row, First Edition, 
1977. 



 31 

couro também ficaram disponíveis.13 Estamos falando do que já nomeamos “Biblioteca de 

Nag Hammadi” (a partir de agora, BNH).14 Vale a pena circunstanciar os passos principais 

desta descoberta. 

Em 1975 surgiu uma edição completa composta de onze volumes intitulada The Coptic 

Gnostic Library. Desde então, a literatura sobre os CNH continua crescendo. É notável a 

importância desta biblioteca para os estudos acadêmicos, que inclui desde o interesse pela 

língua copta (os textos foram encontrados todos escritos nesta língua), como também pelos 

escritos cristãos que ocupam a maior parte da coletânea. Esta descoberta permite que os 

estudiosos acessem as origens cristãs através de fontes novas, ao invés de se manterem 

confinados aos relatos de segunda mão oferecidos pelos heresiólogos. Para os estudos bíblicos 

em geral, a coletânea é importantíssima, principalmente nas relações entre os textos de NH e 

os do Novo Testamento. 

Inicialmente a coletânea foi designada como Biblioteca de Chenoboskion, região 

conhecida pelas tradições primitivas do monasticismo cristão e que desde o encontro dos 

papiros se tornou mais conhecida. Entretanto, esta denominação não vingou. Posteriormente, 

os estudiosos optaram pelo nome da cidade Nag Hammadi: apesar de a região não oferecer 

maiores interesses arqueológicos, era o local onde os estudiosos ficavam hospedados durante 

os períodos de suas pesquisas. A capital da região, Hû, a Dióspoli Parva dos Gregos, foi por 

alguns períodos tanto na antiguidade como na Idade Medieval, a capital do Alto Egito, mas 

perdeu sua importância após uma praga que acometeu a região no ano 806 E.C., levando mais 

de quinze mil dos seus habitantes (DORESSE, 1986, p. 101). 

O primeiro relato sobre a descoberta foi oferecido pelo estudioso francês Jean Doresse, 

que explorou a região próxima a NH cinco anos após a descoberta dos manuscritos. Segundo 

ele, após entrevistar pessoas da região, o local indicado do possível descobrimento seria a 

região sul de um antigo cemitério, nos vilarejos de Hamra Dum e al-Dabba, os mais próximos 

da região de Jabal al-Tarif. Doresse relata sobre o que constatou ao chegar ao local ao qual foi 

conduzido: 

 

                                                
13 James Robinson, ed., The Facsimile Edition of The Nag Hammadi Codices, E.J. Brill of Leiden, 1972 - 77.  
14 Outras abreviaturas: CNH, para Códices de Nag Hammadi; NH, para Nag Hammadi. 



 32 

O vaso foi todo quebrado, não restando mais nada dele; os manuscritos foram levados para o 
Cairo e ninguém sabe o que foi feito deles. Sobre a exata localidade do achado, as opiniões 
diferem em apenas doze jardas (4 metros); mas todos têm certeza de que foi por aqui 
(DORESSE, 1960, p.133). 
 

Apesar dos mistérios que ainda envolvem o aparecimento dos manuscritos da BNH, 

apresentaremos a versão desta descoberta que parece ser unânime entre os pesquisadores, 

portanto a melhor evidência. Este relato é o resultado das entrevistas cuidadosamente 

documentadas e organizadas por James M. Robinson. 

Este notável estudioso passou alguns anos no Egito, em cidades e vilarejos, recolhendo 

informações sobre a descoberta dos papiros, entrevistando moradores e comerciantes das 

regiões circunvizinhas ao local da descoberta, até que, ao identificar os intermediários das 

transações de compra e venda dos papiros, pôde chegar aos personagens principais deste 

drama que se mantinha na obscuridade por envolver questões políticas, interesses pessoais, 

poder e dinheiro. Somente trinta anos após o descobrimento é que a história dos irmãos do clã 

de al-Samman, residentes de al-Qasr, foi enfim revelada. Em Dezembro de 1945, na região 

montanhosa de Jabal al-Tarif (Gebel et-Tarif), próxima às entradas das tumbas dos príncipes 

da sexta dinastia, a cerca de 600 quilômetros do Luxor (antiga Tebas), ao sul do Cairo, nas 

proximidades do vilarejo de Hamra Dom (DORESSE, 1986, p. 101), região norte do Alto 

Egito, os irmãos Muhammad e Khalifah ‘Ali cavavam na base do penhasco de Jabal al Tarif, à 

procura de um tipo de solo rico em nitrato que se concentra muito nesta região e que é 

utilizado como fertilizante, o sabakh. Os irmãos desenterraram um grande zir, um pote de 

barro de mais ou menos um metro de altura15, entretanto é o irmão mais velho, Muhammad 

que, tomando controle da situação, despedaça o pote e descobre os papiros. Robinson descreve 

a história desta descoberta contada pelos irmãos com detalhes e informações precisas, 

resultando em uma narrativa semelhante às encontradas em livros e filmes do gênero “caça ao 

tesouro”, como no trecho que se segue (ROBINSON, 1996, p. 23): 

 

                                                
15 Na Bíblia há referências de que para se conservar um livro, o mesmo deveria ser colocado em um pote e 
enterrado, enquanto para se eliminar um livro ele deveria ser queimado (Cf. Jr 32:14-15, 36:23). Assim, o que 
parece é que a intenção de quem enterrou os manuscritos de NH era preservar a coletânea e não destruí-la 
(ROBINSON, 1996, p. 21). 



 33 

Muhammad ‘Ali conta que de início estava apreensivo em quebrar o pote, cuja tampa havia 
sido lacrada com betume16, pois temia que um jinn (espírito malévolo/benévolo), pudesse estar 
preso no seu interior; mas, refletindo que pudesse conter ouro, ele recupera sua coragem e o 
despedaça com a sua enxada. Partículas douradas espalham-se e desapareceram no ar – nem 
espíritos, nem ouro mas talvez fragmentos de papiros!  

 

O que os irmãos ‘Ali encontraram eram documentos da antiguidade escritos em 

caracteres que eles desconheciam. Muhammad ‘Ali, de posse dos papiros (na forma de 

códices17), os leva para sua casa, no vilarejo de al-Qasr, o site da antiga cidade de 

Chenoboskion, região que no período romano era ocupada pela sua guarda militar. 

Posteriormente, quando era uma região quase deserta de pouquíssimos habitantes, este foi o 

local escolhido por Pacômio por volta do ano 320 E.C., que após ser liberto de uma prisão 

romana na cidade de Antinópolis, converteu-se ao cristianismo e fundou um de seus 

monastérios – a ordem monástica dos pacominianos (DORESSE, 1986, p. 102). 

Segundo Robinson, Muhammad contou que a sua mãe, pensando que os códices não 

possuíssem valor, utilizou alguns dos papiros para acender o forno. Provavelmente ele falava 

do códice XII, do qual apenas poucos páginas fragmentadas sobreviveram18. Alguns livros 

foram dados por Muhammad, outros vendidos por quantias irrisórias até que alguém 

reconhecesse o seu valor. Uma vez certificada a importância dos manuscritos, os códices 

passaram a ser comercializados no mercado negro por negociantes de antiguidades. Durante 

estas transações, quando alguns dos códices chegaram ao Cairo, o Museu Copta os adquiriu, 

                                                
16 Betume –Tipo de asfalto da Ásia Menor usado na antiguidade como cimento e argamassa. 
17 O códice de papiro foi a versão da encadernação da antiguidade que deu origem ao sistema de confecção dos 
livros modernos. Antes do surgimento do códice, nos primeiros séculos da era comum, o sistema adotado era 
ainda o do rolo, de difícil manuseio, já os códices além de mais práticos para o uso, conservação e 
armazenamento, eram mais econômicos, pois permitiam a escrita em ambos os lados. Os cristãos aderiram logo a 
este formato, enquanto os judeus ainda davam preferência à utilização do rolo (ROBINSON, 1996, p. 10). Os 
códices encontrados são em número de treze, identificados neste trabalho pela numeração em algarismos 
romanos. 
18 Kurt Rudolph apresenta um estudo detalhado desta história e dos “véus” que encobrem desde a descoberta e a 
divisão dos manuscritos até o seu aparecimento público, ele questiona sobre a ingenuidade dos camponeses em 
desconhecer a importância dos documentos ao confessarem que volumes foram queimados para uso doméstico. 
Estudos científicos mostram a possibilidade de terem sido destruídos por processos de reações químicas de 
combustão natural, ou seja, eles poderiam muito bem saber do valor que tinham em mãos, e ao afirmarem que a 
própria mãe os utilizou para acender o forno, parecem tentar mostrar uma ignorância que talvez não a tivessem. 
De qualquer forma, Rudolph afirma: “Somente através de um memorável trabalho de investigação feito por 
James M. Robinson, se tornou possível, em setembro de 1975, levantar o véu sigiloso pela primeira vez” (1987, 
p. 41). 
 



 34 

enquanto outros códices foram confiscados pelo Departamento de Antiguidades do Egito. O 

primeiro registro de entrada no Museu Copta do Cairo ocorreu no dia 4 de Outubro de 1946. 

Em 1949, grande parte do códice I foi levado do Egito por negociantes belgas que 

tentaram sem sucesso vendê-los em Nova Iorque. Entretanto, em maio de 1952, o mesmo foi 

comprado pelo Instituto Jung em Zurique e nomeado Codex Jung, enquanto o restante do 

códice I foi adquirido pelo Museu Copta do Cairo. Em troca dos direitos de publicar o códice I 

na íntegra, com seus cinco tratados, as autoridades de Zurique concordaram em retornar o 

códice de Jung para o Museu Copta Egito. 

O primeiro a ter contato com os códices foi o já mencionado Jean Doresse, que estava 

no Egito desde 1947 realizando estudos sobre os monastérios coptas. Doresse recebeu 

permissão do então diretor do museu Copta, Togo Mina, para examinar os códices. Em janeiro 

de 1948, o estudioso francês anunciou o descobrimento ao mundo. Em 23 de fevereiro deste 

mesmo ano, foi publicado no jornal francês Le Monde algumas linhas sobre a descoberta:  

 
Descoberta de papiros do século quarto. A Academia foi informada sobre a descoberta, 
recentemente feita no Egito, de uma coleção de papiros, de 152 páginas, datando até o século 
sexto da nossa era. Contêm em traduções coptas cinco livros gnósticos inéditos. Estes 
fornecem informações interessantes sobre as crenças daquela época (DORESSE, 1986, p. 2). 

 
 

Com a morte de Togo Mina e a situação política instável do Egito, a publicação dos 

CNH foi adiada. Somente em 1961 a UNESCO, em acordo com o governo egípcio, concordou 

em publicar a edição fac-símile da Biblioteca. Este projeto foi concluído pelo Comitê 

Internacional para os Códices de Nag Hammadi, sob a liderança de James Robinson. Por volta 

de 1977 a biblioteca estava em domínio público, através da publicação, em inglês dos volumes 

já mencionados. E após tantos dilemas, os CNH foram enfim reunidos e permanecem até os 

dias de hoje no Museu Copta do Cairo, tornando-se patrimônio nacional do Egito 

(ROBINSON, 1996, p. 22 - 26).19 

 

 

                                                
19 A não ser pela capa em couro do códice I que se encontra na Universidade de Claremont, Califórnia e parte de 
uma página do Códice III, na Universidade de Yale, Connecticut, nos Estados Unidos.  



 35 

1.2.1 Cinquenta e Um Títulos Coptas – O Conteúdo da BNH 

 

A BNH é uma coleção de cinquenta e uma obras que estão distribuídas em treze 

códices, sendo que um destes são oito páginas, que formam um texto completo (designado por 

códice XIII), que foram removidas de um outro códice da antiguidade tardia e colocadas soltas 

dentro da encadernação do códice VI.  

Apesar do grave estado fragmentário de alguns documentos da BNH, a recomposição 

deles, em alguns casos, foi possível graças à adoção de algumas técnicas de identificação. 

Semelhantes a impressões digitais, cada tira de fibra de papiro é única, possuindo um padrão 

próprio, tornando possível, assim como em um jogo de “quebra-cabeça”, a sua reconfiguração.  

Através do exame detalhado da confecção dos códices, estima-se que eles deveriam 

conter pelo menos 1.240 páginas das quais 1.156 sobreviveram em diversos níveis de estado 

fragmentário (ROBINSON, 1996, p. 10-17). A lista a seguir elenca os códices com os 

tratados, listados na ordem em que aparecem em cada um daqueles, que compõem a Biblioteca 

de Nag Hammadi, são eles: 

 

Códice I 

A Oração do Apóstolo Paulo 

O Apócrifo de Tiago 

O Evangelho da Verdade (título adicionado) 

O Tratado sobre a Ressurreição 

O Tratado Tripartido 

 

Códice II 

O Apócrifo de João (versão longa) 

O Evangelho de Tomé 

O Evangelho de Felipe 

A Hipóstase do Arcontes 

Sobre a Origem do Mundo (título adicionado) 

A Exegese da Alma 



 36 

O Livro de Tomé  

 

Códice III 

O Apócrifo de João (versão breve)  

O Evangelho dos Egípcios (Livro Sagrado do Grande Espírito Invisível) 

Eugnostos, o Bem-aventurado 

A Sabedoria (Sophia) de Jesus Cristo 

O Diálogo do Salvador 

 

Códice IV 

O Apócrifo de João (versão longa) 

O Evangelho dos Egípcios (Livro Sagrado do Grande Espírito Invisível) 

 

Códice V 

Eugnostos, O Bem-aventurado 

O Apocalipse de Paulo 

O (Primeiro) Apocalipse de Tiago 

O (Segundo) Apocalipse de Tiago 

O Apocalipse de Adão 

 

Códice VI 

Os Atos de Pedro e os Doze Apóstolos 

O Trovão : Mente Perfeita 

Ensinamento Autorizado (Autêntico Logos) 

O Conceito do Nosso Grande Poder 

Platão, A República (588A-589B) 

O Discurso sobre a Ogdôada e a Enéada 

A Oração de Ação de Graças 

Asclépio 

 



 37 

 

Códice VII 

A Paráfrase de Sem 

O Segundo Tratado do Grande Set 

O Apocalipse de Pedro 

Os Ensinamentos de Silvanus 

As Três Estelas de Set 

 

Códice VIII 

Zostrianos 

A Carta de Pedro a Felipe 

 

Códice IX 

Melquisedeque 

O Pensamento de Norea 

O Testemunho da Verdade 

 

Códice X 

Marsanes 

 

Códice XI 

A Interpretação do Conhecimento (Gnose) 

Uma Exposição Valentiniana 

-Sobre a Unção 

-Sobre o Batismo A 

-Sobre o Batismo B 

-Sobre a Eucaristia A 

-Sobre a Eucaristia B 

Allógenes 

Hipsifrone 



 38 

Códice XII 

As Sentenças de Sexto 

O Evangelho da Verdade (fragmentos) 

Fragmentos 

 

Códice XIII 

Protennóia Trimorfa 

 

Além desses códices, costumam ser associados à BNH alguns títulos, por conta da 

proximidade em termos de conteúdo; seus registros escritos se encontram em Berlim20 e foram 

também encontrados no Egito: O Evangelho de Maria, O Apócrifo de João, A Sabedoria de 

Jesus Cristo e Os Atos de Pedro. Como se vê, em dois desses casos estamos diante de títulos 

também encontrados em NH, e o cotejo das cópias permite superar algumas dificuldades 

derivadas do caráter muitas vezes fragmentário ou corrompido em que eles se encontram. O 

mesmo se diga de alguns fragmentos em grego do Evangelho de Tomé, encontrados em 

Oxyrrinchus, também no Egito 

Grande parte desse textos não era conhecida até a descoberta da BNH: dos 52 tratados 

pertencentes exclusivamente a esta biblioteca, dez estão em estado mais fragmentário, a saber: 

códices VIII,1; IX,1,2 e 3; XI,1,2,3 e 4; e XII,3.  Somente os códices I, X e os dois primeiros 

textos do códice XI foram escritos no dialeto Lycopolitan (Subakhmímico) do copta, todos os 

outros no dialeto Sahídico. Após estudos caligráficos, foi possível atestar que pelo menos oito 

escribas trabalharam durante anos na execução das cópias (ROBINSON, 1996, p. 10-16). 

 

1.2.2 O Copta 

 
Uma palavra sobre o copta, a língua em que nossos escritos foram encontrados. O 

hieroglífico, fundamentalmente pictográfico, foi outrora o sistema da escrita do Egito, 

juntamente com seus derivativos cursivos que são as escritas hierática21 e a demótica.22 Estas 

                                                
20 Para a referência a eles é usada a abreviação BG (Berolinensis Gnosticus). 
21 Trata-se da escrita cursiva que os antigos egípcios desenvolveram a partir da escrita hieroglífica, e que pouco a 
pouco foi perdendo o caráter pictórico de sua origem (Cf. Dicionário Aurélio). 



 39 

eram as únicas formas de escrita da linguagem egípcia, desde o terceiro milênio A.E.C. até o 

século II E.C. A língua egípcia tem sido tratada pelos filólogos como um grupo linguístico 

único, entretanto há afinidades com as línguas semíticas23 e as várias línguas africanas 

(LAMBDIN, 1983, p. vii). 

Diferentemente das formas das escritas anteriores egípcias, o Copta foi composto em 

forma alfabética baseado no Grego. Ele surgiu por volta do século II E.C. e permaneceu como 

língua nativa falada ainda após a conquista do Egito pelos Árabes no ano 641 E.C. (LAYTON, 

2007, p. 1). A necessidade da criação do Copta ocorreu quando missionários da igreja, 

centralizados na época em Alexandria, com o objetivo de cristianizar o Egito, abandonaram o 

sistema primitivo egípcio, muito complexo, e empregaram uma forma modificada do alfabeto 

grego que incluía caracteres egípcios. 

Duas fontes dão origem ao vocabulário Copta, que compreende as palavras copta-

egípcias e estrutura gramatical, originárias da língua nativa do Vale do Nilo, e as palavras 

copta-gregas que foram adotadas do grego principalmente após a conquista do Egito pelo 

macedônio Alexandre em 332 A.E.C., que impôs aos egípcios um governo de língua grega 

com bases na Alexandria. O Copta como conhecemos é o estágio final da língua nativa do 

Egito compreendendo o Vale do Nilo, o Delta Egípcio e o Oásis (LAYTON, 2997, p. 2). 

Com o estabelecimento das religiões cristãs por volta do século III E.C. surgiram 

inúmeros dialetos, como o Sahídico, sendo grande parte da literatura copta composta neste 

dialeto. Além dele existiam ainda os dialetos Bohairico24, Fayyúmico25, Achmímico26 e o 

Subachmímico. Este último foi usado principalmente a partir do séc. IV para as traduções de 

grande parte da literatura maniqueísta27 e cristã “gnóstica”. 

                                                                                                                                                    
22 É a escrita egípcia de uso comum, constituída por simplificação da escrita hierática, e com ligaturas que nesta 
não havia (Cf. Dicionário Aurélio). 
23 O maior dos grupos de línguas da família camito-semítica, e que se estende do Norte da África até a Ásia. O 
grupo inclui o hebraico, o aramaico, o assírio, o árabe, o maltês e várias línguas menos conhecidas da região da 
Etiópia (Ibid.). 
24 O Bohairico foi o dialeto que bem mais tarde substituiu o dialeto sahídico; textos em Bohairic são atestados por 
volta do século IX, e a grande maioria é de traduções de textos sahídicos (LAMBDIN, 1983). 
25 O dialeto fayyúmico recebeu este nome por ser usado nas regiões próximas a cidade de Fayyum Basin; textos 
neste dialeto foram produzidos entre os séculos IV e XI (Ibid.). 
26 O Achmímico, em uso na região de Akhmim (Panópolis), é atestado por um breve período de tempo, que 
compreende os séculos III-V (Ibid.). 
27 Maniqueísmo - religião dualista que surgiu por volta do século III E.C., na Pérsia e se expandiu desde o Norte 
da África até a China permanecendo ativa até o século X. Documentos maniqueus foram encontrados em 1930, 



 40 

Após a conquista do Egito pelos Árabes e da subsequente diminuição da população 

cristã na região, o Copta foi aos poucos sendo substituído pela língua árabe, chegando-se ao 

fim do registro contínuo de mais de quatro mil anos da língua egípcia (LAMBDIN, 1983, 

Introdução). 

O alfabeto Copta foi composto baseado nas letras do alfabeto grego, escritas em forma 

‘arredondada’ que são:28 

 
 a- alfa (Alpha), b- bhta (Beta), g- gamma (Gamma), d- dalda 

(Delta), e- ei (Episolon), z- zhta (Zeta), h- Hhta (Eta), q- qhta 

(Theta), i- iwta (Iota), k- kappa (Kappa), l- lauda (Lambda), m- 

mh (Mu), n- ne (Nu), c- ci (Xi), o- ou (Omicron), p- pi (Pi), r- rw 

(Rho), s- shmma (Sigma), t- tau (Tau), u- He (Upsilon), f- fi (Phi), 

x- xi (Chi), y- yi (Psi), w- w (Ômega).  

 

Mais as seis letras egípcias da escrita cursiva demótica, que são:29  
 

S- Sai (Shai), F- Fai (Fai), H- Hori (Hore), J- JanJia (Djandja), G 

(Kyima) e T (Ti). 

 

Cinco letras contam como vogais: a, e , h, o e w. As vinte e cinco restantes ou são 

consoantes ou combinações de letras (LAYTON, 2007, p. 3, 6). 

Após a descoberta dos manuscritos, a língua copta passou a receber uma maior atenção 

entre os pesquisadores, Richard Smith afirma que “um único evento arqueológico é 

responsável pelo grande interesse nos estudos Coptas: a descoberta em 1945 de uma coleção 

de textos próximo a Nag Hammadi, Egito” (SMITH, 1999, Intr.). A evolução contínua do 

                                                                                                                                                    
no Egito, próximo ao oásis de Al Fayyum. Além dos papiros, a densa iconografia da região de Turfan atesta a 
existência deste grupo (FIORILLO, 2008, p. 31). 
28 Entenda-se na sequência, primeiramente os caracteres copta-gregos, em seguida como são chamados em copta, 
e por último, entre parênteses, o seu correlativo grego. 
29 Entenda-se na sequência, primeiramente os caracteres copta-egípcios, em seguida como são chamados em 
copta e por último, entre parênteses, a sua pronúncia. 



 41 

aprendizado da língua copta é notada pelas subsequentes traduções que os textos vem 

recebendo desde sua descoberta. 

Acredita-se que originalmente a maioria dos textos foi produzida em grego e só 

posteriormente traduzida para o copta. Assim, de acordo com a maioria dos estudiosos, a BNH 

é composta por cópias de originais em grego que se acredita não mais existirem. Sabe-se que 

estas cópias em alguns momentos foram realizadas por pessoas muitas vezes não tão capazes 

de compreender em sentido mais profundo o conteúdo das mensagens ali deixadas. Um 

exemplo dessa falta de clareza pode ser atestada pela tradução de uma breve e modificada 

seção da República de Platão. No geral, a biblioteca como um todo foi muito bem traduzida, 

entretanto quando há a ocorrência de mais de uma cópia de um mesmo texto é possível 

verificar a diferença entre a qualidade de uma boa tradução e de uma inferior. 

Foi possível recuperar pequenas lacunas nos textos inserindo letras coptas que se 

encaixam, tanto no espaçamento dos caracteres, quanto ao sentido do texto. Espaçamentos 

maiores, no entanto, são deixados em branco (o que, veremos, ocorrerá com nosso Trovão). 

Devemos levar também em consideração a transmissão dos textos durante os séculos, tendo 

em mente que os manuscritos são cópias de cópias já adulteradas por possíveis erros não 

intencionais dos escribas. Logo, fazer um levantamento da quantidade desses erros é 

impossível. 

Além do que já foi dito sobre as traduções e as cópias, é necessário ainda levar em 

consideração os processos constantes de deterioração por uso e má conservação que se 

iniciaram antes mesmo dos papiros serem enterrados por volta de 400 E.C., somando-se o 

tempo de permanência em que os manuscritos permaneceram enterrados cerca de 1600 anos. 

Após sua descoberta em 1945, é necessário ainda acrescentar mais 30 anos de maus cuidados 

até sua recuperação e conservação final no Museu Copta do Cairo.  

Robinson chama a atenção do leitor ao apontar que a situação dos manuscritos não 

constitui sérios obstáculos para a interpretação do seu conteúdo e não diminui a credibilidade, 

a importância e a seriedade das obras; segundo o autor, devemos tomá-las como “uma 

interpretação da existência, uma resposta para o dilema humano, uma atitude perante a 

sociedade e que merece ser levada a sério por qualquer pessoa capaz e disposta a abordar 

questões supremas” (1996, p. 3). 



 42 

 

1.2.3 A Época da Biblioteca de Nag Hammadi 

 

A essa altura uma importante questão que se coloca refere-se à data da composição dos 

documentos. Os textos da antiguidade normalmente não apresentam datas de composição. No 

caso dos CNH, há poucas referências históricas contidas nos textos que os tornem datáveis. 

Segundo Robinson, um ponto de partida provável para a datação dos documentos copta pode 

ser encontrado no códice que nos interessará mais de perto, o de número VI, no tratado 

intitulado O Conceito do Nosso Grande Poder. Há neste texto referências adicionadas pelo 

escriba, preocupado talvez com questões doutrinárias, sobre a heresia dos Anomeanos.30 Estes 

“heréticos” foram perseguidos por volta dos anos 350 E.C.31, pelo então arcebispo da 

Alexandria, Atanásio, que durante sua estada nos mosteiros egípcios dos pacominianos 

constatou que o grupo “herético” florescia por um curto período de tempo na Alexandria. 

Nesta obra ainda há uma citação ao Imperador Juliano, o Apóstata, que morreu por volta do 

ano 363 E.C. Com estas referências é possível constatar que este texto recebeu sua forma final 

copta não muito antes deste período (WILLIAMS, 2001, p. 98). 

Outras referências para a datação dos manuscritos coptas podem ser atestadas pela 

própria confecção material dos códices. Os textos foram encadernados em capas de couro. 

Nestas capas foram coladas cartas e documentos de papiros que eram reutilizados para dar 

sustentação ao couro na intenção de produzir uma capa dura. Estudos realizados a partir da 

encadernação dos manuscritos apontam para o fato de que as datas contidas nos documentos 

reutilizados variam entre os anos 341, 346 e 348 E.C. Assim, segundo os estudiosos, estas são 

indicações reais de que as capas confeccionadas para a BNH não podem ter sido produzidas 

antes destas datas.  
                                                
30 A doutrina dos anomeanos foi considerada uma heresia cristã, seus lideres Aetius e Eunomius representavam 
uma forma extremista do arianismo, a doutrina de Ário (que negava que Jesus, o filho de Deus, fosse da mesma 
substância de Deus Pai), cujo apogeu se deu por volta do ano 350 E.C. (WILLIAMS 2001, p. 97-98). 
31 Por volta do ano 303, inicia-se a perseguição de Diocleciano, contra correntes religiosas menores do Império, 
inclusive a cristã. Além dos martírios, os manuscritos destes grupos eram incinerados. Com o Édito de Milão, em 
314, o cristianismo torna-se a religião do Império. Surpreendentemente, entretanto, as perseguições não cessam, 
continuam aquelas intra-cristãs, como já vimos: diversas formas de cristianismo são proibidas e então seus textos 
cristãos passam a ser considerados, pela ortodoxia, literatura herética. A carta da Páscoa, escrita em 367 E.C., 
pelo bispo Atanásio, condena os heréticos e seus escritos apócrifos. Esta carta foi traduzida para o copta e serviu 
nos monastérios egípcios como a regra (ROBINSON, 1996, p. 19). 



 43 

Existem ainda outras formas de se datar mais precisamente um documento da 

antiguidade e ao mesmo tempo atestar sua autenticidade. Os pesquisadores se utilizam de uma 

técnica de datação designada pelo nome de Teste do Carbono 14, ou rádiocarbono. Essa 

técnica consiste em verificar a quantidade de carbono residual existente na matéria-prima, no 

caso o papiro, utilizada para a fabricação das páginas dos códices. Tudo o que é vivo em nosso 

planeta possui uma quantidade específica do elemento Carbono 14. Uma vez que a planta do 

papiro é colhida e portanto deixa de ter vida, as partículas de carbono 14 presentes em sua 

composição, irão se dissipando, em partes constantes, ao longo dos tempos. Assim, é possível 

datar um documento de acordo com a redução da quantidade de Carbono 14 existente no 

material. Quanto menos carbono 14 atestado na matéria, mais antigo ele é. Esta técnica foi 

adotada para a autenticação do Códice Tchacos, documento que contém, entre outras obras, o 

Evangelho de Judas, descoberto em 1970 em Al Minya, nas proximidades de Nag Hammadi, 

mas que chegou ao conhecimento público somente em 2006 (FIORILLO, 2008, p. 55-57).  

Os estudiosos propõem uma ligação entre os manuscritos do Códice Tchacos32 e os da 

BNH.33 Em primeiro lugar, pela localização do descobrimento; em segundo, segundo por que 

o Códice Tchacos contém duplicatas de dois textos atestados na BNH; e ainda por ser uma 

composição em copta com semelhanças claras quanto a caligrafia, uso preferencial por certos 

vocábulos, expressões, estrutura e sintaxe quando colocada em paralelo com a BNH.  

A data verificada a partir do Teste de Carbono 14 para o Códice Tchacos varia entre os 

anos 220 e 340 E.C., sugerindo, ao final, que as décadas de meados do século IV E.C. devem 

ter visto a produção dos CNH, podendo alguns deles ser mais antigos. Para os originais em 

                                                
32 O Códex Tchacos não é apenas da mesma época da Biblioteca de Nag Hammadi, mas pertence à mesma 
tradição, região e comunidade. A rigor, o correto seria falarmos de Nag Hammadi/Tchacos como uma única 
Biblioteca Gnóstica alocada em dois escritórios. Assim como o “Evangelho de Maria” foi acrescentado à edição 
da Biblioteca de Nag Hammadi pela afinidade de seu discurso e conteúdo, embora não estivesse entre os papéis 
recolhidos por Ali no Jabal al-Tarif (“Maria”, ou BG 8502, foi descoberto antes, em 1896, entre os chamados 
Papiros Berolinenses), os tratados do Tchacos, sobretudo se levarmos em conta que dois terços dele são uma 
variação de textos da Biblioteca, também poderiam, com toda propriedade, ser incluídos na rubrica mais genérica 
da Biblioteca Gnóstica Copta, pois fazem parte de uma mesma coleção escrita em copta, entre os séculos III e IV 
e em regiões vizinhas (FIORILLO, 2008, p. 58). 
33 Os estudiosos designaram como “Biblioteca Gnóstica Copta” todo um conjunto de códices compostos em 
copta e descobertos nas terras do Egito e que possuem afinidades ou se relacionam entre si. São eles: Bruce 
Codex, descoberto em 1769; Askew Codex, em 1773; Fragmentos Oeyen, em 1895; Berlin Codex, em 1896; Nag 
Hammadi Códices, em 1945 e Codex Tchacos, em 1970. (LAYTON, 2002, p. xxvii). 



 44 

grego que se supõe terem existido, os estudiosos acreditam em uma data que varia em torno 

dos séculos II e III E.C. 

 

1.3 A Composição do Códice VI 

 

Este capítulo não poderia ser adequadamente encerrado sem que apresentássemos, 

mesmo que de forma sumária, algumas observações sobre o Códice VI, aquele dentro do qual 

se encontra Trovão, o texto que é objeto particular de nossa atenção. 

O modelo clássico que tem sido utilizado para a compreensão dos escritos da antiguidade 

segue tradicionalmente as análises da crítica textual, filológicas e linguísticas. Estas análises 

são acompanhadas dos esforços para situar os textos em termos literários, históricos e 

conceituais, normalmente a partir do seu escrito “original” que se suspeita ter existido, para ser 

possível então responder a questões do tipo “por quem”, “para quem” e “com que finalidade” 

a obra foi originalmente composta. 

Como normalmente ocorre com o manuscrito em sua forma física, o papiro data de 

muitos anos ou séculos depois da presumida composição original das obras nele contidas; 

assim, ele tende a cair no esquecimento pelos estudiosos mais interessados nas questões 

sociais, culturais e históricas relativas aos textos individuais neles recolhidos. Mas isto vem 

mudando, segundo Williams (2006, p. 1026): 

 
Recentemente nota-se que mesmo entre os historiadores os manuscritos têm recebido maior 
atenção não somente como serviçais anônimos providenciando acesso silencioso ao “original” 
mas pela sua individualidade, como testemunhas que possuem  histórias próprias para contar. 
Pelo exposto, queremos dizer mais do que um simples interesse da crítica textual em identificar 
as tendências características de um dado manuscrito em direção a certos padrões em diferentes 
leituras. Ao invés disso, a nova atenção é direcionada mais para uma melhor compreensão dos 
próprios escribas que produziram tais leituras, uma melhor compreensão histórica, social e 
cultural da qual os manuscritos individuais sobreviveram como artefatos. 
 

Normalmente os métodos empregados para se analisar uma obra repousam 

primeiramente na sua extração de dentro do códice em que ele está inserido e no 

estabelecimento de conexões com outras obras que supostamente seriam semelhantes, ou seja, 

os textos são agrupados de acordo com similaridades teológicas, pelo seu conteúdo mitológico 



 45 

ou pelo seu vocabulário distinto, entre outras características. Entretanto, as pesquisas sobre os 

manuscritos que compõem a BNH têm dado grande ênfase às hipóteses sobre os escribas que 

os produziram. Talvez por causa do conteúdo “não ortodoxo” dos textos, tornou-se muito 

importante saber quem os produziu, colecionou, utilizou e enterrou, bem como identificar, o 

quanto possível, o olhar que presidiu a composição e destinação deles. Estes esforços são 

elementos importantes na análise hermenêutica dos escritos de um códice, especialmente um 

com os contornos até certo ponto “misteriosos” e mesmo paradoxais como o Códice VI da 

BNH. 

Michael Williams propõe uma discussão importante a respeito da composição do 

códice VI. Os detalhes sobre a composição física do manuscrito são de grande importância 

para a teoria da sua composição. Segundo o autor, havia um padrão inicial inclusive de um 

cálculo de caracteres por página, mais que foi interrompido por uma inclusão não planejada, 

por isso algumas páginas ficaram mais espremidas que outras. Pela disposição do códice VI, 

fica claro que de início o copista não mostra indicação de estar preocupado sobre a 

conservação de espaço, pois há uma tendência em começar um novo texto a cada nova página, 

mesmo que houvesse espaço suficiente para iniciar outro texto. Esta tendência se mantém até 

o sexto tratado do códice. O tratado 7, A Oração de Ação de Graças, foi uma contribuição 

extra do escriba que pode ser atestada pela existência de uma nota escribal ao final da prece: 

 

Eu copiei este único discurso dele. Pois muitos destes vieram a mim. Eu não copiei todos 
porque pensei que eles tinham sido enviados a vós. Pois sinceramente, hesitei em copiar esses 
que talvez já foram enviados a vós, e o assunto pudesse vos incomodar. Desde que são 
numerosos os discursos que tem sido enviados a mim. 

 

 Esta nota escribal evidencia que o copista possuía uma coleção de materiais herméticos 

e a nota nela contida, representa uma indicação de que o escriba possuía um plano original e 

que foi modificado pela inclusão posterior da prece. Ele pode ter introduzido esta pequena 

prece por julgá-la apropriada entre as narrativas, e a colocação da nota escribal, serviu para 

justificar a inclusão e também para testar o interesse dos receptadores do códice em receber 

mais destes tipos de discursos.  

As conclusões que o autor chega é que o códice VI foi projetado para receber até sete 

tratados, e um oitavo foi acrescentado pelo escriba.  



 46 

Estas questões levantadas por Willians fizeram com que se repensasse sobre um 

estágio anterior ao da composição física do códice VI. Essa teoria proposta por Williams tem 

implicações de como se imagina o escriba e os leitores do códice VI e os seus interesses no 

conteúdo deste livro. O copista seguia um plano geral para a composição do códice. A nota 

escribal fala sobre uma inclusão, mas isso não é uma escolha mais ou menos arbitrária, é uma 

evidência de um tipo de estágio secundário na composição do Códice VI, que nos faz 

compreender como o conteúdo era lido na época. Esta teoria demonstra também o quanto foi 

significativo o envolvimento do escriba no processo de seleção e entendimento dos 

manuscritos.  

Muito já se tem discutido sobre uma eventual lógica que seria perceptível tanto na 

seleção, quanto na distribuição dos tratados contidos no códice VI e que, por não ser nada 

usual, é um caso interessante de estudo. Essa coleção não caracteriza a tradição de uma mesma 

escola, pois nota-se visões contraditórias apresentadas entre os textos.  

Quanto ao conteúdo dos títulos que fazem companhia a Trovão no Códice VI, valem 

algumas rápidas palavras, até porque possíveis relações existentes entre estes tratados e 

Trovão deverão ser abordadas nos nossos próximos capítulos. Notem-se, por ora, a presença 

de temas ligados a “poder” e “alma”, como que a indicar um eixo que terá presidido a seleção 

dos escritos presentes neste códice. 

Os Atos de Pedro e dos Doze Apóstolos VI,1 – O primeiro tratado do códice apresenta 

uma narrativa sobre a aparição de Jesus, disfarçado primeiramente de um comerciante de 

pérolas e em seguida de um médico. A obra pode ser dividida em quatro unidades: (1) uma 

seção introdutória, que marca o início do tratado; (2) Pedro se encontra com o mercador de 

pérolas e observa as respostas dos ricos e dos pobres; (3) a jornada de Pedro e seus 

companheiros à cidade de Lithargoel, chamada de Habitação; (4) a aparição de Lithargoel 

como um médico e sua revelação como Jesus Cristo. Nesta narrativa, Jesus é considerado o 

“Poder” que utiliza disfarces de identidade com a finalidade de curar tanto o corpo físico 

quanto a alma humana. A narrativa final do editor, no entanto, evidencia a preparação dos 

discípulos para a atividade apostólica. 

Trovão: Mente Perfeita VI,2 – Discurso enigmático proferido por uma reveladora 

feminina não identificada. Importante notar que a obra se inicia com a locutora sendo enviada 



 47 

do “Poder”, e encerra com uma exposição sobre a necessidade das almas se libertarem das 

paixões pecaminosas do mundo. 

Ensinamento Autoritário VI,3 – É a exposição de uma coleção de várias metáforas 

para explicar um mesmo fenômeno –  a condição da alma no mundo e o seu destino final. A 

obra é uma composição ou uma coleção de várias explicações sobre a origem, a queda e a 

vitória da alma. Algumas metáforas não possuem paralelos na literatura da era helenística 

romana, como por exemplo o pescador e os comerciantes de corpos. 

O Conceito do Nosso Grande Poder  VI,4 – é um apocalipse que oferece revelação 

sobre o passado e o futuro da atividade salvadora do ser divino chamado “O Grande Poder”. 

Embora as alusões sobre esta história salvacionista seja um tanto obscura a referência sobre “o 

homem que virá em um ser e que conhece o Grande Poder” pode ser claramente visto como o 

Cristo, o mensageiro não reconhecido do logos do Poder (40, 25-27). 

A República de Platão (588 A – 589 B),  VI,5 – Este trecho é uma versão cristã da 

parábola de Sócrates no nono livro de Platão. A alma humana é semelhante a um híbrido 

tricotômico de forças diferentes.  Este híbrido é composto de uma besta de muitas cabeças, 

que representam as paixões inferiores, de um leão, representando a paixão da coragem nobre, 

e um ser humano, representando o elemento supremo, a razão. 

O Discurso sobre a Ogdôada e a Enéada34 VI,6 – Experiência mística da alma, 

orientada por um mentor para atravessar a Oitava e a Nona esfera, que são os níveis ao redor 

da Terra. É a viagem da alma através das sete esferas até alcançar a Ogdôada e a Enéada, os 

níveis da bem-aventurança. 

Prece de Ação de Graças VI,7  – Uma pequena oração hermética, em linguagem 

litúrgica, que expressa a gratidão daquele que recebeu o conhecimento divino. É nesta prece 

que se encontra a nota escriba a que nos referimos anteriormente. 

Asclépio VI,8 –  É um tratado hermético, composto originalmente em grego, chamado 

inicialmente de Ensinamento Perfeito. Trata das paixões incuráveis da alma, é uma discussão 

sobre o destino final do indivíduo.  

                                                
34 Significam respectivamente as camadas das esferas espirituais que são subdivididas numericamente, estas no 
caso, representam as esferas oitava e a nona. 



 48 

Com efeito, o códice VI foi muito bem elaborado e os estudos realizados a respeito da 

sua composição têm revelado uma lógica perceptível, tanto na seleção, quanto na disposição 

interessante dos seus tratados. Há uma quantidade surpreendente de continuidade entre os 

textos e esta mesma intenção lança luz em como este livro deveria ser compreendido no século 

IV E.C., pelos seus escribas e seus primeiros leitores.  

Com essas ponderações a respeito da confecção do Códice VI da Biblioteca de Nag 

Hammadi, que por sua vez descortina horizontes até então insuspeitos quanto ao cristianismo 

dos primeiros séculos, podemos nos aproximar de Trovão, perguntando-nos pelas razões de 

sua presença no interior dessa biblioteca, bem como de sua significação. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 49 

 

 

 

CAPÍTULO II 

 

 CÓDICE VI, MANUSCRITO II    

 

TROVÃO: MENTE PERFEITA 
 

 

 

 

 

 

 

Deixai aquele que busca 

 continuar buscando até que  

encontre.  

Quando encontrar, se tornará  

aflito. 

Quando se tornar aflito,  

será surpreendido e reinará acima do  

Todo. 

 

Evangelho de Tomé, 2 

 

 



 50 

 

II. CÓDICE VI, MANUSCRITO II  -  TROVÃO: MENTE PERFEITA  

 
2. Uma Introdução ao Texto  

 

Trovão: Mente Perfeita, que ocupa sozinho nove páginas de papiros do códice VI,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           

é um dos 52 títulos que compõe a coletânea da BNH. Esta coleção é composta em sua maioria 

por documentos cristãos primitivos que sobreviveram mais pelo clima seco da região, do que 

pela benevolência dos seus detratores. Estes documentos descobertos em 1945, foram 

inicialmente traduzidos e publicados somente a partir de 1977. Hoje muitos estudiosos 

acreditam que os colecionadores destes documentos faziam parte da comunidade monástica 

cristã dos Pacominianos e que a maioria dos textos foram originalmente compostos em Grego 

por autores cristãos. 

Nosso objetivo neste capítulo é oferecer uma tradução de Trovão para o português e 

um comentário atual do texto, possibilitando que o mesmo possa ser apreciado e utilizado 

pelo(a) leitor(a) que procura por uma tradução séria baseada nas traduções acadêmicas 

realizadas em inglês conjuntamente com o nosso conhecimento incipiente da língua copta. 

Durante a elaboração da nossa dissertação realizamos três traduções do texto Trovão (CNH 

VI, 2). Estas traduções foram aprimoradas de acordo com o desenvolvimento do entendimento 

da língua copta, conjuntamente com as análises e traduções acadêmicas existentes a que 

tivemos acesso. Os avanços dos estudos da língua copta, tanto nos Estados Unidos, como no 

Canadá e em diversas partes da Europa, vêm proporcionando uma leva de novas traduções de 

textos da antiguidade, principalmente dos manuscritos da BNH, que desencadeou, após sua 

descoberta e posterior verificação da sua importância acadêmica, um interesse maior pelos 

estudos da língua copta.  

Os estudiosos, a partir das novas traduções, são capazes de compreender 

particularidades nos textos antes não percebidas e como resultante as interpretações não só 

ganham um novo sentido, como ao mesmo tempo desconstroem sentidos antes propostos e 

tidos como válidos. O mesmo se dá com o texto que analisamos. Os estudos realizados sobre 

Trovão, vem encorajando as pesquisas para  avançar na compreensão desta importante peça 



 51 

literária, que permaneceu por mais de 1600 anos nas terras áridas do Egito e que encontra 

agora acolhida no nosso século.  

Diferentemente das traduções anteriores, como a primeira edição crítica em inglês de George 

W. MacRae e em francês Paul Hubert Poirier que dispõem o texto em termos de linhas e 

colunas, exatamente como aparece no manuscrito, nossa tradução baseia-se na edição mais 

atual do texto copta para Inglês.  

Esta tradução nos fez repensar a nossa, justamente por ir de encontro às nossas 

expectativas e suspeitas iniciais, principalmente na atenção que o texto oferece às questões de 

identidade e gênero, e que não encontrávamos aporte nas traduções e nos comentários 

anteriores. Ainda assim, em determinados momentos, nos afastamos da tradução proposta por 

Taussig e apresentamos outra, baseados no nosso entendimento do copta (ainda que 

incipiente), e nos argumentos que julgamos superiores de estudiosos que traduziram e se 

dedicaram anteriormente ao texto Trovão.  

Destacamos primeiramente George MacRae, responsável pela primeira tradução a qual 

todas as posteriores foram baseadas, Paul-Hubert Poirier, Bentley Layton, Anne MacGuire e a 

mais recente de Hal Taussig. Com exceção da última, as traduções anteriores são todas muito 

parecidas por serem todas dependentes da primeira. Assim, a nossa tradução baseia-se nesta 

primeira tentativa de apresentar o texto copta em formato poético. Esta nova proposta, 

oferecida por Taussig e sua equipe, fruto das pesquisas mais recentes sobre os códices de Nag 

Hammadi e a questão do “gnosticismo”, deram origem ao primeiro livro em inglês dedicado 

inteiramente ao texto que nos interessa, cuja publicação ocorreu recentemente, em dezembro 

de 201035. 

A adoção desta nova tradução se deu por razões metodológicas também. 

Primeiramente, como já dito, temos a evolução dos estudos da língua copta. A primeira 

tradução do poema se deu em 1973 e as subsequentes foram sempre baseadas nesta, não 

apresentando grandes inovações. Em segundo lugar, o formato proposto recentemente, permite 

uma melhor identificação dos padrões de linguagem, densidade sonora, paralelismo e a divisão 

por temas detectados no texto.  

                                                
35 TAUSSIG, Hal; CALAWAY, Jared; KOTROSITS, Maia; LILLIE, Celene; LASSER, Justin. The Thunder: 
Perfect Mind - A New Translation and Introduction, Palgrave Macmillian, New York, 2010. 



 52 

É certo que se perde muito nas traduções e que não é possível manter o mesmo padrão 

poético daquilo que o texto original apresenta, ainda assim, entendemos que esta última edição 

da tradução comentada salienta estas particularidades do texto, ao mesmo tempo que explana 

sobre as quebras de linhas, as possíveis emendas e a divisão das estrofes no decorrer da 

análise, trazendo à tona o paralelismo, a sonoridade e até mesmo as rimas atestadas na obra. 

Finalmente, e talvez o mais importante, esta tradução propõe e justifica uma nova disposição 

pela qual as estrofes foram organizadas a partir de fatores como: mudanças na sintaxe, nos 

temas, no humor e no uso predominante de determinada ferramenta poética. 

Acredita-se que esta composição poética estava inserida no contexto dos primeiros 

séculos da nossa era em algum lugar da vasta área do antigo Mediterrâneo, apesar da sua 

linguagem não usual e dos poucos paralelos literários atestados neste período.  

Nosso comentário analítico aproxima-se da proposta de Taussig, quando procura 

interpretar o texto a partir da sua própria voz. Evitamos relacioná-lo a termos modernos que 

poderiam mascarar outros sentidos que o texto pretende. Desta forma, o que nos motiva é a 

proposta de permitir que a voz de Trovão fale por si mesma, livre de rótulos, que mais à 

aprisionam e menos a revelam.  

Este tem sido um exercício constante nosso, procurar primeiramente por respostas 

dentro do próprio texto e tentar enxergar o que o texto representou, tanto para o escriba e seus 

leitores, como para o autor e seus ouvintes. 

Como a própria dinâmica do texto é controversa, antitética e paradoxal, Trovão 

apresenta uma estrutura intricada e de raciocínio rápido por debaixo das suas linhas fluídas, 

sugerindo que ao final de cada pensamento seu, surja uma conclusão não premeditada. Por 

essas características, entendemos que para uma melhor compreensão, seja necessário 

intercalar, após cada sessão temática, um comentário que procura desvendar o que realmente 

Trovão propõe e como os blocos temáticos se relacionam entre si e com o todo da obra.  

Assim, para uma melhor apreciação da peça, apresentaremos primeiramente o texto de 

forma integral e em seguida faremos o comentário de toda a obra, na sequência e a partir da 

seções temáticas identificadas na obra. Importante salientar que no manuscrito original, 

embora a obra não esteja visualmente separada por temas, estes são sim identificáveis durante 

a análise. 



 53 

 

2.1 O Manuscrito e a Tradução 

 

As páginas do nosso manuscrito medem aproximadamente 27, 9 cm de altura e 12, 9 

cm de largura. Compreendendo os números das páginas 13 até o 21 do códice VI, possuindo 

cerca de 32 até 36 linhas cada (POIRIER, 1995, p. 3). Há algumas lacunas causadas por danos 

no papiro, mas no geral o tratado está em boas condições. 

O texto no documento original não apresenta qualquer divisão, nem mesmo 

espaçamento entre as letras. A separação das palavras depende da identificação do que ali se 

encontra, esta é tarefa do leitor do texto original. 

Os números em negrito que aparecem no corpo do texto, significam os números que 

aparecem na parte superior de cada página dos papiros e que foram adicionados pelos copistas 

no documento existente. O manuscrito Trovão portanto inicia na página 13 do códice VI. Já os 

números que aparecem ao lado das sentenças, significam respectivamente os números das 

linhas do documento original. Apesar do manuscrito não possuir estes números, na tradução 

eles se fazem necessários por facilitar a identificação. Conforme a página muda, a numeração 

das linhas se iniciam novamente.  

O título conta como a primeira linha, entretanto é possível verificar discrepâncias na 

sequência lógica da numeração da nossa tradução com a do manuscrito. Isso ocorre porque em 

algumas situações, duas ou mais linhas do manuscrito, transformaram-se em apenas uma linha 

na tradução por representarem uma única sentença. 

No manuscrito, cada frase termina com um ponto final, mas diferentemente da nossa 

escrita ( . ), os pontos ao final de cada sentença no manuscrito aparecem no alto da linha ( : ). 

Seguimos esta pontuação e criamos a partir dela a quebra de linhas, como propôs Taussig, que 

se afastou da estrutura proposta pelo copista que apresenta o texto em um bloco compacto, 

inclusive sem espaçamentos entre os caracteres e assume a intenção do autor ao finalizar cada 

sentença.  

Estes sinais [...] que são encontrados na tradução, sinalizam rupturas no documento 

original e por causa da sua extensão são impossíveis de emenda ou restituição. As questões 

papirológicas e codicológicas, ou seja, as emendas, as restituições e os acréscimos propostos 



 54 

pelos estudiosos e que nas traduções existentes são colocadas dentro de parênteses, não serão 

identificadas na nossa tradução.  

Entendemos que estas questões já foram resolvidas, e que os acréscimos propostos são 

amplamente aceitos não modificando o sentido original do texto. Estas questões já foram 

analisadas durante anos de pesquisas e hoje entre os estudiosos parece não haver mais dúvidas 

sobre as possibilidades das restituições e emendas necessárias devido ao estado deteriorado do 

documento original. Entretanto, quando as lacunas são extensas, ainda que haja em algumas 

traduções uma proposta de restituição, optamos por deixar os espaçamentos em branco, 

seguindo o argumento de Taussig que enxerga um perigo ao se tentar emendar um espaço 

maior do nosso texto, justamente por que Trovão nos surpreende com desfechos imprevisíveis 

e nada óbvios. Portanto, tentar emendar uma sentença, baseada na lógica da sentença anterior, 

no caso de Trovão, pode não funcionar. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 



 55 

2.2 Tebronth: nous Nteleios 

Biblioteca de Nag Hammadi - Códice VI, Manuscrito 2   

 
   13 

Trovão: Mente Perfeita  

 
Eu fui enviada da parte interna do poder 2  

Eu vim para aqueles que refletem sobre mim  

e Eu fui encontrada entre aqueles procuram por mim  

Olhai para mim, vós que me contemplais 6 

Ouvintes, ouvi-me 7 

Aqueles que esperam por mim, recebam-me.  

Não me afugenteis de diante dos vossos olhos.  

Não permitais que a vossa voz ou vossa audição me deteste 11 

Não me ignoreis em lugar algum, em tempo algum  

Estai atentos.  Não me ignoreis   

Pois eu sou a primeira e a última 16 

 
Eu sou ela quem é venerada e ela a desprezada  

Eu sou a prostituta e a mulher santa 18 

Eu sou a esposa e a virgem  

Eu sou ele a mãe e a filha  

Eu sou os membros de minha mãe 21 

Eu sou uma mulher estéril e ela possui muitos filhos  

Eu sou ela cujo casamento é extravagante e eu não tive um marido  

Eu sou a parturiente e ela que não deu à luz  

Eu sou o conforto das minhas dores de parto 27 

Eu sou a noiva e o noivo  

E é o meu marido quem me deu à  luz  

Eu sou a mãe de meu pai,  

e a irmã de meu marido, e ele é meu filho 32 



 56 

  
Eu sou a escrava daquele que me serviu  

Eu sou ela, o senhor 14 do meu filho 1  

Mas é ele quem me deu à luz no momento errado  

E ele é meu filho nascido no momento certo  

E meu poder vem do seu interior  

Eu sou o cajado do seu poder juvenil  

E ele é o bastão da minha maturidade de ser mulher  7 

O que quer que ele deseja acontece para mim 

   
Eu sou o silêncio nunca encontrado  

E a idéia infinitamente recordada  

Eu sou a voz com sons incontáveis  

E os mil disfarces da palavra 13 

Eu sou a pronúncia do meu nome 

   
Vós que me detestais, por que me amais e detestais aqueles que me amam?   

Vós que me negais, confessai-me  

Vós que me confessais, negai-me  

Vós que falais a verdade sobre mim, menti sobre mim  

Vós que mentis sobre mim, dizei a verdade sobre mim  

Vós que me conheceis, ignorai-me  

Vós que me ignorais, conhecei-me 25  

 
Eu sou ambos conhecimento e ignorância  

Eu sou humilhação e orgulho  

Eu sou desavergonhada 29 

Eu sou envergonhada 30 

Eu sou segurança e eu sou medo  

Eu sou guerra e paz  

 
 



 57 

Prestai-me atenção.  

Eu sou ela quem é desgraçada e ela quem é importante  

15 Prestai-me atenção, para a minha miséria e para a minha extravagância 1 

Não sejais arrogantes comigo quando eu for arremessada ao chão  

Vós me encontrareis entre os esperados  

Não me encareis no amontoado de merda, deixando-me descartada  

Vós me encontrareis nos reinos  

Não me encareis quando eu for arremessada entre os condenados   

Não riais de mim nos lugares mais inferiores 12 

Não me lanceis para baixo entre aqueles viciosamente massacrados 

   
Eu mesma sou compassiva  

E eu sou cruel  

Cuidado! 

   
Não odieis minha obediência e não ameis minha moderação 17 

Em minha fraqueza não me dispais até a nudez  

Não tenhais medo do meu poder   

Por que desprezais meu medo e amaldiçoais meu orgulho?  

Eu sou ela quem existe em todos os medos e na coragem estremecida  

Eu sou ela quem é tímida 26 

E eu sou segura em um lugar confortável  

Eu sou insensata, e eu sou sábia 

   
Por que me odiastes em  vossas conspirações? 

  
Eu devo calar minha boca entre aqueles cujas bocas estão caladas e  

Então eu aparecerei e falarei 

   
16 Por que então me odiastes, vós Gregos?  

Por que eu sou uma bárbara entre bárbaros?   

Eu sou a sabedoria dos Gregos e o conhecimento dos bárbaros  



 58 

Eu sou a deliberação de ambos os Gregos e os bárbaros 7 

Eu sou ele cuja imagem é múltipla no Egito  

E ela quem não possui uma imagem entre os bárbaros  

Eu sou ela quem foi odiada em todo lugar  

E sou ela quem foi amada em todo lugar 

   
Eu sou ela a quem eles chamam vida  

E vós chamastes morte  

Eu sou ela a quem eles chamam lei  

E  vós chamastes desordem 15 

  
Eu sou ela a quem vós perseguistes e ela a quem vós capturastes  

Eu sou ela a quem vós dispersastes  

E vós me tendes recolhido e juntado  

Eu sou ela perante quem vós ficastes envergonhados  

e para mim vós tendes sido desavergonhados   

Eu sou ela quem não celebra festivais  

e eu sou ela cujos festivais são espetaculares 

   
Eu, eu sou sem Deus 24 

E eu sou ela cujo Deus é magnífico  

Eu sou ele, aquele em quem vós pensastes e vós me detestastes  

Eu sou sem instrução, e eles se instruem por mim  

Eu sou ela a quem vós detestastes e entretanto vós pensais sobre mim  

Eu sou ele de quem vós vos escondestes  

E vós apareceis para mim 

   
Aonde quer que vós vos esconderdes, eu mesma irei aparecer 35 

17 Pois [.........] vós [....] eu mesma [.......] vós [...]  

[.......] aqueles que têm [......]  

[.....] para isso [.............] tomai-me [........] do interior [........] 6 



 59 

Recebei-me com entendimento e pesar  

Retirai-me dos lugares miseráveis e espremidos  

Roubai daqueles que são bons, ainda que em miséria   

Trazei-me na  vergonha, em vós mesmos, fora da vergonha  

Com ou sem a vergonha 

   
Culpai as minhas partes dentro de vós mesmos  

Vinde em minha direção, vós que me conheceis e 20 

 vós que conheceis as minhas partes  

Congregai os grandes entre os pequenos e entre as criaturas primitivas  

Avançai em direção à infância 25 

Não a odieis por que é pequena e insignificante  

Não rejeiteis as partes pequenas das grandezas por que elas são pequenas  

já que a pequenez é reconhecida por estar dentro da grandeza 

   
Por que me amaldiçoais e me venerais?  

Vós me machucastes e vós me poupastes 

  
Não me separeis daqueles 18 primeiros   

Vós [......]  

Não lanceis ninguém para fora [.......] 3 

nem façais voltar[.......]ela que[......].  

Eu conheço aqueles  

E aqueles após estes me conhecem   

Mas eu sou a mente [.......]e o repouso [......] 9 

Eu sou a instrução proveniente da minha procura  

E a descoberta daqueles que me buscam  

O comando daqueles que perguntam sobre mim  

E o poder dos poderes 14 

Em meu entendimento dos anjos   

Que foram enviados pela minha palavra   



 60 

E os Deuses em Deus de acordo com o meu desígnio  17 

E espíritos de todos os homens que existem comigo  

E as mulheres que vivem em mim 

   
Eu sou ela quem é venerada e adorada  

E ela quem é insultada com desprezo  

Eu sou paz e a guerra existe por minha causa  

Eu sou uma estrangeira e uma cidadã da cidade 26  

Eu sou o ser  

Eu sou ela quem é nada 

  
Aqueles que não participam na minha presença, não me conhecem  

Aqueles que compartilham em meu ser me conhecem  

Aqueles que estão perto de mim, não me conhecem 32 

Aqueles que estão longe de mim, me conheceram  

No dia em que estou perto de vós 19 [...............]estão distantes  

[.........] no dia em que eu [........] de vós  

[...........] do coração [........]  

[........] das naturezas  

Eu sou ele [......]da criação dos espíritos [......] requisição das almas 

  
[....] controle e o incontrolável 9 

Eu sou a união e a desunião  

Eu sou a resistência e a desintegração  

Eu sou inferior na sujeira e eles ascendem a mim  

Eu sou julgamento e absolvição 

   
Eu mesma sou sem pecado, e a raiz do pecado deriva de mim  

Eu aparento ser luxúria mas por dentro é autocontrole  

Eu sou o que qualquer um pode ouvir mas ninguém pode dizer 21 

Eu sou a muda que não pode falar e minhas palavras são infinitas  



 61 

Ouvi-me suavemente, aprendei por mim asperamente  

Eu sou ela quem brada e eu sou arremessada ao chão  

Eu sou alguém que prepara o pão e a minha mente conjuntamente  

Eu sou o conhecimento do meu nome  

Eu sou ela quem brada e sou eu quem escuta 35 

  
20 Eu apareço e [.....]ando em [..........]selo do meu [.......]  

[........]Eu sou ele [........] a defesa [........]  

Eu sou ela que eles chamam verdade, e violação [......] 7 

Vós me honrai [.........] e vós murmurais contra mim  

Vós os conquistados: julgai-os antes que eles vos julguem  

Porque o julgamento e o favoritismo existem em vós  

Se ele vos condenar, quem vos libertará?  

Se ele vos absolver, quem vos deterá? 

  
Uma vez que o vosso interior é o vosso exterior 19 

E aquele quem molda vosso exterior é aquele quem vos moldou o interior  

E o que vedes por fora, vedes revelado por dentro  

Isto é a vossa vestimenta 

   
Escutai-me, audiência, e aprendei das minhas palavras, vós que me conheceis  

Eu sou o que qualquer um pode ouvir e ninguém pode dizer  

Eu sou o nome do som e o som do nome 32 

Eu sou o sinal da escrita e a revelação da diferença 

  
E eu 21  

[........................................] luz [............]  

[.............] e [.......................] ouvintes [......] para vós [......]  

[............]o grande poder.  

E [.......] não irá mover o nome...  

[........]ele quem me criou  



 62 

Mas eu irei falar o seu nome 11 

Observei então os seus pronunciamentos e todos os escritos que tem sido completados  

Ouvi então, ouvintes  

E também vós anjos  

Juntamente com todos os que tem sido enviados  

e vós espíritos que ressuscitaram dentre os mortos  

Pois eu sou ele que sozinho existe 18 

E ninguém me julga  

Já que muitas idéias doces existem em todos os tipos de pecado,  

Incontroláveis e condenáveis paixões  

e prazeres transitórios que as pessoas possuem  

até que se tornem sóbrias e ascendam ao seu local de descanso,  

E elas me encontrarão naquele lugar 29 

E viverão  

E não morrerão novamente  

 

 

2.3 Contexto Literário 

 

Por existir apenas uma cópia de Trovão, a qual é a atestada na BNH, torna-se quase 

impossível determinar a autoria, o local e a data de composição. Os estudiosos acreditam que 

o documento original não mais subsiste. Esta é a situação da maioria dos textos da coletânea 

de NH e dos textos bíblicos em geral. Entretanto, sabe-se que esta cópia de Trovão foi 

composta antes de 350 E.C., que é a data aproximada dos manuscritos coptas, em algum lugar 

da vasta área do Mediterrâneo da antiguidade. No entanto, alguém compôs este texto, e este 

alguém, um homem ou uma mulher, estava em um determinado local, numa determinada 

época. Portanto, o que nos resta é olhar para dentro do texto e tentar extrair o máximo de 

informações possíveis. 

 

 



 63 

2.3.1 Data da Composição 

 

A única data que possuímos é a da cópia do manuscrito copta. Para visualizarmos uma 

data possível para o original de Trovão temos que levar em conta as únicas referências 

históricas contidas no nosso texto, na pág. 16, as linhas 1-8 do manuscrito, revelam a 

existência de gregos (conquistadores), e bárbaros (conquistados), no Egito, isso poderia situar 

Trovão em um período histórico onde os gregos eram numerosos no Egito, ou seja, por volta 

do século III A.E.C. após as invasões de Alexandre, o Grande (TAUSSIG, 2010, p. 8). 

Entretanto, paralelos literários com a obra, que serão analisados posteriormente, apontam para 

um período mais próximo do século II E.C., ou seja, uma data bem mais próxima da 

composição dos tratados da BNH. 

 
 
 

2.3.2 Local da Composição 

 

Não há referências específicas no nosso documento sobre o local exato da sua 

composição. É quase impossível afirmar uma localização exata para o tratado, mas através das 

evidências textuais assinaladas em Trovão, verifica-se que a única localidade geográfica 

mencionada no texto é o Egito. Esta referência quando combinada com a suspeita levantada 

por Taussig, de que Trovão possui indicações de ser uma composição original primitiva 

Egípcia, e não uma composição original grega, a única localidade atestada no texto, o Egito, 

parece ser uma referência plausível para o local da composição.  

 

2.3.3 Autoria 

 

 O autor do nosso tratado é anônimo. Não há no texto qualquer indicação de uma 

possível autoria, como é o caso da grande maioria dos manuscritos da antiguidade. No caso de 

Trovão, não há sequer referências a personagens históricos, nem nomes de entidades míticas 

que pudessem remeter a obra a possíveis autores ou comunidades. 

 



 64 

 2.3.4 Paralelos e Padrões Literários de Trovão 
 

 Pela complexa forma literária na qual o texto foi elaborado, os estudiosos notam que 

Trovão talvez seja o resultado de uma imaginação filosófico-religiosa sincrética e revisional. 

O texto se utiliza de reinterpretações sofisticadas tanto de imagens como de  idéias vindas de 

fontes variadas que incluem a Sabedoria Judaica e a Cristã, as Inscrições Aretalógicas de Ísis, 

Platonismo e Estoicismo.  

 No mundo Mediterrâneo helenístico existiam peças literárias que se assemelhavam a 

Trovão. Pelo menos duas formas de tradição literária se sobrepõe em Trovão. A primeira é a 

literatura da auto-apresentação divina chamada aretalogias e a segunda são as Tradições de 

Sabedoria Israelita-judaica. Esta tradições possuem em grande parte deusas, ou entidades 

femininas. São consideradas figuras destas tradições por exemplo; a deusa egípcia Maat (mais 

antiga), a deusa Ísis (egípcia e a helenizada), a deusa Athena (Grécia) e Sofia ou Chokmah 

(Israelita/judaica/cristã). Estas deusas são responsáveis por tornar a sabedoria humana 

possível. Os estudiosos atestaram similaridades entre estas deusas e a enviada de Trovão, 

notadamente com a deusa Ísis:  

 
Ísis é a iniciadora, a grande Mãe Universal que possui a magia da Iniciação. Seus ensinamentos 
ressaltam que não se deve agir com precipitação, que a Grande Obra é um ato de paciência 
através de um ritmo solene e calmo, como são os ciclos imutáveis da natureza que a deusa 
simboliza. (...) Ísis é a força que não se resigna nunca e que, com seu amor, libera energia para 
vencer a fatalidade. (...)  Sua sabedoria permite conhecer os segredos das fórmulas de proteção. 
Tem a energia do rejuvenescimento porque leva as coisas à sua origem, ou seja, ao 
renascimento. É o trono em que se apóia todo o poder (SCHWARZ, 2007, p. 85-86). 

 

 Pela forma de discurso que se utiliza das auto-proclamações do tipo “eu sou”, 

entrelaçadas com exortações e reprimendas dirigidas à uma audiência não identificada, 

diversos artigos foram publicados sobre Trovão neste sentido. Primeiramente o “eu” de 

Trovão foi comparada com Ísis, a deusa Egípcia, cujas auto-proclamações são atestadas tanto 

em contexto literário como também arqueológico, como é o caso das Inscrições Aretalógicas 

de Ísis. Nestes relatos a deusa apresenta e relata suas conquistas, características e virtudes que 

abrangem todos os aspectos do mundo e para além dele. Paralelos com Trovão encontramos 

principalmente nas inscrições de Cyme (MEYER,, 1999, p. 173-174).  



 65 

 

Eu dei e ordenei as leis para os homens, as quais ninguém é capaz de mudar 
Eu sou a filha mais velha de Kronos 
Eu sou a esposa e a irmã do rei Osíris 
Eu sou a mãe do rei Horus 
(...) Eu sou aquela que é chamada de Deusa pelas mulheres 
(...) Eu sou a rainha da guerra 
Eu sou a rainha do raio e do trovão   

 

 Nesta passagem, Ísis, assim como Trovão, é filha, irmã e esposa do seu próprio marido, 

ao final Ísis inclusive assevera ser ela a rainha do trovão. 

 As Aretalogias são compostas para louvar figuras divinas e semi-divinas que nomeiam. 

Normalmente estas figuras são conectadas com a ordem reinante de uma determinada 

sociedade primitiva do Mediterrâneo. Elas são, sem dúvida, completamente positivas e 

triunfantes. O “Eu” das aretalogias é sempre poderoso, grandioso, com características 

cósmicas. Assim, tanto Maat quanto Ísis, surpreendentemente representam vozes femininas 

dominantes no patriarcado do Mediterrâneo da antiguidade, do mesmo  modo como deveria ter 

sido o caso de Trovão (TAUSSIG, 2010, p.19).  

  Os estudiosos procuram nas Tradições de Sabedoria Israelita/judaica semelhanças com 

a enviada de Trovão. A Sabedoria, ou Sophia, encontrada em Provérbios (8:4-36), oferece 

inteligência e conhecimento, ela chama em voz alta para que sua audiência a compreenda: 

“Escutem, a Sabedoria esta gritando: a compreensão esta chamando em voz alta (...) Eu sou a 

Sabedoria; sou mais preciosa do que as jóias (...) Eu sou a Sabedoria; tenho compreensão, 

conhecimento e juízo (CARROL; PRICKETT, 1997, p. 729). Trovão também é associada à 

Sabedoria que se encontra nos escritos em Siraque (Eclesiástico, 24:3-22): “A Sabedoria 

elogia a si mesma e, no meio do seu povo, ela se gaba do seu valor. (...) “Eu saí da boca do 

mais Alto e cobri o mundo como uma nuvem. Eu morava nos lugares mais altos (...). Essas 

semelhanças de Trovão com as aretalogias no entanto são parciais já que essas deusas ou 

figuras possuem apenas qualidades positivas enquanto Trovão  possui ambas, qualidades 

positivas e negativas. 

 Os estudiosos encontram semelhanças entre o “eu” de Trovão e algumas personagens 

como: Barbelo, Protennóia, Pronóia, Enóia e Sophia. Estas semelhanças que os estudiosos 

apontam são basicamente; (1) a identidade feminina da reveladora; (2) a associação do “eu” de 



 66 

Trovão com outras figuras míticas; (3) o uso das auto-proclamações em primeira pessoa do 

singular, (4) a narrativa introdutória que apresenta Trovão como a enviada do Poder, (5) sua 

missão de trazer conhecimento àqueles que refletem sobre ela. Estas características explicam 

porque o tratado foi primeiramente associado à deusa Ísis e à Sabedoria feminina das 

escrituras judaicas (Provérbios 8:4-36; Siraque 24:3-22). A seguir apresentamos os paralelos 

que foram encontrados entre as obras que compõem a BNH. 

 O Tratado Protennóia Trimorfa XIII,136, narra todo o mito “gnóstico”, iniciando no éon 

Barbelo até a morte de Jesus na cruz. A emanação Barbelo em outro textos é designada como 

o Pensamento Primeiro. O tratado, na forma de auto-proclamações como Trovão, apresenta a 

emanação Protennóia que descreve sua identidade divina e sua importante participação na 

formação e salvação do mundo (TURNER apud ROBINSON, 1996, p. 513): 

 

Eu sou Protennóia, o pensamento que reside na luz (...) 
Eu sou o invisível dentro do pensamento (...) 
Eu sou uma voz falando gentilmente (...) 

 Eu sou a percepção e o conhecimento 
Eu sou aquela que existe antes do Todo 

 

 O Apócrifo de João II,1, tratado este que possui um dois mais importantes textos sobre o 

mito gnóstico, apresenta como encerramento o Hino de Pronnóia. É neste poema de conclusão 

que a salvadora imanente afirma: “Eu, portanto, a perfeita Pronnóia de tudo, transformei-me 

em minha semente, por que eu existo primeiro, percorrendo todos os caminhos. Pois eu sou a 

riqueza da luz; Eu sou a memória do Pleroma” (WISSE, 1996 apud ROBINSON, p. 122). 

Novamente a semelhança da enviada, vinda da memória do Pleroma, que “existe primeiro”, 

como no caso de Trovão, a enviada do Poder que é “a primeira e a última.” 

 Há outros paralelos que contêm o mesmo gênero de revelação e instrução, ainda que não 

se utilizam do estilo de  auto-proclamações “eu sou” que aparece repetidas vezes, mais de 

oitenta, em Trovão. 

  No tratado A Hipóstase dos Arcontes NHC II, 4, o discurso de revelação ocorre entre um 

anjo e um interrogador e sua narrativa mitológica baseia-se em uma interpretação esotérica do 

                                                
36 Este é o tratado que na antiguidade foi colocado solto dentro da encadernação do códice VI, e possui paralelos 
com Trovão. 



 67 

texto do Gênesis (1-6), o tratado é considerado uma obra cristã. A semelhança deste tratado 

com Trovão encontra-se neste trecho:  “E a mulher provida do espírito foi a ele e falou, 

“Levanta-te Adão”. E quando ele a viu, disse, “És tu que me deste vida; tu serás chamada de 

‘a mãe dos vivos’. – Pois é ela quem é minha mãe. A mulher é aquela que dá a luz” 

(BULLARD; LAYTON, 1996 apud ROBINSON, p. 147). Neste caso, tanto Eva como 

Trovão, dão à luz ao seu próprio marido. Em Trovão 13, 32, o marido é também o seu filho. 

 O texto seguinte da coleção, Sobre a Origem do Mundo NHC II, 5, apresenta uma 

evidente relação literária com o texto anterior da biblioteca, diante disso alguns estudiosos 

sugerem que ambos os tratados podem possuir uma fonte material em comum. O texto 

baseado em Gênesis 1-2 apresenta as idéias centrais que dão origem a cosmogonia, a 

antropogonia e a escatologia gnóstica cristã. (BETHGE; LAYTON, 1996 apud ROBINSON, 

p.161).  

 

Agora Eva é a primeira virgem, aquela que sem um esposo gerou o seu primeiro fruto. É ela 
quem se serviu como sua própria parteira. Por esta razão ela é considerada por ter dito: 
Eu sou parte de minha mãe, eu sou a mãe. 
Eu sou a vida, eu sou a virgem. 
Eu sou a grávida, eu sou a parteira. 
Eu sou o conforto das dores de parto. 
Meu marido quem me gerou, eu sou sua mãe, 
E ele é o meu pai e meu senhor 
Ele é a minha força, 
Ele fala o que deseja razoavelmente 
Eu serei 
Mas eu gerei uma pessoa nobre.  

 

 É somente neste trecho quando Eva fala, e não na obra como um todo, que encontramos 

paralelos tanto estruturais como de conteúdo com Trovão p. 13, 16-27.  

 De acordo com Bentley Layton (1986 apud HEDRICK; HODGSON, p. 37-54), Trovão 

possui paralelos com as tradições literárias do Mediterrâneo da antiguidade chamadas de 

Enigmas. Ele demonstra alguns paralelos importantes entre a forma antitética de Trovão e 

alguns enigmas gregos que são a apresentação de uma série de contradições aparentes e que 

são resolvidas por uma resposta, ele cita um enigma grego como exemplo: 

 

 



 68 

 Ninguém que enxerga, me vê.  
Mas aquele que não enxerga me possui.  
Aquele que é mudo, fala. 
Aquele que não corre, corre.  
E eu sou uma mentira,  
entretanto digo todas as coisas verdadeiras.  
Solução do enigma – o sonho. 

 

 Essa comparação é importante pois apresenta imagens similares contidas na composição 

de Trovão que é sem dúvida enigmático. Nas linhas 14, 9-13, que evidencia o enigma da sua 

identidade, Layton compara a figura feminina de  Trovão com a Eva celestial citada nos 

tratados apresentados anteriormente. O autor propõe uma possível solução para o enigma de 

identidade da figura feminina de Trovão  – a Eva.  

 Em Atos de João, encontra-se o famoso Hino à Cristo, ou A Dança Circular da Cruz 
(BARNSTONE; MEYER, 2009, p. 373-374).  

 
Eu serei salvo e eu salvarei. Amém.  
Eu serei liberto e eu libertarei. Amém. 
Eu serei gerado e eu gerarei. Amém.  
Eu serei ouvido e eu ouvirei. Amém.  
Eu serei mantido na memória, sendo toda a memória. Amém.  
Eu serei lavado e eu lavarei. Amém.  
(…) Eu irei partir e eu ficarei. Amém.  
Eu irei adornar e eu serei adornado. Amém.  
Eu serei unido e eu unirei. Amém.  
Eu não tenho morada e eu tenho moradas. Amém.  
Eu não tenho templo e eu tenho templos. Amém.  
Eu sou uma lâmpada para vós que me vês. Amém.  
Eu sou um espelho para vós que me contemplam. Amém.  
Eu sou uma porta para vós que bateis. Amém.  
Eu sou um caminho para vós, vós transeuntes. Amém.  

 

 Neste texto os versos cantados por Jesus em auto-proclamações se assemelham às 

declarações paradoxais e enigmáticas de Trovão. Além do uso da forma “eu sou”, o texto 

também se utiliza de antíteses, Jesus neste texto será salvo, liberto, gerado, lavado, ele não 

possui morada, nem templo.  

 As pesquisas tem demonstrado que o texto Trovão apresenta um estilo profético, 

justamente pelo fato do autor, não somente desejar ensinar, mas também exortar e converter 



 69 

seus ouvintes ou leitores. Entretanto, alguns estudiosos consideram que Trovão possa ser 

também um tratado filosófico.  

 Ao comparar Trovão com  Protennóia Trimorfa um outro aspecto foi apontado, de que 

ambos os textos possuem um tipo de linguagem própria ao descreverem o Divino. Segundo 

artigo da autora Tilde Halvgaard (2010, p. 14):  

 

Tanto Protennóia como Trovão pressupõe a sequência Estóica dos diferentes níveis da 
comunicação verbal para expressar os diversos níveis ou modos da revelação divina. Eles 
concordam com a filosofia da linguagem Estóica de que o discurso racional (o Logos), está no 
nível semântico mais elevado. Com a revelação da Palavra, a mente humana é capaz de 
compreender o conteúdo da mensagem. Entretanto, é também onde as similaridades terminam 
entre esta pequena parte da teoria Estóica da linguagem e os dois textos de Nag Hammadi. Pois, 
como eu havia argumentado, a evidência não é somente sobre a Palavra racional, mas ao invés 
disso sobre o Pensamento e o Silêncio como o verdadeiro centro para o conhecimento e a 
percepção. O Silêncio encontra-se antes da  linguagem em um lugar para além da categorização 
humana. Isso parece demonstrar que tanto Trovão como Protennóia Trimorfa invertem o modo 
tradicional filosófico da compreensão do conteúdo semântico dos diferentes estágios da 
expressão vocal. 

 

 A autora designou esta linguagem característica como sendo a “Teologia da 

Linguagem”. Para ela, a filosofia da linguagem Estóica poderia muito bem ter sido a fonte 

para ambos os textos, justamente pela conexão dos diferentes níveis ou componentes da 

expressão verbal existentes entre Som, Voz e Palavra, que segundo a autora são encontrados 

em ambos os textos, remetendo-os à teoria da comunicação verbal desenvolvida na filosofia da 

linguagem Estóica. 

 

2.4 Análise-crítica Textual 

 

A tradução do copta  anok tete (eu sou ela quem), e anok pete  (eu sou ele 

quem), representa uma exposição calibrada das características complexas do emprego do 

gênero, características estas que vinham sendo ignoradas por todas as traduções existentes de 

Trovão. Taussig, no entanto, tem trabalhado intensamente para fazer justiça a complexidade 

da situação e da originalidade da linguagem em Trovão. Já que tete “ela quem” ocorre tão 

freqüentemente e desde que ambos, tanto a freqüência, como as aplicações nada usuais, 

possuem implicações centrais para o todo de Trovão.  



 70 

A dimensão particular do copta em questão é o uso dos pronomes  te te (ela), pe pe 

(ele), tete tete (ela quem), pete, pete (ele quem), no nosso texto. Em Trovão o uso dessas 

formas pronominais de gênero é ao mesmo tempo convencionais e não convencionais, 

especialmente em relação ao uso dominante do anok anok (eu sou), por toda a peça. 

Freqüentemente e convencionalmente, o anok (eu sou), em Trovão vem acompanhado de um 

te (ela - pronome copular), e algumas vezes de um pe (ele - pronome copular), como no 

dispositivo comum de cópula de gênero em Copta.37 

Sob este aspecto, o anok em Trovão é caracterizado com um gênero, que basicamente 

não deveria possuir, para poder combinar este sentido de gênero com o seu predicado, como 

no caso de um substantivo Copta que possui o seu gênero indicado pelo artigo que o antecede. 

Taussig, nos casos em que o texto apresenta palavras com gênero especificado, ele não 

emprega “ela quem” tete (tete) ou menos frequente, “ele quem” pete (pete) nos lugares 

onde o te te e o pe pe são usados como parte do mecanismo de cópula do Copta. O autor 

explicita esta composição nos momentos em que o pronome relativo “quem” ete,  produz um 

gênero especifico para o anok (eu sou), com as formas do tete (ela quem) e menos 

frequentemente, mas ainda surpreendentemente, o pete (ele quem).  

Nestes casos, o autor tem respeitado a especificidade do gênero com uma tradução 

literal “ela quem” e menos frequente “ele quem” que o texto copta de Trovão indica, por 

perceber que isto é um intensificador da linguagem de gênero empregado por Trovão. Ou seja, 

não só os predicados possuem gênero, como também o “eu sou.” Há uma intensificação clara 

do uso de gênero na composição da linguagem de Trovão, por isso nós também a 

evidenciamos (intensificação do gênero),  em nossa tradução. 

 
anok     tete      taeiaeit    auw   te   tShs  

------Eu sou     ela quem    a venerada       e        ela      a desprezada.   

Quando poderia ser simplesmente - Eu sou venerada e desprezada 

 

                                                
37De acordo com Layton, todo substantivo possui um gênero, tanto masculino como feminino. O gênero não é 
expresso pela forma do substantivo, mas é determinado quando o substantivo possui um artigo definido singular 
t (a), p (o), por exemplo; t me (a verdade) p-- laos  (o povo) (LAYTON, 2007, p. 14). 



 71 

Esta exposição é relativamente óbvia até para o leitor casual de Trovão, já que estas 

traduções específicas de gênero se encaixam com o projeto grandioso de Trovão de trazer ao 

centro do palco as caracterizações binárias das mulheres e as tensões irônicas juntamente com 

as representações das mulheres.  

Isso será menos óbvio, mas igualmente interessante, poder visualizar  as imagens de 

gênero e a gramática de Trovão, e notar que um personagem tencionado pelo gênero surge, 

especialmente na aparência pronominal um tanto rara masculina das imagens nominais atadas 

dentro das mais óbvias predominâncias das imagens das mulheres e representações do 

feminino (2010, p. 105). Taussig, diferentemente de outros autores, não traduz de forma neutra 

quando o texto cita um gênero específico, inclusive para o anok (eu sou). 

Em Trovão foi notado claramente a presença de dois padrões literários, o paradoxo e a 

antítese. O paradoxo é uma declaração que coloca dois opostos lado a lado para obter uma 

conclusão confusa, ilógica ou impossível. A antítese como uma categoria mais comum, 

também funciona na estrutura de binários, ou seja, duas idéias contrastantes colocadas 

próximas uma à outra. Discutiremos sobre estes e outros padrões literários no decorrer da 

nossa análise. 

 

 

2.4.1 O Título de Trovão (p. 13, 1)38 

 

Tebronth: nuos Nteleios 

 

 Nem sempre os tratados da BNH apresentam o título da obra de forma clara: algumas 

vezes o título aparece no início, em outros no final do texto; outros aparecem no início e no 

final de forma modificada. Outros textos são simplesmente desprovidos de um  

título.  

Em nosso caso, a situação do título está muito clara, ele aparece uma única vez na 

primeira linha da página 13 do tratado e uma sequência de traçados colocados logo abaixo 

                                                
38 Lê-se na sequência: página e linha do manuscrito copta. 



 72 

desta linha destaca-o do corpo do texto. O único problema encontrado, é de ordem 

paleográfica, pois há uma lacuna no lugar que seria a primeira letra. Esta lacuna gerou dúvidas 

entre os pesquisadores sobre a forma correta de recompor o título, que implicava diretamente 

na sua tradução. Krause, seguido por MacRae, identificaram e comprovaram que a primeira 

letra era um T (Tau) seguida de um e (Épsilon)39 lendo-se então o título Te bronth, 

literalmente - A Trovão. Posteriormente, os estudiosos adotaram esta mesma leitura em 

correspondência ao publicado por Robinson na edição facsimile do códice VI de 1974.  

Como a maioria dos tratados NH o título não aparenta ser obra do autor, mas deve ter 

sido acrescentado posteriormente pelo escriba. O título do nosso tratado é duplo. Trovão que é 

uma palavra feminina, tanto em Grego quanto em Copta bronth (Brontë), esta precedida 

do artigo definido feminino ‘A’ e separado sintaticamente pela pontuação (:) da Mente 

Perfeita, assim o que aparenta é que o autor(a) do nosso texto apresenta a primeira parte como 

sendo a segunda, ou seja, Trovão seria a Mente Perfeita. 

Assim como Trovão, as palavras coptas Mente e Perfeita, também são transliterações 

do grego. O título não aparece nenhuma vez no corpo do texto, a não ser que se reconstitua a 

palavra “Perfeita” na lacuna existente na p. 18 linha 9 do manuscrito, que antecede a palavra 

“Mente” 40.  

Os estudiosos acreditam que o título, assim como acontece com muitos títulos da 

literatura helenística, é um acréscimo posterior à confecção da peça literária. De toda a forma, 

ao levarmos o título do tratado em consideração, fica suposto de que a voz predominantemente 

feminina que fala no texto é Trovão.  

Apesar do título não possuir uma correlação direta com o texto, a noção de “Mente 

Perfeita” aparece sim em outras literaturas do período, como no neo-platonismo cuja 

cosmologia psíquica apresenta notadamente a  mente seguida do espírito e da alma, como os 

elementos principais da personalidade e da capacidade humana. Esta noção, “Mente Perfeita”, 

está fortemente presente em muitas literaturas que compõem a coletânea de Nag Hammadi.41 

                                                
39 POIRIER, P.H. Le Tonnerre Intellect Parfait (NH VI, 2), 1995, p.201-203. 
40 Somente a palavra “Mente” ocorre duas vezes na obra 18,9 e 19,32 e não aparenta ter um significado especial 
dentro do texto. No título, a palavra “Mente” não vem precedida de artigo, nem definido ou indefinido. 
41 Cf. BNH, A Revelação Secreta de João 8, 29. 



 73 

Desde a antiguidade os trovões eram considerados um mau presságio metereológico. 

Foi na Mesopotâmia que se deu início aos estudos relacionados com as aparições dos trovões 

no céu, sendo comprovado pela tabuleta de número 44,  Enuma Anu Enlil.  

Foi também encontrado, entre os textos descobertos em Qumram no documento 

inscrito pelo número 4Q318, uma “Brontologia”, ou seja, um estudo gráfico, o qual prevê 

eventos baseados sobre a aparição de trovões numa determinada casa zodiacal. Este texto é 

considerado a primeira evidência desta prática no oeste da Mesopotâmia nos períodos 

Helênico e Romano primitivos. 

Na tradição grega Zeus é o deus do trovão e normalmente é retratado segurando um 

raio com as mãos. Na Bíblia Hebraica e posteriormente nas tradições judaica e cristã, o  trovão 

normalmente vem acompanhando uma teofania, em Ex. 20:16, Ez. 1:24 e Jó 26:14 

encontramos a revelação do poder de Deus, o “trovão do Todo Poderoso”. Em Ex. 20 também 

caracteriza a voz divina, angélica e celeste, enfatizando o efeito poderoso de uma teofania da 

“voz de trovão de Deus”. Em Marcos 3:17 Jesus escolhe os 12 apóstolos e nomeia os filhos de 

Zebedeu, Tiago e João, os “Filhos do trovão”, enquanto em João 12:28-29 uma multidão que 

ouviu uma voz que vinha do céu “dizia que era de um trovão”.  

Segundo M. Tardieu, a palavra trovão detêm um importante significado filosófico 

dentro do Neo-platonismo, notadamente no final da República de Platão X, 621 b 1-4, no 

“Mito de Er”, cuja narrativa diz que as almas daqueles que acabaram de deixar a terra e que se 

encontram temporariamente adormecidas são despertadas pelo estrondo de um trovão. 

Segundo o autor, esta narrativa seria a fonte literária para o título de Trovão (1995 apud 

POIRIER, p. 204). 

 

2.4.2 Prólogo  

 

p.13, 2-15 

Eu fui enviada da parte interna do poder 2  

Eu vim para aqueles que refletem sobre mim  

E Eu fui encontrada entre aqueles que procuram por mim  

Olhai para mim, vós que me contemplais 6 



 74 

Ouvintes, ouvi-me42 7 

Aqueles que esperam por mim, recebam-me.  

Não me afugenteis de diante dos vossos olhos.  

Não permitais que a vossa voz ou vossa audição me deteste 11 

Não me ignoreis em lugar algum, em tempo algum  

Estai atentos.  Não me ignorai43  

Pois sou eu que sou a primeira e a última         

 

Segundo Poirier, as 16 primeiras linhas de Trovão formam um prólogo que funciona 

como uma introdução ao corpo do texto. Esta estrutura separada é baseada na composição de 

três módulos com três sentenças imperativas, três positivas e três negativas, seguidas de uma 

exortação. O autor conseguiu identificar a existência deste prólogo que inicia na linha 2 e 

estende-se até a linha 16 da página 13 do manuscrito copta. Esta constatação somente foi 

possível por atestar que nesta primeira seção, há uma estrutura própria e de vocabulário 

diferenciado, livre do uso de exortações, paradoxos e contradições que caracterizam tão 

fortemente o resto do texto. Ele também identifica um epílogo, ou uma conclusão funcionando 

ambos como uma moldura didática do texto. 

Para Poirier, a linha 16 “Eu sou a primeira e a última” que encerra o prólogo ressoa 

como afirmações bíblicas da transcendência divina e encontra paralelos em Isaias 44:6, 48:1 e 

Apocalipse 1:17,22:13. Poirier elucida que esta linha não deve fazer parte da segunda seção, 

apesar da utilização da auto-proclamação “eu sou”, lhe falta a característica irônica que 

acompanham os pares antitéticos subsequentes (1995, p. 104-105). 

 Poirier não apresenta uma conclusão redacional desta sua análise que evidencia a 

existência de um prólogo em Trovão, no entanto Taussig o faz. Ele afirma que “a clara 

implicação é que estas 16 linhas formam uma introdução separada do corpo do texto” (2010, 

p. 105).  
                                                
42 Nós mantivemos em nossa tradução a expressão “ouvintes, ouvi-me”, por ser a forma literal apresentada no 
texto copta. Entretanto, Taussig traduz como “Audiência” para que fique evidente a dimensão oral do texto. 
Segundo ele, Trovão deveria ser recitado publicamente, em encenações artísticas ou em cerimônias rituais. Ainda 
que a nossa tradução mantenha a forma literal, a oralidade inicial de Trovão nos faz todo sentido e deve ser 
levada em consideração. 
43 Estas exortações recordam o papel da Sabedoria na literatura Israelita/judaica. 



 75 

A nossa disposição, concorda com a existência de uma introdução didática ao texto, 

como proposta acima pelos autores. Então, encerramos esta primeira unidade na linha 16, 

diferentemente de Taussig, que finaliza a introdução na linha 15. Nós entendemos que o uso 

do anok gar na linha 16 “Pois eu sou a primeira e a última” parece responder a exortação da 

linha anterior “Estai atentos. Não me ignorai”. 

  Segundo Poirier, esta introdução tem a forma de um discurso de revelação cuja 

proclamação de Trovão define que sua origem é o poder, que veio para os que refletem sobre 

ela e é encontrada entre os que a procuram. Trovão, a voz que fala no texto, instrui sua 

audiência para que a recebam e que utilizem suas faculdades de visão e audição, para entrarem 

em relação com ela, chamando atenção para que não a ignorem. Nestas primeiras linhas 

Poirier identifica a fórmula do enviado, que funcionava como base introdutória de uma 

apresentação, utilizadas pelas sociedades da antiguidade, que tanto servia para designar o 

mandatário, como também para apresentar o enviado que neste momento declarava suas 

qualificações e status aos seus destinatários (POIRIER, 1995, p. 208-210).  

 

 

2.4.3 O Corpo do Texto  

 

p. 13, 17-21 

Eu sou44 ela quem é venerada e ela quem é desprezada 

Eu sou a prostituta e a mulher santa 

Eu sou a esposa e a virgem 

Eu sou ele a mãe e a filha 

Eu sou os membros de minha mãe 
 

O “eu” de Trovão ocupa uma grande quantidade de posições paradoxais. Entretanto 

quando melhor observadas, estas duplas binárias frequentemente se entrelaçam, assim que são 

pronunciadas.  
                                                
44 São estas declarações auto-descritivas “eu sou” que aparecem tão frequentemente em Trovão que recordam o 
imaginário de figuras, muitas delas divinas, representadas em diversas literaturas como: Ísis, Sabedoria/Sofia, 
Jesus (Evangelho de João), Barbelo e Protennóia na BNH. 



 76 

Segundo Taussig, a aplicação do paradoxo em Trovão é de certa forma enganosa se 

deixada sem uma precisa qualificação. Do mesmo modo que ele enxerga que as antíteses que 

aparecem como categorias muito básicas, parecem sugerir que Trovão se mantêm ao mesmo 

tempo nos pólos opostos que ocasionalmente evoca. Mas este não é o caso. O que aparenta é 

que Trovão chama tais opostos em questão. Talvez uma tentativa de que os opostos, quando 

colocados juntos, acabem por se excluir reciprocamente. 

Estes primeiros conjuntos de opostos “venerada e desprezada” e “prostituta e mulher 

santa” abrem caminho para “Eu sou a esposa e a virgem”. Se as comparações anteriores a esta 

justapõem uma posição vergonhosa e humilhante, esta linha seguinte “Eu sou a esposa e a 

virgem” corta a base destas comparações. Num primeiro momento as categorias “esposa e 

virgem” podem parecer uma antítese, afinal, como ser esposa e ao mesmo tempo virgem? 

Entretanto, no movimento cristão primitivo isso foi possível. O ideal da pureza sexual era um 

veículo para a obtenção de uma identidade – a da heroína.  

Segundo Kate Cooper (passim COOPER, 1996), o ideal da virgindade foi um dos 

aspectos centrais da cristianização do mundo antigo. Mulheres casadas, inclusive das classes 

dominantes do império, eram encorajadas a renunciar seus maridos (abstinência sexual), em 

troca de uma união “transcendental” com o homem sagrado cristão e seus ideais ascéticos A 

próxima linha “Eu sou ele a mãe e a filha”, sabota o paradoxo assim como também as 

expectativas de sentido ao adicionar o “ele”. Em seguida, “Eu sou os membros de minha mãe” 

cria algo totalmente diferente de um paradoxo – neste curto pensamento da última linha o “eu” 

se dispersa primeiramente no plural dos “membros”, para em seguida se condensar na unidade 

da sua “mãe”. 

Quando a lógica que mantém, as duplas “prostituta” e a “mulher santa” ou “venerada” 

e a “desprezada” em pólos opostos se despedaça, desmorona conjuntamente a arquitetura 

social que para funcionar, se apóia nestas categorias. Ainda mais notável, é que Trovão 

ironicamente usa auto-declarações para alcançar este colapso tanto dos sistemas quanto das 

identidades.  

Anne McGuire, afirma que estes pares antitéticos refletem a construção bipolar do 

gênero feminino na cultura patriarcal da antiguidade. O texto em certos momentos inclui 

polaridade, particularidade e multiplicidade, apresentando a dualidade paradoxal do “eu” de 



 77 

Trovão que funciona para transpor ou anular os limites existentes entre as categorias que 

nomeia (1994 apud FIORENZA, p. 42-43). 

 

 p. 13, 22-27 

Eu sou uma mulher estéril e ela possui muitos filhos 

Eu sou ela cujo casamento é extravagante e eu não tive um marido 

Eu sou a parturiente e ela que não deu à luz 

Eu sou o conforto das minhas dores de parto                                         27 

 

As duas primeiras linhas reproduzem o efeito das linhas analisadas anteriormente. Elas 

possuem uma relação mais óbvia de paradoxo para depois entrar em uma seção cujos opostos 

aparentam ser menos contrastantes. Em seguida “Eu sou o conforto das minhas dores de 

parto”, apresenta novamente a condensação (conforto), e a pluralidade (dores). O “eu”, por 

toda sua inocência ostensiva, é exatamente o local onde as coisas se materializam, somente 

para depois se desintegrar.  

 

 p. 13, 27-32 

Eu sou a noiva e o noivo45 

E é o meu marido quem me deu à  luz 

Eu sou a mãe de meu pai, 

E a irmã de meu marido, e ele é meu filho                                             32 

 

Esta é a primeira sequência que apresenta um outro tipo de padrão literário também 

empregado em Trovão, a inversão. Inverter significa mudar as posições ou colocar para fora o 

que estava dentro. No caso deste trecho, há claras mudanças nas posições que evidenciam uma 

tentativa de confundir os papéis. Nestes casos o “eu” constrói relacionamentos e em seguida 

os inverte.  

                                                
45 Segundo MacGuire, esta alusão do noivo e da noiva é uma metáfora para a relação de Deus e Israel, ou Cristo e 
a Igreja, esta auto-proclamação associa a oradora simultaneamente com o tradicional papel masculino do noivo 
“Deus ou Cristo” e o tradicional papel feminino da noiva humana “Israel ou a Igreja” (apud FIORENZA, 1994, p. 
44). 



 78 

Nesta série há uma tentativa de reordenar as posições e os relacionamentos nos quais 

os personagens parecem atuar fora do seus papéis. Interessante notar que nesta seção tanto o 

homem quanto a mulher participam do mesmo processo de dar à luz, criando um tipo de 

desordem.  

Há uma confusão nestas sentenças, um entrelaçamento de relações familiares que, 

segundo Taussig, parecem ressoar uma linhagem incestuosa (2010, p. 31). A possibilidade de  

evidenciar nestas linhas um legado de tradição incestuosa, pode responder em parte a confusão 

dos papéis sociais dentro dessa estrutura familiar. O que significa por exemplo, ser “mãe” ou 

ser “pai” neste sistema familiar específico? Onde o “eu” de  Trovão se situa?  

 

 p. 13, 33 – 14, 1-8 

Eu sou a escrava46 daquele que me serviu  

Eu sou ela, o Senhor47 14 do meu filho                                                      1 

Mas é ele quem me deu à luz no momento errado  

E ele é meu filho nascido no momento certo  

E meu poder vem do seu interior  

Eu sou o cajado do seu poder juvenil  

E ele é o bastão da minha maturidade de ser mulher  7 

O que quer que ele deseja acontece para mim 

 

No meio deste emaranhado de relações familiares Trovão assevera “Eu sou a escrava 

daquele que me serviu”, distante de mostrar uma relação de troca, em que cada um serve o 

outro, a linha aponta para o fato de que hoje é ela, Trovão, quem serve aquele que um dia a 

serviu, evidenciando uma troca de papéis.  

                                                
46 Esta palavra “tqaouoone” no texto é peculiar porque no copta ela se utiliza do artigo feminino no singular 
(a), mas termina no plural, como é impossível fazer justiça a este “plural” da palavra, foi traduzida simplesmente 
como a escrava (2010, 109). 
47 A palavra copta joeis que designa Senhor é masculina, não há um correspondente feminino para esta palavra 
em copta (cf. SMITH, A Concise Coptic-English Lexicon, 55). Esta palavra é normalmente associada com a 
figura da autoridade masculina, possuindo também conotações de “mestre” ou “dono”. No entanto, o uso do 
artigo feminino juntamente com a palavra masculina, foi a forma (de cópula), utilizada para designá-la como 
feminina. Algumas traduções em inglês optaram por governanta ou senhora ou como no caso da tradução em 
francês como maitresse. 



 79 

 

Em seguida, Trovão afirma ser ela “o Senhor”, que parece funcionar para relacioná-la à 

figura masculina do poder na antiguidade, mas levando em conta seu lado irônico, a referência 

ao “filho”, parece também evidenciar os papéis restritivos da maternidade. Na terceira linha é 

estabelecido uma dinâmica que se reverte, o filho se torna a “mãe” ao dar à luz e a mãe se 

torna o “filho”. No entanto, esta inversão não é perfeita, pois é ele quem dá à luz a ela 

“prematuramente”, enquanto ela dá a luz a ele “no momento certo.” Novamente, tanto mãe 

quanto filho participam da mesma atividade “dar à luz”, o que contribui para misturar os 

relacionamentos e complicar os papéis de gênero. Nas linhas seguintes: 

 

E meu poder vem do seu interior  

Eu sou o cajado do seu poder juvenil  

E ele é o bastão da minha maturidade de ser mulher  7 

O que quer que ele deseja acontece para mim  

 

Tanto o “bastão” quanto o “cajado” são dois símbolos de autoridade na antiguidade. 

No Egito, os faraós são descritos segurando um cetro estilizado que o representa como um 

“pastor” do povo. Na bíblia, estas duas imagens também aparecem lado a lado, como no 

Salmo 23, 4 “a tua vara e o teu cajado me consolam.” Nesta sequência fica ainda mais 

evidente as relações de poder e de gênero que estão sendo evocadas. Não somente a palavra 

“poder” aparece duas vezes nessas linhas, como também é levantada a questão de quem este 

poder pertence. O poder dela vem dele e ela é o poder dele.  

Taussig afirma que é difícil fazer uma leitura destas duas imagens sem nos remeter aos 

interesses tanto de gênero quanto de sexualidade que Trovão propõe. O autor sugere que tanto 

a imagem do “cajado” quanto a do “bastão” expressas no texto, podem ser associadas ao falo, 

símbolo da potência, da autoridade e do poder na antiguidade. Estas imagens parecem também 

evocar uma noção de punição e violência, o que nos parece fazer  muito sentido dentro 

contexto da obra. 

Anne MacGuire sugere que estas linhas sinalizam os padrões convencionais ou 

patriarcais das relações de gênero, por evidenciar uma imagem superior do poder masculino. 



 80 

Assim, se inicialmente cada um representa o poder do outro, a intenção da última linha “o que 

quer que ele deseja acontece para mim” indica, que ao final, o poder parece ser somente dele 

(1994 apud FIORENZA, p. 45).   

  

 p. 14, 10-14 

Eu sou o silêncio nunca encontrado  

E a idéia infinitamente recordada  

Eu sou a voz com sons incontáveis  

E os mil disfarces da palavra 13 

Eu sou a pronúncia do meu nome 

 

Esta seção sinaliza uma mudança radical de tema, Trovão leva sua audiência para uma 

outra atmosfera. Aqui sua voz se afasta do conturbado entrelaçamento que tanto envolvem as 

questões do poder e do gênero para o silêncio. Segundo Anne McGuire (1994 apud 

FIORENZA, p. 47): 

Estas afirmações apresentam um modelo para a compreensão das metáforas paradoxais e 
antitéticas do texto, situando seu significado com o silêncio incompreensível e manifestações 
linguísticas do divino. Assim como as afirmações anteriores ilustraram a conjunção da unidade 
e da multiplicidade no divino, estas relatam a unidade da concepção divina, voz e expressão 
vocal para a multiplicidade da lembrança, do som e da aparência. Finalmente, ao definir-se 
como “a expressão vocal do meu nome”, a “voz” do texto conecta sua identidade diretamente a 
reflexões filosóficas e religiosas sobre o “nome” divino. 
 

Observa-se também nesta passagem uma mudança organizacional. Ao invés do pares 

antitéticos ou paradoxais, Trovão parece seguir uma progressão natural. Silêncio que antecede 

o pensamento, que se transforma na voz, que por sua vez se disfarça na palavra para 

pronunciar seu próprio nome. A última linha parece responder as linhas anteriores, mas é um 

engano, pois afinal qual é o seu nome? 

 

 

 

  



 81 

 p. 14, 16-25  

Vós que me detestais, por que me amais e detestais aqueles que me amam?   

Vós que me negais, confessai-me  

Vós que me confessais, negai-me  

Vós que falais a verdade sobre mim, menti sobre mim  

Vós que mentis sobre mim, dizei a verdade sobre mim  

Vós que me conheceis, ignorai-me  

Vós que me ignorais, conhecei-me 25 

 

A questão que anuncia as próximas sentenças representa uma mudança temática 

brusca. O ouvinte é arrancado do silêncio anterior para um contexto de ódio e amor. O “eu” de 

Trovão desaparece para dar lugar ao “vós” que claramente a odeia.  O paralelismo da forma 

mostra que Trovão possui fortes características de atuação (oralidade).  

Este conjunto apresenta os aspectos contraditórios de Trovão representados aqui pelo 

padrão literário da inversão. Estas contradições devem ser entendidas no seu sentido mais 

literal do falar  “contra si mesmo”,  “contra o outro” ou “contra a verdade”. 

Na primeira linha, o “eu” no imperativo ao afirmar que o “vós” se contradiz, cria um 

tipo de inversão: mentirosos dizem a verdade e os que dizem a verdade são os mentirosos. 

Confissão e negação são termos que aqui sofrem mudanças. O que parece é que somente na 

mentira, na contradição, “no falar contra” é que a verdade pode ser dita (Taussig, 2010, p. 32). 

E que tipo de verdade pode ser esta?  

  

 p. 14, 26-31 

Eu sou ambos conhecimento e ignorância  

Eu sou humilhação e orgulho  

Eu sou desavergonhada 29 

Eu sou envergonhada 30 

Eu sou segurança e eu sou medo  

Eu sou guerra e paz  

 



 82 

“Eu sou ambos conhecimento e ignorância” funciona como que para responder a seção 

anterior. O uso do “anok gar” além de sinalizar uma transição suave, permite uma certa 

continuidade com a estrofe anterior. “Eu sou humilhação e orgulho” nos remete à dinâmica do 

sistema da honra e da vergonha do Mediterrâneo da antiguidade.  

Somente a palavra vergonha aparece três vezes nestas linhas, enfatizando o contexto 

descrito anteriormente. O paralelismo da forma mostra uma vez mais que Trovão possui fortes 

indicações de ter funcionado na antiguidade como representações artísticas ou utilizada em 

cerimônias ritualísticas. 

  

 p. 14, 31-15, 14 

Prestai-me atenção.  

Eu sou ela quem é desgraçada e ela quem é importante  

15 Prestai-me atenção, para a minha miséria e para a minha extravagância 1 

Não sejais arrogantes comigo quando eu for arremessada ao chão  

Vós me encontrareis entre os esperados  

Não me encareis no amontoado de merda48, deixando-me descartada  

Vós me encontrareis nos reinos49  

Não me encareis quando eu for arremessada entre os condenados   

Não riais de mim nos lugares mais inferiores 12 

Não me lanceis para baixo entre aqueles viciosamente massacrados  

 

A idéia dos socialmente marginalizados sentados na merda e em seguida encontrados 

nos reinos é uma inversão irônica, quase uma farsa. Este tipo de troca é um tanto familiar aos 

leitores dos evangelhos canônicos. Taussig aponta para a semelhança entre esta passagem com 

os marginalizados da parábola do Bom Samaritano Lucas 10: 30-37. 
                                                
48 A palavra Kopria significa também “esterco”, “excremento”, “fezes”, segundo a dica de Taussig estes termos 
ou são muito antiquados ou muito técnicos, a palavra a “shit” (merda), combina muito mais com a linguagem 
provocativa empregada por Trovão (2010, p.115). 
49 O uso do termo reino no plural (reinos), sugere um possível contexto imperial. É importante notar que os 
Romanos normalmente se utilizavam das imagens de mulheres nuas e sendo abusadas para retratar as nações por 
eles conquistadas (TAUSSIG, 2010, p.115).  
 
 



 83 

O “eu” de Trovão nesta passagem implora por um tratamento digno ou humano. Por 

duas vezes nestas linhas ela exige atenção e que não seja encarada nos piores lugares onde é 

“arremessada”.  

Nestas e em outras passagens, a voz da Trovão fala incisivamente como o sujeito e o objeto das 
reações conflitantes. Ela é o objeto não somente da honra, da exaltação e do amor, mas também da 
desgraça, do menosprezo e do ódio. A extensão destas oposições encontradas nestas respostas e da 
dor que as acompanham, constituem sua própria identidade, ela é o sujeito que vivencia, que existe 
nos pólos negativos e positivos das afirmações. No lado negativo da desgraça e do menosprezo, ela 
tem solidariedade com o vulnerável, com o oprimido e com o marginalizado. No lado positivo, ela 
é também “o ser maior” que fala ser encontrada em um tempo futuro “entre aqueles que estão por 
vir” e “nos reinos”. Na voz do presente, entretanto, sua existência é caracterizada pelas dualidades 
da pobreza e riqueza, poder e fraqueza, medo e coragem, voz e silêncio. Aquele que fala é 
“desgraçada e o ser maior”, assim como é “odiada em todo lugar e amada em todo lugar”. Ela 
insiste para que sua audiência reconheça as dualidades nas quais ela existe, que compreendam sua 
cumplicidade e que mudem sua visão, suas atitudes e o relacionamento com ela (MACGUIRE 
apud FIORENZA, 1994, p. 46). 

 

 Há um contexto de invasão ou de conquistas por detrás destas linhas, que identificam 

o “eu” de Trovão com pessoas em situações traumatizantes e de violento ataque (TAUSSIG, 

2010, p. 11). 

 

 p. 15, 15- 29  

Eu, eu sou compassiva  

E eu sou cruel  

Cuidado!   

Não odieis minha obediência e não ameis minha moderação 17 

Em minha fraqueza não me dispais até a total nudez  

Não tenhais medo do meu poder  

Por que desprezais meu medo e amaldiçoais meu orgulho?  

Eu sou ela quem existe em todos os medos e na coragem estremecida  

Eu sou ela quem é tímida 26 

E eu sou segura em um lugar confortável  

Eu sou insensata, e eu sou sábia  

 



 84 

O uso duplo do anok (eu sou), apesar de raro no nosso texto ocorre ainda mais duas 

vezes (p. 16, 24 e p. 19, 15), e aqui funciona como o início de uma estrofe de auto-designação 

em tensão dialética com a estrofe anterior. O duplo “eu” parece funcionar como uma 

“sacudida” na audiência que ouve suas repreensões. Apesar de compassiva,  Trovão é cruel, 

cuidado! Esta passagem parece tanto dar continuidade as linhas anteriores mas principalmente 

preparar os ouvintes para a seção seguinte. 

 

 p. 15, 30-33, p. 16, 1-10 

Por que me odiastes em  vossas conspirações?  

Eu devo calar minha boca entre aqueles cujas bocas estão caladas e  

Então eu aparecerei e falarei  

16 Por que então me odiastes, vós Gregos?  

Por que eu sou uma bárbara entre bárbaros?  

Eu sou a sabedoria dos Gregos e o conhecimento dos bárbaros  

Eu sou a deliberação de ambos os Gregos e os bárbaros 7 

Eu sou ele cuja imagem é múltipla no Egito  

E ela quem não possui uma imagem entre os bárbaros  

Eu sou ela quem foi odiada em todo lugar  

E sou ela quem foi amada em todo lugar  

  

Nesta passagem Trovão ataca o vocabulário problemático dos gregos e dos bárbaros e 

desconstrói esta noção através da inversão e do paradoxo. Funciona como um ataque sobre a 

superioridade grega e a vergonha bárbara que faz parte da grande estratégia de Trovão, ou 

seja, evidencia a humilhação dos bárbaros nas mãos dos gregos desde a fundação da cidade de 

Alexandria50 em terras egípcias.  

                                                
50 Com as conquistas de Alexandre e o dilatamento do Império a tradição ateniense foi transferida para a cidade 
egípcia de Alexandria. Fundada em 331 A.E.C., a cidade tornara-se a grande potência do mundo intelectual do 
ocidente. A construção de museus, bibliotecas, escolas filosóficas e médicas, atraíam estudiosos e pensadores das 
correntes mais diversas; estóicos, sofistas, cínicos e céticos, entre outras. Comerciantes de outras regiões se 
transferiam para lá, concentrando no território alexandrino a influente civilização helenística (BLAINEY, 2004, 
p. 70-71).  



 85 

“Gregos no mundo greco-romano se refere para além daqueles de nacionalidade 

original grega. Gregos representam um etos e um ideal cultural maior, reconhecido e admirado 

inclusive pelos romanos politicamente dominantes” (TAUSSIG, 2010, p. 119). 

Aqui o “vós” é afiliado aos gregos, nitidamente em posição superior ao “eu” de Trovão 

que pela primeira vez e única pode ser identificado. Trovão é uma bárbara, a etnia da locutora 

se torna evidente. Como tal, ela deve permanecer calada entre calados e odiada nas 

conspirações dos gregos. Bárbaro significa o oposto cultural do grego, todo aquele desprovido 

da paidéia grega. Também possui uma conotação negativa. É um termo pejorativo para 

difamar grupos de pessoas que primeiramente não foram “civilizados” dentro da cultura grega 

(2010, p. 54). Portanto, além de Trovão, dificilmente alguém se auto-designaria como 

“bárbara” neste período.  

Quando Trovão afirma “Eu sou uma bárbara entre os bárbaros” ela confunde a sua 

audiência. Ela toma para si um status oneroso juntamente com sua voz orgulhosa que critica 

severamente os gregos por odiá-la. Surpreendentemente, o “eu” se auto-designa somente como 

bárbara, sem adicionar uma segunda identidade contrastante em tensão com esta que ela 

afirma ser.  Assim, o “eu” de Trovão se identifica com os egípcios, embora não se enquadre 

nesta caricatura que a palavra bárbara denota. A dupla “Gregos e bárbaros” é sem dúvida a 

linguagem mais especificamente cultural em todo o texto de Trovão, e isso levanta questões 

concernentes às raízes profundas de Trovão no Egito.  

O Egito além de ser a única localidade geográfica mencionada no texto é também o 

local onde o manuscrito foi encontrado. Na antiguidade, era o local da maior mistura híbrida 

das culturas do Mediterrâneo helenístico51 e coincidentemente, as estruturas da linguagem 

poética (ritmo e rima), atestados na obra são possíveis somente na língua copta. 

  

 

                                                
51 Segundo Jeager, o termo helenismo por volta do século IV A.E.C., designava o uso gramatical correto da 
língua grega, livre de barbarismos e solecismos. Mais adiante porém o termo seria empregado para caracterizar o 
modo de vida e as maneiras gregas adotadas nas outras regiões, ou seja, fora da Hélade. Já Levine define o termo 
helenismo como sendo o meio cultural predominante grego dos períodos helenístico e romano e entende que 
helenização seria o processo de adoção e adaptação, embora não homogêneo, da cultura grega nas outras culturas 
espalhadas pelo mediterrâneo e para além deste (apud CHEVITARESE, 2003, p. 7, nota 1). 
 



 86 

 p. 16, 11-15 

Eu sou ela a quem eles chamam vida  

E vós chamastes morte  

Eu sou ela a quem eles chamam lei  

E  vós chamastes desordem 1 

 

Neste trecho a contradição é empregada com grande ironia. “Eles” e o “vós” estão 

falando um contra o outro, cada qual se referindo ao “eu” de Trovão de formas opostas. 

Importante notar que a tensão entre estes dois chamados nunca é resolvida, eles simplesmente 

se mantém uns contra os outros. As contradições paradoxais e as inversões são instrumentos 

particulares do processo de criar um sentido em Trovão. Este processo se repete enfaticamente 

por todo texto. 

 

 

 p. 16, 16-23 

Eu sou ela a quem vós perseguistes e ela a quem vós capturastes  

Eu sou ela a quem vós dispersastes  

E vós me tendes recolhido e juntado  

Eu sou ela perante quem vós ficastes envergonhados  

e para mim vós tendes sido desavergonhados   

Eu sou ela quem não celebra festivais  

e eu sou ela cujos festivais são espetaculares  

 

O “vós” em Trovão apesar do seu comportamento hipócrita possui uma forte 

associação com a ordem. Em linhas que diretamente seguem as divergências da lei e da 

desordem como mostra a série anterior a esta, aqui o cenário envolve uma sequência em que o 

“eu feminino” de Trovão é perseguida, capturada, dispersada, recolhida e juntada. 

 

 

 



 87 

  

 p. 16, 24-35 

Eu, eu sou sem Deus 24 

E eu sou ela cujo Deus é magnífico  

Eu sou ele aquele em quem vós pensastes e vós me detestastes  

Eu sou sem instrução, e eles se instruem por mim  

Eu sou ela a quem vós detestastes e entretanto vós pensais sobre mim  

Eu sou ele de quem vós vos escondestes  

E vós apareceis para mim  

Aonde quer que vós vos esconderdes, eu mesma irei aparecer 35 

 

Nesta passagem temos um bom exemplo daquilo que uma aretalogia tradicional não é. 

O “eu” magnífico de uma aretalogia jamais admitiria ser detestada, ignorante e principalmente 

não ser Divina. Muito pelo contrário, o objetivo da aretalogia é identificar o personagem 

principal e associá-lo com a Divindade, com a Sabedoria e com a grandeza. No entanto, 

Trovão representa uma figura que quebra os moldes tradicionais da aretalogia comum criando 

em seu lugar uma “aretalogia diferenciada” por ser revisional e até mesmo subversiva.  

Quando o “eu” de Trovão afirma ser “sem Deus”, ou “detestada” ou “ignorante”, este 

“eu” abre possibilidades para se acessar e criticar as grandes figuras que representam a honra e 

o poder na antiguidade. Ao invés de reverenciar estes poderes visíveis e óbvios, Trovão abre 

espaço para emergir uma consciência de negação e humilhação a partir desse tipo de aretalogia 

incomum, ou seja, que inclui também os pólos negativos. Trovão cria assim um novo padrão 

aretalógico.  

A primeira linha funciona mais que um simples paradoxo em relação a linha seguinte. 

A construção diferenciada do copta, remete este “eu” duplo a autoridade de um Deus, 

entretanto, é altamente irônica, já que afirma ser “sem Deus”. Esta seção apresenta um gênero 

decididamente teológico, a voz de Trovão confunde as bases da sua própria existência.  

 

 

 



 88 

 p. 17, 1-16  

17 Pois [.........] vós [....] eu mesma [.......] vós [...]  

[.......] aqueles que têm [......]  

[.....] para isso [.............] tomai-me [........] do interior [........] 6 

Recebei-me com entendimento e pesar  

Retirai-me dos lugares miseráveis e espremidos  

Roubai daqueles que são bons, ainda que em miséria  

Trazei-me na  vergonha, em vós mesmos, fora da vergonha  

Com ou sem a vergonha  

 

Esta seção esta muito fragmentada no manuscrito, os estudiosos fizeram as restituições, 

emendas e as quebras das linhas possíveis. As três primeiras linhas, uma vez restituídas 

corretamente, parecem dar continuidade ao bloco anterior do “esconde-revela”, já que o uso 

do “pois” no início parece explicar as linhas anteriores. De toda a forma, nas linhas restantes 

percebe-se a insistência do “eu” para que o “vós” a aceite. Receber, retirar, roubar, trazer este 

“eu”, seja na vergonha, seja fora da vergonha, ao final “com ou sem vergonha” tanto faz!  

 

 p. 17, 17-3052 

 Culpai as minhas partes dentro de vós mesmos  

Vinde em minha direção, vós que me conheceis e 20 

 vós que conheceis as minhas partes  

Congregai os grandes entre os pequenos e entre as criaturas primitivas 

  

Avançai em direção à infância 25 

Não a odieis por que é pequena e insignificante  

Não rejeiteis as partes pequenas das grandezas por que elas são pequenas  

já que a pequenez é reconhecida por estar dentro da grandeza  

                                                
52 Taussig analisa as formações poéticas complicadas que emergem de Trovão.  Ele nota a presença de pelo 
menos três pequenos poemas (14,32-15,14; 17,15-32; 18,9-20), dentro da grande estrutura poética de Trovão, 
especialmente nas passagens que não são estruturadas a partir das auto-identificações. A título de exemplo 
separamos esta seção, para que seja possível visualizar este padrão poético único em Trovão.  



 89 

 

Tanto aqui, como na linha (15, 59), parece ecoar os ditos do “reino de Deus”. Receber 

o reino como uma criança pequena, também pode ser entendido como uma adoração à 

infância, uma forte oposição ao padrão do Mediterrâneo que assegurava Sabedoria somente 

entre os anciãos. O texto parece sugerir que tanto a grandeza quanto a pequenez talvez não 

sejam o que parecem. Ou ainda, que somente existe a grandeza graças a reunião das partes 

menores.  

 

 p.17, 33, 18, 8 

Por que me amaldiçoais e me venerais?  

Vós me machucastes e vós me poupastes  

Não me separeis daqueles 18 primeiros   

Vós [......]  

Não lanceis ninguém para fora [.......] 3 

nem façais voltar[.......]ela que[......].  

Eu conheço aqueles [......]  

E aqueles após estes me conhecem  

 

Aqui há uma indicação clara de um começo de estrofe, o início com uma pergunta 

significa uma mudança temática visível, mas ao mesmo tempo suave e de continuidade com a 

seção anterior. Devido ao estado corrompido do texto torna-se difícil determinar os padrões 

sintáticos. Entretanto, um padrão temático é perceptível. As duas primeiras linhas apontam 

para a tensão existente entre aqueles que são amaldiçoados e portanto feridos e os venerados 

que são poupados.  

Esta seção, e muitas outras, ilustram o “eu” de Trovão em dor, toda a sua grandeza 

inicial como a “enviada do poder” não encontra ressonância na maioria das seções da obra. 

Importante notar que tanto em Atos de João (NH), como no quarto evangelho de João (Novo 

Testamento), Jesus é o único personagem, que assim como Trovão, apresenta os pólos 

negativos das suas contradições. “O Jesus de João e Trovão orgulhosamente alegam glória e 

poder, e ambos são humilhados e condenados” (TAUSSIG, 2010, p.19). Nota-se que o resto 



 90 

da seção, apesar do estado fragmentário, não parecem ter uma ligação clara com as duas 

primeiras linhas.    

 

 p. 18, 9-20 

Mas eu sou a mente [.......]e o repouso [......] 9 

Eu sou a instrução proveniente da minha procura  

E a descoberta daqueles que me buscam  

O comando daqueles que perguntam sobre mim  

E o poder dos poderes 14 

Em meu entendimento dos anjos   

Que foram enviados pela minha palavra   

E os Deuses em Deus de acordo com o meu desígnio  17 

E espíritos de todos os homens que existem comigo  

E as mulheres que vivem em mim  

 

Nota-se uma transição radical entre esta seção e a anterior. Esta série não se utiliza da 

fórmula de auto-identificação “eu sou”. Trovão agora esta no poder da situação. A primeira 

linha contêm uma, das duas ocorrências do nous (mente), no corpo do texto. A palavra 

“mente” vem seguida de uma “quebra” no manuscrito original. Imagina-se que esta falha no 

manuscrito poderia ser reconstituída por “perfeita” o que poderia significar a inspiração para 

composição do título da obra.  

As linhas 9-14, mostram claramente uma ressonância com o prólogo que não 

apresentam, nem idéias contrastantes, nem o uso das auto-proclamações, mas sim uma 

sequência – mente, aprendizado, procura, descoberta, comando, envio, poder e compreensão. 

A linha 14-17, parece refletir o ponto de partida da obra, ou seja, o prólogo talvez 

tenha sido composto inspirado nestas linhas, caso estas linhas fizessem parte da composição 

original do texto. O uso do “Poder dos poderes”, “anjos”, “Deus entre Deuses” remete este 

trecho especificamente a um tipo de vocabulário mais cósmico ou metafísico, não notado 

claramente em outras seções, mas evidentemente presentes no prólogo e no epílogo. Há 



 91 

similaridades com o Evangelho de Pedro 5:5 “duplo poder” e com o Evangelho de Marcos 

15:34 “duplo Deus”.  

Interessante de se notar que tanto o título, como a primeira parte introdutória (prólogo), 

e também a parte conclusiva (epílogo), possam talvez ter encontrado sua fonte de inspiração 

exatamente numa mesma seção. 

 

 p. 18, 21-32 

Eu sou ela quem é venerada e adorada  

E ela quem é insultada com desprezo  

Eu sou paz e a guerra existe por minha causa  

Eu sou uma estrangeira e uma cidadã da cidade 26  

Eu sou o ser  

Eu sou ela quem é nada  

Aqueles que não participam na minha presença, não me conhecem  

Aqueles que compartilham em meu ser me conhecem  

Aqueles que estão perto de mim, não me conhecem 

Aqueles que estão longe de mim, me conheceram 32 

 

A passagem anterior parece não ter ligação clara com esta. Voltamos aqui ao 

paralelismo, marca principal da obra, entretanto, este conjunto, diferentemente dos anteriores, 

apresenta uma configuração paradoxal diferenciada. Os paradoxos funcionam entre as linhas. 

Na primeira linha Trovão é “venerada” e “adorada”, na segunda linha é “insultada” com 

“desprezo”, estas duas primeiras linhas formam um paradoxo. Entretanto o mesmo não 

acontece nas linhas seguintes. Na terceira linha Trovão é “paz”, mas ao invés da contradição e 

“sou a guerra” o “eu” feminino de Trovão afirma que a guerra existe por causa dela.  

Na quarta linha  afirma ser uma “estrangeira” e também uma  “cidadã”. A princípio 

essas afirmações soam contraditórias, afinal, como ser estrangeira e cidadã ao mesmo tempo? 

É um paradoxo se imaginarmos uma situação normal de paz, mas num contexto de invasão e 

conquista militar faz todo o sentido. As cidadãs e os cidadãos de uma nação que sofre invasão 



 92 

e em seguida é dominada, passam a ser eles próprios, as estrangeiras e os estrangeiros 

(bárbaras/os), ainda que em seu próprio país.  

Assim, se as duas primeiras linhas sinalizam uma construção paradoxal e possuem por 

isso a finalidade de desconstruir tais acepções, as duas linhas seguintes a estas, posicionam o 

“eu” de Trovão exatamente onde e como ela habita. Trovão é insultada com desprezo e é uma 

estrangeira apesar de ser uma cidadã da cidade. Na sequência, o “eu” afirma: “Eu sou o ser”, 

para em seguida completar: “Eu sou ela quem é nada”,  Trovão enquanto obra poética, deixa 

transparecer os momentos em que a autora, ou o autor, não se contem e transborda. 

As última linhas desta seção destoam tanto da temática quanto da composição das 

linhas anteriores. O “eu” de Trovão também desaparece, dando lugar a “aqueles”.  É uma 

atmosfera mais enigmática composta por aproximação e conhecimento –  “não participam e 

não conhecem”; “compartilham e conhecem”; “estão perto e  não conhecem”; “estão longe e 

conhecem”. Tanto a participação, quanto a proximidade são fatores que determinam quem 

conhece e quem não conhece .  

 

 p.19, 1-15  

No dia em que estou perto de vós 19 [...............]estão distantes  

[.........] no dia em que eu [........] de vós  

[...........] do coração [........]  

[.......] das naturezas  

Eu sou ele [......]da criação dos espíritos [.....]requisição das almas  

[.......] controle e o incontrolável 9 

Eu sou a união e a desunião  

Eu sou a resistência e a desintegração  

Eu sou inferior na sujeira e eles ascendem a mim  

Eu sou julgamento e absolvição 

 

Estas primeiras linhas no manuscrito estão muito corrompidas e pouco se percebe, 

entretanto, o que resta parece responder o que foi proposto nas últimas linhas da seção 

anterior. A linha “Eu sou ele [......] da criação dos espíritos [.....] requisição das almas” não 



 93 

aparenta ligações óbvias com as linhas seguintes. Trovão volta à sua composição mais 

marcante, o uso das auto-proclamações seguidas de antíteses e paradoxos. Estas séries: união e 

a desunião; resistência e desintegração; inferior e acima, julgamento e absolvição, evidenciam 

uma conexão com a atmosfera de guerra e invasão existente na p.18, 21-32 do manuscrito. 

Toda vez que o “eu” de Trovão se afasta da linguagem cósmica ou filosófica que o texto em 

certos momentos propõe, parece surgir um cenário de pessoas reais em tempos reais de crises. 

  

 p. 19, 16-35  

Eu mesma sou sem pecado, e a raiz do pecado deriva de mim  

Eu aparento ser luxúria mas por dentro é autocontrole  

Eu sou o que qualquer um pode ouvir mas ninguém pode dizer 21 

Eu sou a muda que não pode falar e minhas palavras são infinitas  

Ouvi-me suavemente, aprendei por mim asperamente  

Eu sou ela quem brada e eu sou arremessada ao chão  

Eu sou alguém que prepara o pão e a minha mente conjuntamente  

Eu sou o conhecimento do meu nome  

Eu sou ela quem brada e sou eu quem escuta 35 

 
Esta passagem mais uma vez explicita as imagens fortes, tangíveis da violência  que 

Trovão vivencia. Ela “brada” (resistência), e é “arremessada” ao chão (consequência – 

agressão). Ela “brada” (resistência), mas “somente ela escuta” (consequência – solidão).  

 
 p. 20, 1-18 

20 Eu apareço e [.....]ando em [..........]selo do meu [.......]  

[........]Eu sou ele [........] a defesa [........]  

Eu sou ela que eles chamam verdade, e violação [......] 7 

Vós me honrai [.........] e vós murmurais contra mim  

Vós conquistadores: julgai-os antes que eles vos julguem  

Porque o julgamento e o favoritismo existem em vós  

Se ele vos condenar, quem vos libertará?  

Se ele vos absolver, quem vos deterá?  



 94 

  

Essas primeiras linhas no manuscrito estão fragmentadas e por isso certas emendas e 

restituições são impossíveis de realizar. Entretanto, as palavras soltas das primeiras linhas, 

quando combinadas com as das linhas seguintes apresentam uma seqüência de: selo, defesa, 

verdade, violação, honra, conquista, julgamento, favoritismo, condenação, libertação, 

absolvição e detenção. Há por toda a obra, uma prevalência de imagens relacionadas à 

violência. O “eu” de Trovão esta sempre em alerta, a agressão física é uma realidade. As 

crueldades físicas e morais, as agressões e os favoritismos da lei, parecem conspirar 

incessantemente contra Trovão. Mas estas não são as únicas formas de violência atestadas na 

obras, incrivelmente o “eu feminino” de Trovão que tanto dominou a obra, esta prestes a ser 

aniquilado. Suas últimas palavras são estas: “Vós conquistadores: julgai-os antes que eles vos 

julguem. Porque o julgamento e o favoritismo existem em vós. Se ele vos condenar, quem vos 

libertará? Se ele vos absolver, quem vos deterá?” 

 

 p. 20, 19-34 

Uma vez que o vosso interior é o vosso exterior 19 

E aquele quem molda vosso exterior é aquele quem vos moldou o interior  

E o que vedes por fora, vedes revelado por dentro  

Isto é a vossa vestimenta 

Escutai-me, audiência, e aprendei das minhas palavras, vós que me conheceis  

Eu sou o que qualquer um pode ouvir e ninguém pode dizer  

Eu sou o nome do som e o som do nome 32 

Eu sou o sinal da escrita e a revelação da diferença 

   

A passagem da linha “eu sou o nome do som e som do nome” para a seguinte “eu sou o 

sinal da escrita e a revelação da diferença” representa o primeiro sinal de mudança da 

oralidade para a escrita. A atmosfera oral que acompanhou toda a peça, inclusive na sua 



 95 

introdução, termina aqui. Nota-se uma inserção53 feita pelo escriba no documento original na 

palavra copta sai (sai), que significa literalmente “beleza”. O escriba inseriu um x (h), entre o 

s (s), e o a (a), formando a palavra copta sxai (shai), que significa “escrita”. Originalmente a 

linha seria “Eu sou o sinal da beleza e a revelação da diferença” esta possível adulteração pode 

ter sido uma tentativa do escriba em suavizar a transição para a próxima seção. 

 

2.4.4 Epílogo 

 

 p. 21, 1-30 

E eu 21[........................................] luz [............]  

[.............] e [.......................] ouvintes [......] para vós [......]  

[............]o grande poder.  

E [.......] não irá mover o nome...  

[........]ele quem me criou  

Mas eu irei falar o seu nome 11 

Observei então os seus pronunciamentos e todos os escritos que tem sido completados  

Ouvi então, ouvintes  

E também vós anjos  

Juntamente com todos os que tem sido enviados  

e vós espíritos que ressuscitaram dentre os mortos  

Pois eu sou ele que sozinho existe 18 

E ninguém me julga  

Já que muitas idéias doces existem em todos os tipos de pecado,  

Incontroláveis e condenáveis paixões  

e prazeres transitórios que as pessoas possuem  

até que se tornem sóbrias e ascendam ao seu local de descanso,  

E elas me encontrarão naquele lugar 29 

E viverão e não morrerão novamente  
                                                
53 Esta inserção pode ter sido proposital, para modificar o sentido da palavra e da sentença, ou simplesmente 
atesta que o copista, ao perceber o erro, consertou a palavra. No manuscrito nota-se perfeitamente que a letra x  
(h) foi “espremida” entre as letras.  



 96 

 

Infelizmente o papiro está muito comprometido no início da página, no entanto as três 

primeiras linhas encerram claramente com “o grande poder”. Este “poder” colocado na última 

parte da obra, é o mesmo “poder” da introdução do qual Trovão foi “enviada”. Enquanto 

Poirier afirma que tanto o prólogo quanto o epílogo formam uma moldura didática ao texto, 

Taussig sugere que talvez ambos sejam um estágio posterior de composição. A referência 

sobre a “escrita” talvez indique que a página 21 do manuscrito seja o início deste segundo 

estágio de composição de Trovão. Nesta seção aparece um vocabulário relativamente distinto. 

Até então, Trovão não havia mostrado interesse algum em certas questões da vida, como por 

exemplo: pós-morte e ressurreição. A intenção clara desta última seção é a domesticação. O 

(a) ouvinte das seções anteriores passam agora a ser o (a) leitor (a) desta última página: 

“Observei então os seus pronunciamentos e todos os escritos que tem sido completados”. 

Inúmeros aspectos apontam para uma trajetória totalmente diferente daquela que a obra vinha 

propondo, vejamos: (1) Transição brusca da oralidade para a escrita; (2) Domínio de uma 

linguagem ascética “incontroláveis e condenáveis paixões”, “prazeres transitórios” e “se 

tornem sóbrias”; (3) Presença do monoteísmo, ou pelo menos, monismo “pois eu sou ele que 

sozinho existe”; (4) Tema da ressurreição aparece duas vezes “vós espíritos que ressuscitaram 

dentre os mortos” e “não morrerão novamente”, (5) subversão do gênero – o “eu” de Trovão 

agora é estritamente masculino. 

A forma poética paradoxal da voz feminina, simplesmente desapareceu, como se ela 

nunca tivesse existido antes na peça. A escrita não deixa mais dúvidas, nestas últimas linhas, 

tanto o pecado como o destino final das almas são claramente reconhecidos.  

O modo como a obra foi encerrada nos remete ao nosso capítulo I, precisamente no 

final, quando tratamos dos textos que compõem o códice VI. A obra Trovão: Mente Perfeita, é 

considerada por muitos estudiosos uma anomalia, um texto único dentro da BNH, e não à toa, 

veio ocupar o segundo lugar de um códice que segundo Douglas Parrot “não é propriamente 

gnóstico, mas sim uma miscelânea de escrituras espirituais que refletem sobre o destino final 

da alma” (1996 apud ROBINSON, p. 250). Assim, com efeito, dos oitos tratados que 

compõem o livro há uma narrativa sobre a atividade apostólica (tratado 1), três obras 

herméticas (tratados 6, 7 e 8), uma pequena seleção de textos da República (tratado 5), uma 



 97 

obra ainda difícil de classificar (tratado 2), e os dois restantes (tratado 3 e 4), somente o 3 tem 

sido, ainda que contestado, chamado de “gnóstico”. Isso mostra o quanto problemático tem 

sido assumir o códice VI como uma coleção que tenha suas origens entre os gnósticos 

(BRASHLER; DIRKSE; PARROT, 1996 apud ROBINSON, p. 331). 

Nosso comentário de Trovão apresentado neste capítulo, é muito mais uma 

apresentação geral da obra, do que uma análise propriamente dita. Nós não nos detivemos 

numa determinada passagem, ou tema específico, justamente pela nossa necessidade de 

compreender, ainda que superficialmente, a obra como um todo. É importante ressaltar que os 

estudos sobre os manuscritos de NH, tanto nos Estados Unidos, como na Europa, ainda estão 

em sua fase inicial, e que as pesquisas sobre Trovão, particularmente, oferecem muito mais 

perguntas do que respostas. Portanto, nos parece útil que o nosso próximo capítulo apresente 

as opiniões de alguns estudiosos que se dedicaram a obra e que trazem contribuições e novos 

desafios para essa nossa compreensão inicial. 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 98 

 
 

 

 

CAPÍTULO III  

 

TROVÃO:  

 

A VIOLÊNCIA DA SUA IDENTIDADE 
 

 

 

 

 

 

Não me encareis quando eu for 

arremessada entre os 

condenados   

Não riais de mim nos lugares mais 

inferiores  

Não me lanceis para baixo entre aqueles 

viciosamente massacrados   

Eu mesma sou compassiva  

E eu sou cruel. Cuidado! 

 

Trovão: Mente Perfeita 

 

 



 99 

 

CAPÍTULO III. TROVÃO: A VIOLÊNCIA DA SUA IDENTIDADE 

 

3. Os Mitos Identificadores 

 

Muito pouco ainda se sabe sobre os “gnósticos” e suas literaturas. Os primeiros 

registros, como sabemos, vieram de fontes não tão confiáveis, já que os interesses delas 

giravam em torno da identidade da Igreja cristã. Estes registros eram “ataques” de um grupo 

cristão a outros grupos cristãos que apresentavam formas diversas de conceber a divindade, a 

história da criação do mundo e o seu papel nele, entre outros.  Assim, para além das questões 

práticas e teológicas dos primeiros séculos, havia os interesses dos grupos por determinadas 

literaturas. Num sentido, pode-se afirmar que ser ou não “gnóstico”, ser ou não “ortodoxo” era 

também uma questão de escolha literária. Após a descoberta dos manuscritos, não somente, 

mas principalmente de Nag Hammadi, os estudiosos poderiam pela primeira vez compreender 

quem foram estes cristãos, livre dos testemunhos polêmicos que até então existiam. No 

entanto, a literatura atestada na coletânea consiste de pseudo-epígrafos54, assim como boa 

parte do conteúdo é feita de narrativas de bases míticas. Muitas dessas literaturas possuem 

uma moldura cristã que nos é mais familiar. Desde então há um grande esforço acadêmico em 

se reconhecer através destas obras grupos distintos mas conectados entre si. Segundo Layton é 

possível realizar uma classificação dos textos de NH: 

 

Todavia, o observador pode encontrar na escritura gnóstica certas características tipicamente 
sectárias que ajudam a confirmar a coesão dos gnósticos como grupo. Primeiro, um complexo e 
distintivo mitos das origens percorre todos os registros existentes. É a marca característica 
gnóstica; sem ela, a escritura gnóstica clássica não seria reconhecida. Segundo, esse mito 
expressa um forte senso de identidade grupal, reforçado tanto pelas genealogias como pela 
análise psicológica da humanidade, com a conclusão de que há dois tipos essenciais de seres 
humanos: gnósticos e não-gnósticos. Isso se alia a uma franca hostilidade para a população 
não-gnóstica e à previsão da sua destruição e condenação final. Terceiro, os registros 
frequentemente usam um jargão ou linguagem especial própria do grupo, boa parte da qual 
não se encontra em outros ramos do cristianismo antigo. Quarto, há referências a um batismo 

                                                
54 Pseudo-Epígrafos: São obras anônimas mas atribuídas à autoridade de figuras respeitáveis do passado, como 
Adão e Set por exemplo. 



 100 

ritual. Para os cristãos não-gnósticos, o batismo marcava a entrada na religião; o sentido 
gnóstico pode ter sido o mesmo (1987, p. 9-12).55 
 

Após o exposto, podemos concluir que uma obra considerada gnóstica possui como 

características: (1) complexo e distintivo mitos das origens; (2) forte senso de identidade 

grupal; (3) jargão ou linguagem especial própria do grupo, (4) ritual. Dentre estas 

características, sem dúvida, a que mais nos ajudará tanto na reflexão como no entendimento 

sobre o tratado Trovão, será aquela referente aos mitos das origens. Como a obra tem sido 

classificada geralmente na categoria desta literatura cristã rotulada de “gnóstica” convém 

apreciar primeiramente uma síntese desta narrativa mítica, encontrada em O apócrifo de João 

(II,1, III,1, IV,1 e BG 8502, 2): 

 
O mito gnóstico é a criação literária de poetas Teólogos – um elaborado poema simbólico 
Teológico, e não o produto espontâneo de uma tribo ou cultura. “Mito filosófico” deste tipo 
estava geralmente em moda no século II d.C., acompanhado de um reavivado56 interesse pela 
história mitológica da criação, como no Timeu, de Platão, nos dois séculos anteriores. 
O drama mítico se desenrola em quatro atos: 
1º Ato. A expansão de um solitário primeiro princípio (deus) em um universo não físico 
(espiritual) completo. 
2º Ato. Criação do universo material, incluindo estrelas, planetas, terra e inferno. 
3º Ato.Criação de Adão, Eva e seus filhos. 
4º Ato. História subsequente da raça Humana. 
Percorrendo todo este drama (às vezes logo abaixo da superfície), há um sub-enredo de roubo, 
perda e recuperação final de uma parte do divino. O sub-enredo também se expressa em quatro 
atos: 
1º Ato. Expansão do poder divino “o pai da totalidade” para encher o universo espiritual. 
2º Ato. Roubo e perda de algo desse poder nas mãos de um ser não-espiritual “Ialdabaoth”. 
3º Ato. Engano do ladrão, levando a transferência do poder para uma parte da humanidade os 
“gnósticos”. 
4º Ato. Recuperação gradual, pelo divino, do poder que lhe faltava, à medida que as almas 
gnósticas são chamadas por um salvador e retornam a deus (LAYTON, 2002, p. 13-14). 

 

Na tentativa de visualizar uma identidade de Trovão, os estudiosos têm associado o 

“eu” que fala no poema, com diversas figuras femininas que ocupam múltiplas funções no 

drama mítico citado acima. Dentre elas uma figura em particular nos interessa – Sofia, um dos 

mais importantes elementos dentro dos sistemas mitológicos cristão-gnósticos. O mito da 
                                                
55 Há imagens entre a citação, por isso a numeração das páginas 9 até a 12. 
56 Na tradução de Margarida Oliva, Ed. Loyola, 2002,  encontramos “acompanhando um reavivamento do 
interesse [...]”. 



 101 

“queda” ou “descida” de Sofia ocorre em diferentes versões entre literaturas variadas tanto em 

obras atestadas da coletânea de NH, como nos escritos dos polemistas a partir do século II EC. 

A impressão que se tem é que os mitos foram tomando novas formas e a identidade de Sofia 

também ganhando novos aspectos. Versões mais elaboradas do mito da queda de Sofia 

aparecem nas obras de Valentino. Resumidamente, o mito da queda pode ser compreendido 

assim: Sofia, um éon57, transgride por agir presunçosamente sem o seu consorte. 

Indiretamente, mas justamente por causa da “queda” de Sofia, tudo o que é material foi criado, 

inclusive o mal e a morte. De acordo com algumas versões do mito, Sofia produz uma “Sofia 

inferior” que ao seu turno produz sua descendência, o Demiurgo58, que é o artífice do mundo, 

o criador de toda a matéria. O mito da queda de Sofia é descrito em muitos textos de NH e 

outras literaturas. Especialmente na longa passagem do já citado O Apócrifo de João, que 

assim descreve Sofia (9, 25-35, 10, 1-6): 

 

Agora, Sofia pertencente ao pensamento posterior, que é um éon, pensou um pensamento 
derivado de si mesma, o pensamento do espírito invisível e o conhecimento prévio. Ela queria 
projetar dentro de si mesma uma imagem sem a vontade do espírito. E seu consorte não 
consentiu. E ela queria fazer isso sem a sua ponderação pois a pessoa de sua masculinidade não 
participou no consentimento, pois ela não tinha descoberto o ser que estava consigo. Antes, ela 
ponderou sem a vontade do espírito e sem ter conhecimento do ser que estava em harmonia 
consigo. E ela deu a luz. E por causa do poder invencível dentro de si, seu pensamento não 
ficou irrealizado. E de dentro dela se manifestou um produto imperfeito, que era diferente de 
sua maneira de ser, por que ela o fizera sem o seu consorte. E comparado com a imagem de sua 
mãe ele era um disforme, tendo uma forma diferente. 
 
 
Assim, sem o consentimento e aprovação do Espírito, Sofia gerou o demiurgo 

Yaldabaoth. Estas e outras referências são encontradas em muitas outras obras. O tratado 

Sobre a Origem do Mundo II, 5 apresenta um relacionamento diferente entre Sofia e 

Yaldabaoth, o texto descreve a criação de um ser andrógino, de grande autoridade, mas 

ignorante. Em A Sofia de Jesus Cristo III,4 encontramos Sofia como a “Mãe do Todo”, a 

“Sábia do Todo” e mais conhecida “Pistis-Sofia”59, ela mesma desejou trazer a esta existência 

                                                
57 Éon: emanação da Realidade Divina. Normalmente são representados aos pares (masculino e feminino) unindo 
e equilibrando um ao outro (HOELLER, 2002, p. 237). 
58 Cf. Demiurgo na nota da p. 29 do nosso texto.     
59 Pistis: Fé. Qualidade exemplificada em Sofia por causa da sua resistente confiança na Luz (HOELLER, 2002, 
p.239). 



 102 

um ser sem um parceiro masculino. Em Protennóia Trimorfa XIII,1, lêem-se referências à 

“inocente” Sofia. No Tratado Tripartido I,5, a descida de Sofia foi transformada na descida do 

Logos60.  Estas literaturas apresentam Sofia de formas variadas; entretanto é o manuscrito O 

Segundo Tratado do Grande Set VII, 2, que apresenta a Sofia-Prounikos, que mais nos 

interessa: “Pois aqueles que estão no mundo haviam sido preparados pela vontade de nossa 

irmã Sofia – ela que é a prostituta – por causa da inocência que não foi pronunciada” (50). 

Assim, estas literaturas descrevem sobre Sofia: (1) a sua descida do Pleroma61; (2) sua 

agonizante viagem ao caos dos mundos inferiores; (3) sua posterior restauração ao seu local de 

origem, ou seja, a sua volta ao Pleroma. 

Estes mitos, segundo alguns estudiosos, parecem ter tido sua base na história de Simão, 

o Mago e a sua companheira Helena,62 uma ex-prostituta. Helena foi descrita como possuindo 

a Sabedoria de Deus ao mesmo tempo que combinava em sua pessoa, a degradação das figuras 

mitológicas do submundo, como a Sofia-Prounikos.  

 

3.1 A Academia e Trovão 

 

A síntese da narrativa mítica “gnóstica” e o breve resumo do mito da queda de Sofia 

apresentados anteriormente são de suma importância para que possamos apreciar a linha de 

raciocínio dos estudiosos que desenvolveram seus estudos analíticos, ou teceram relevantes 

comentários sobre Trovão: Mente Perfeita. As notas que recolhemos a seguir deverão, de 

alguma forma, falar por si mesmas, e deverão servir de referência para as pontuações que 

proporemos mais adiante. 

De acordo com George W. MacRae, Trovão é um modo radical de asseverar a 

transcendência divina já que isso implica uma rejeição de todos os sistemas de valores 

presentes no mundo: 
                                                
60 Logos: A palavra do Deus Superior. Em muitas escrituras “gnósticas” é também utilizado para designar Jesus 
(HOELLER, 2002, p.238). 
61 Pleroma: A Totalidade, o campo transcendental da Realidade Divina, pela qual, através da emanação, toda a 
existência manifesta se origina, e para onde esta destinada a retornar (HOELLER, 2002, p.239). 
62 Simão Mago é um personagem citado na Bíblia, com quem o apóstolo Pedro teria travado polêmica na Samaria 
(Atos 8,9). Ireneu de Lião descreve a seita dos simonianos, supostamente fundada por Simão Mago, o “pai de 
toda a heresia”, um filósofo e pregador contemporâneo de Jesus, e que segundo as fontes patrísticas serviu de 
inspiração para outras seitas, como as “gnósticas”, por exemplo. 



 103 

 

Em conteúdo Trovão é virtualmente único na Biblioteca de Nag Hammadi e nada usual [...]. O 
paralelismo da forma sugere que originalmente ele deve ter sido parte de uma estrutura hínica 
[...]. Em termos de tradições religiosas representadas na coleção Nag Hammadi, Trovão é 
difícil de se classificar. Não contém alusões distintamente cristãs, judaicas ou gnósticas, e não 
pressupõe claramente nenhum mito gnóstico em particular. Há semelhanças com o estilo e o 
tom dos hinos de sabedoria da literatura bíblica e intertestamental, e as auto-proclamações são 
similares às inscrições aretalógicas de Ísis. Mas, se as múltiplas afirmações nessa obra 
procuram afirmar a universalidade de Ísis ou a sabedoria de Deus, talvez as afirmações 
antitéticas de Trovão são um modo de asseverar a total transcendência do revelador (1996 apud 
ROBINSON, p. 295-296). 

 

O autor foi o primeiro a traduzir e a tecer comentários sobre Trovão, e teve o cuidado 

de não assumir que a obra, pelo simples fato de fazer parte da BNH, fosse considerada 

“gnóstica”. Segundo o autor, não há indicações claras no texto sobre possíveis tradições 

religiosas atestadas em Trovão, ele sempre chamou atenção para a dificuldade da sua 

classificação.  

Douglas M. Parrot entende que Trovão tem sido assumido pelos estudiosos como 

sendo um texto gnóstico; no entanto a obra ainda permanece difícil de se classificar; e afirma: 

 

Tem sido proposto que esta figura feminina deve ser compreendida como uma combinação das 
figuras da Sofia “superior” e “inferior” encontradas na literatura gnóstica. Também tem sido 
proposto que a figura é Eva, como vista nas escrituras gnósticas encontradas na coleção de Nag 
Hammadi e mencionada em outros lugares (1996 apud. ROBINSON, p. 296). 

 

Este comentário, apesar de breve, aponta para o problema da classificação, e talvez este 

tenha sido a maior dificuldade de se reconhecer o conteúdo da obra. Os estudiosos vêm se 

dedicando intensamente na tentativa de classificar Trovão para que a partir de uma categoria 

possa se compreender o seu conteúdo.  

Segundo Gilles Quispel, Trovão é um documento único no qual uma reveladora 

feminina, provavelmente Sofia, expressa a si mesmo em todos os tipos de paradoxos e 

contradições. Quispel nota alguns paralelos limitados entre Trovão e as aretalogias de Ísis. Sua 

linha de pensamento assinala para Trovão uma antiguidade extraordinária; ele não teme 

expressar seu espanto:  

 



 104 

Trovão é o texto mais extraordinário que conheço. Ele deve ter sido escrito no século III 
A.E.C., como Siraque, quando a Palestina era uma parte do Egito Ptolemaico Helenístico [...] 
por outro lado, a escrita de Trovão é tão sofisticada que uma data posterior, talvez o século I 
A.E.C. em um ambiente helenístico, Alexandria, parece ser preferível (1978 apud 
YAMAUCHI, p. 146).63 
 

Quispel por causa das linhas 13, 19-20 de Trovão que ele traduziu como: “Eu sou a 

prostituta e a santa, eu sou a mulher e a virgem”, associou a figura feminina de Trovão   com a 

Sofia-Prounikos. Segundo o autor, Sofia deve ter sido uma reflexão posterior do mito 

babilônio da “Descida de Ishtar”64 que era  chamada “A Prostituta”. O autor ao conectar o 

“eu” de Trovão com a figura de Sofia-Prounikos (sabedoria-prostituta), ainda que não haja 

uma referência clara para tal associação, considerou viável atribuir à obra uma data bem mais 

antiga do que o que costuma ser sugerida. 

Pheme Perkins aborda Trovão associando-a a vários outros títulos literários em que se 

identifica o caráter de exortar os ouvintes/leitores através das proclamações do tipo “eu sou”, 

como as encontradas nas aretalogias helenísticas (1980, p. 54). Sua observação mais pertinente 

talvez seja a seguinte: “O autor [de Trovão] está contrastando o comportamento das pessoas 

antes de se tornarem gnósticas, com a imortalidade do ser gnóstico que já sabe onde encontrar 

Sofia” (1978 apud Yamauchi, p. 149)65. 

Jorunn Jacobsen Buckley afirma que Trovão é um dos textos mais místicos de NH, é 

um monólogo pronunciado por uma reveladora feminina, uma deusa: 

 

Eu quero demonstrar o quanto um texto gnóstico retrata o feminino juntamente com o espectro, 
desde a mais negativa avaliação através do andrógino (que pode ser tomada tanto positiva 
quanto negativamente), para a avaliação mais positiva: uma luz astral e feminina, um princípio 
supremo, autônomo até mesmo uma salvadora. Tal imagem feminina positiva é descrita como 

                                                
63 QUISPEL, Gilles. “Jewish Gnosis and Mandaean Gnosticism”, Les textes de Nag Hammadi, ed. J.-E Menard, 
E. J. Brill, Leiden (1975) 105. 
64 Segundo Yamauchi, W. Bousset (no início do século passado) foi o primeiro a sugerir que a “Descida de 
Sofia” ao caos talvez tivesse sua fonte literária num mito babilônico ainda mais antigo, a “Descida de Ishtar” ao 
inferno, que por sua vez, possuía sua fonte no mito anterior Sumério da “Descida de Inanna” (1978, p. 145). Jean 
Doresse também cita Bousset, entre outros autores, que reconheceram este episódio da queda de Sofia em mitos 
anteriores (1986, p. 218). 
65 PERKINS, Pheme. “Ad coniectionem Tonitros (CG VI,2)”, Nag Hammadi Seminar paper, SBL Conference, 
Nov., 1973. 



 105 

agindo sozinha, como uma andrógina ou como um dos membros de um par (apud SEGAL, 
1997, p. 96)66. 

 

O autor claramente enxerga o texto Trovão como sendo uma obra gnóstica, e o fato de  

Trovão se apresentar, ora como “ele”, ora como “ela”, pode sugerir que a figura que fala no 

texto é uma entidade andrógina, que é uma característica muito presente em mitos “gnósticos”. 

Antonio Piñero, responsável pela edição dos textos de NH em língua espanhola, adota 

as conclusões de Bentley Layton, que deveremos encontrar logo adiante de forma mais detida, 

e salienta: “Trata-se com segurança de uma tradução do grego. O texto original é um escrito 

unitário, sem rastro de interpolações” (2000, p. 495). 

Edwin M. Yamauchi afirma que a produção de Trovão foi associada a grupos 

“gnósticos”, tais como os seguidores de Basílides, de Carpócrates e dos Cainites porque, 

“segundo alguns estudiosos, Trovão é o único exemplo dentro da Biblioteca de Nag Hammadi 

que advoga uma ética libertina” (Yamauchi, 1978, p. 149). Realmente Trovão entra em 

terrenos sem grandes interesses para os “gnósticos” (pelo menos é esta a impressão que se tem 

destes grupos), relação familiar, sexo, miséria e guerra são alguns dos temas explorados pela 

obra, evidenciando que Trovão possui um interesse pelo carnal. São observações pertinentes, 

que deveremos retomar oportunamente. 

Para Schuyler Brown, Trovão é uma peça gnóstica e a enviada assinalada nela é Sofia. 

O autor sugere que o texto possui uma linguagem poética em relação à imaginação 

psicológica, o autor cita: “Usando pares opostos, que são uma característica do discurso 

mítico, Sofia declara: “Eu sou a honrada e a desprezada. Eu sou a prostituta e a santa. Eu sou a 

esposa e a virgem. Eu sou a mãe e a filha” (1997 apud SEGAL, p. 75). Sem dúvida alguma, 

Trovão é uma poesia, mas suas imagens, por mais que possam revelar a figura de Sofia, 

desenham um cenário onde a humilhação, a vergonha e a honra no mundo, claramente estão 

visíveis. 

Para a autora feminista, Anne McGuire, Trovão aponta para um complexo 

entrelaçamento de temas e múltiplas metáforas do Divino que se conectam com as mulheres. É 

                                                
66 BUCLEY, Jorunn J. Sés, Suffering, and Incarnation: Female Symbolism in Gnosticism, In SEGAL, Robert A., 
The Allure of Gnosticism – The Gnostic Experince In Jungian Psychology and Contemporary Culture, Open 
Court, Illinois, 1997. 



 106 

um discurso de revelação proferido por uma misteriosa divindade feminina. Assinala que 

Trovão trabalha com idéias sofisticadas e imagens diversas como a Sabedoria judaica e cristã, 

platonismo e tradições “gnósticas”. Ao analisar as primeiras linhas de Trovão, a autora 

comenta: 

 

Enquanto boa parte dessas exortações propõe uma oposição entre duas respostas distintas para 
a locutora, a advertência final distingue-se mais especificamente entre a ignorância e 
conhecimento (gnose). Se esta distinção aponta para uma rígida separação entre os grupos 
sociais “gnósticos” e “não-gnósticos” então  parece privilegiar o “ser” ou “grupo” gnóstico e 
excluir os “outros” não gnósticos. Entretanto se a distinção se refere ao invés disso a 
perspectivas epistemológicas, a advertência talvez funcione não para excluir socialmente os 
ignorantes ou “não-gnósticos”, mas ao invés disso convidar todos que “ouvem” para se 
voltarem a ela entrando em uma relação sábia e receptiva com aquela que se designa ao mesmo 
tempo de conhecimento e ignorância. Enquanto esta leitura permite uma possibilidade de 
cruzar as fronteiras que separam a ignorância do conhecimento, indica ao mesmo tempo, a 
liminaridade da locutora como alguém que existe “em e entre” tais categorias antitéticas como 
gnose e ignorância, vergonha e coragem, estrangeira e cidadã (apud FIORENZA, 1994, p. 42). 
 

 A autora reconhece que em 1993 no encontro anual na Sociedade Bíblica de Literatura 

(Washington, D.C.), Michael Williams e Karen King apresentaram críticas persuasivas sobre a 

pertinência da utilização da categoria “Gnosticismo.” Então McGuire se utiliza dos termos 

“gnóstico” e “não-gnóstico” não para designar um fenômeno religioso específico 

“gnosticismo”, mas para designar um modo de ser religioso, e propõe que Trovão possui sim 

uma concepção particular da gnose. 

Birger Pearson primeiramente identifica a locutora de Trovão com a Eva-Sofia, que 

segundo ele é a identidade mais plausível quando se compara Trovão com uma passagem 

encontrada no tratado O Conceito do Nosso Grande Poder, texto também encontrado na 

biblioteca de NH. O autor ainda cita outras personagens que podem ser relacionadas com , 

como por exemplo Barbelo; entretanto, ao final ele afirma:  

 
As pistas que conectam a locutora com Barbelo, Sofia e Eva levaram um estudioso (Bentley 
Layton) a incluir este tratado entre aqueles que ele classificou como Literatura Clássica 
Gnóstica. Ao menos, pode-se ver refletido (em Trovão), este retrato clássico ou Setiano de 
Sofia, mesmo que o mito da queda de Sofia e a produção do Demiurgo não esteja presente no 
texto (2007, p. 236). 
  



 107 

Resumidamente, em sua obra o autor afirma que Trovão pertence à literatura 

“gnóstica,” mas pelo fato de se tratar de uma peça única e pelo seu próprio caráter enigmático, 

a começar pelo próprio título da obra, Trovão: Mente Perfeita, a obra como um todo ainda é 

difícil de se classificar. 

Bentley Layton é o responsável pela competente edição de textos agrupados sob o 

título Escrituras gnósticas, tece comentários a respeito de nossa obra, recolhamos aqui, aquela 

relativa ao interesse com o enredo, de um lado, e com a construção elevada da personalidade 

de Trovão, de outro. 

 

 Trovão é um monólogo enigmático pronunciado por um salvador imanente, representado por 
uma personagem feminina e identificável como o “pensamento posterior”, uma manifestação 
de Sabedoria e Barbelo no mito gnóstico. No mito gnóstico, o papel de “pensamento posterior” 
– também conhecido como “vida” (Zoe), o princípio instrutivo feminino, e o Espírito Santo – é 
ajudar Adão e todo o gênero humano a recolher o poder roubado por Ialdabaoth (BJn, 20,14) e 
agora disperso na raça gnóstica. Ela é imanente em todos os gnósticos que tem o Espírito 
Santo. Embora o monólogo consista quase que inteiramente de auto-descrições e exortações 
dirigidas ao leitor, três breves passagens se referem ao cenário mítico das palavras do salvador: 
(1) Ela é enviada pelo “o poder” ou Barbelo e é imanente na humanidade (13, 2); (2) em sua 
missão, ela continua “a bradar” e a convocar os membros da raça gnóstica (19, 28); (3) As 
almas que responderem obterão libertação do mundo material e ascenderam a um lugar no 
universo metafísico, onde reside a própria narradora, e não sofreram reencarnação (21, 27) 
(2002, p. 93). 

 

Esta identificação de Trovão com Barbelo ou “Pensamento Posterior”, ou ainda com 

Eva, do O Evangelho de Eva, levaram Layton a considerar Trovão como parte das escrituras 

gnóstica; mais ainda, ele classificou Trovão na categoria da “Escritura Gnóstica Clássica”.  

Marvin Meyer é um estudioso da literatura de NH, para o autor, Trovão é um texto 

sagrado de paradoxos e antíteses com poucas características óbvias de temas judaicos, cristãos 

ou gnósticos. Entretanto ele diz que há idéias gnósticas na obra, tais como libertação do 

mundo material, uma divindade panteísta que permeia a matéria e a vida e promete a salvação 

do retorno: 

 
Trovão é um livro diferente, cuja voz é de uma poderosa e confessional figura que toma o mundo 
com um vigor extraordinário e uma brandura tocante. Ela não é um profeta indiferente ou uma 
sibila reclusa, mas sim uma mulher determinada e engajada em todas as camadas da sociedade 
humana. No percurso de Trovão, a mulher implacavelmente contesta a si mesma: “o que vedes 
por fora vedes dentro de vós,” ou “eu sou o falar indecifrável,” ou “eu estou abaixo e eles 



 108 

ascendem até mim.” E ela não demonstra remorso por sua maneira dissidente. Ainda que o sexo 
do autor não seja conhecido, a voz feminina no texto fala por si mesma, e como tal é um 
primeiro exemplo do completo empoderamento feminino, livre de apologia ou conciliação. Ela 
fala um roteiro de força metafísica, um sermão que canta o ego no qual a mulher é o paradigma 
universal (BARNSTONE; MEYER, 2009, p. 245).  

 

Essas características, segundo o autor, distinguem Trovão dos tradicionais poemas 

religiosos. Se por um lado ele afirma que Trovão representa a voz de uma mulher, por outro 

lado, ele apóia aqueles que enxergam no texto a figura de Sofia, ou outras entidades míticas. 

De toda forma, quando Trovão é perseguida e capturada, Marvin Meyer comenta: “Eva é 

normalmente descrita sendo amarrada e estuprada na literatura gnóstica”. Assim, mesmo que o 

autor reconheça no “eu” de Trovão a voz de uma mulher, ele a associa com a Eva “gnóstica”, 

ainda que a personagem não seja citada na obra. 

Paul-Hubert Poirier é o responsável por um alentado comentário a Trovão, o texto 

mostra que a figura ou a entidade – o “eu” de Trovão, é um ser feminino e por isso o texto foi 

primeiramente comparado com as aretalogias de Ísis, mas para ele a Sabedoria das escrituras 

judaicas é ainda a melhor opção. O autor explica que todas as afirmações contraditórias 

existentes na obra são melhor explicadas se hipoteticamente as referências aos “bárbaros” 

forem entendidas como uma designação dos “judeus” e que a locutora feminina do tratado é 

uma metamorfose da Sabedoria judaica ou Sofia. Poirier encontra similaridades entre Trovão e 

as tradições da Sabedoria/Sofia da tradição Israelita/judaica e o que provavelmente mais 

inspira Trovão, segundo o autor, é esta “Sofia bíblica” e diferentemente do que pensa a 

maioria dos outros autores, menos a Sofia encontrada nos mitos “gnósticos”. 

Para Poirier, Trovão deve muito à tradição judaica, mas há indicações, ele reconhece, 

de que o texto sugere outros backgrounds tanto isíacos, quanto filosóficos ou “gnósticos”. O 

autor sugere para Trovão um ambiente de Sabedoria judaica, universalista e missionária, por 

volta do final do século II E.C., talvez em Alexandria (POIRIER, 1995). 

Hal Taussig, nosso referencial teórico, afirma que há um grande interesse acadêmico 

em conectar a figura de Trovão com Sofia e a Sabedoria. Esses procedimentos, segundo ele, 

são ocasionados por duas influências (2010, p. 158): 

 



 109 

A primeira influência é um grande desejo de discernir quão próximo Trovão pode ser 
conectado às tradições Israelita ou Judaica e a dificuldade em se determinar o quanto (ou 
pouco)  é cristão. Conforme a análise de Karen King sobre o quanto os estudos acadêmicos que 
vem suportando a existência do “gnosticismo”, tem enquadrado a literatura cristã primitiva de 
duas uma, ou como possuindo muita ou pouca referência ao judaísmo. Nesta análise perspicaz, 
King notou que tal proposta acadêmica propõe que, possuir muito judaísmo é “cristianismo 
judaico,” possuir pouco judaísmo é “gnosticismo,” e o correto cristianismo é uma mediação 
feliz entre os dois. Desde que Sabedoria/Sofia é Israelita/Judaico e desde que os escritos 
primitivos cristãos referem-se a Sabedoria/Sofia relativamente frequente, uma conexão entre a 
locutora de Trovão e Sabedoria/Sofia pode ajudar a pensar o quanto cristão Trovão pode ser. A 
segunda influência sobre o interesse acadêmico em conectar Sabedoria/Sofia, a Trovão,  tem 
sido a proposta (não endossada por este livro), de que Trovão é “gnóstico”. Tal afirmação pode 
ser apoiada por uma forte identificação com Sabedoria/Sofia, já que ocorre tão frequentemente 
na assim chamada literatura gnóstica. [...] Ainda que haja algumas conexões entre Trovão e 
Sabedoria/Sofia na Bíblia, isso não é tão claro para nós que esta equação descreva uma relação 
adequada.  É claro para nós que o pano de fundo da literatura de Sabedoria/Sofia é um 
componente de compreensão de Trovão. Entretanto, a relação é muito mais complexa do que 
as pesquisas tem anunciado. É especialmente o caso de que a equação do “eu” de Trovão e a 
Sabedoria/Sofia como é chamada no fenômeno gnóstico, não pode ser aceita.  
 

Com isso Taussig propõe que essa tendência, recorrente nas pesquisas, em relacionar 

Trovão às tradições de Sabedoria/Sofia é também um modo de explicar como o cristianismo 

“ortodoxo” difere do cristianismo “herético”, e isso serve mais para as discussões 

contemporâneas sobre a normatização do cristianismo e menos para encaminhar 

adequadamente o estudo dos textos. Dito isto, convém então expor o significado de Trovão   

para o autor. 

Ao levar em consideração as contradições, as inversões, os paradoxos e paradoxos 

“falhos”, ele conclui que o sentido de Trovão não é algo parecido com um processo. As 

imagens do “eu” que o texto distorce e as relações que entrelaça estão distantes das aspirações 

cósmicas e mitológicas que os outros autores enxergam. Para Taussig, as imagens propostas 

em Trovão representam sérias implicações para o terreno social. Na página 28 da obra do 

autor, encontramos o seguinte título: Desgnostizando Trovão: 

 
Este livro parte dos grandes interesses acadêmicos em caracterizar Trovão como “Gnóstico”. 
Assim, como originalmente MacRae afirmou, Trovão não deve ser rotulado como, e em 
verdade não é, um texto “gnóstico”. O uso do termo “Gnosticismo” não é somente impreciso 
para a classificação geral da literatura de Nag Hammadi e outros textos fora do cânon, como 
isso também obscurece profundamente a riqueza textual, filosófica e as inovações teológicas 
de Trovão em particular. Trovão funciona como uma negociação da identidade, gênero, 
violência, luta social e prejuízo cultural, sua teologia é sobre questões sociais e pessoais que se 



 110 

utiliza de um estilo poético inovador. Em verdade, definir Trovão: Mente Perfeita, como 
“gnóstico” é talvez antitético com o próprio texto, já que isso o coloca em uma categoria super-
simplificada que o poema ativamente procura desintegrar (2010). 

 

Como se vê, trata-se da proposição de abordagem que vai na contramão da tendência 

hermenêutica dominante encontrada nos estudos dedicados a Trovão. É dela que partem as 

anotações que propomos a seguir. 

 

3.2 Trovão Revelada 

 

Qualquer um que fale, ou escute sobre Trovão, automaticamente a assume como uma 

obra “gnóstica”. Esta visão tem sido baseada mais pela pertença do texto à BNH e menos pelo 

texto em si, em seu conteúdo. Retirar o rótulo “gnóstico” desta literatura e passar a aceitá-la 

como cristã, parece ainda muito distante. Está tão internalizado em nossas mentes que o 

verdadeiro e único cristianismo repousa na segurança inviolável do cânon, que todas as 

literaturas que não fizeram parte dele possuiriam um caráter “herético” e por isso mesmo 

repulsivo (ao menos assim se toma no senso comum). Esta tem sido uma de nossas 

preocupações, neutralizar o efeito preconceituoso que se tem por esta e outras literaturas, para 

que possam ser apreciadas, compreendidas e analisadas pelo o que elas realmente são – obras 

literárias cristãs. 

Na academia Trovão é uma obra ainda pouco trabalhada. Somente uma publicação 

francesa e uma única americana tratam integralmente do texto. Por que esta falta de interesse 

acadêmico pela obra? Para se ter uma idéia, o Evangelho de Tomé possui, sozinho, mais de 

vinte publicações somente nos Estados Unidos.  

Por outro lado, apesar de ser um texto de mais de 1600 anos, Trovão vem sendo muito 

bem aceito pela consciência pública contemporânea, e em circunstâncias que chamam a 

atenção. Versos do texto foram utilizados na abertura de duas obras literárias vencedoras de 

prêmios da escritora norte-americana Toni Morrison Jazz e Paradise. Umberto Eco citou 

trechos de Trovão no seu romance O Pêndulo de Foucault. Em 1991, o filme Daughters of the 

Dust, vencedor de prêmio de categoria independente, da escritora e diretora Julie Dash, inicia 

seu filme com uma longa citação de Trovão. Em 2005, o texto foi utilizado para a produção de 



 111 

um filme dirigido por Jordan e Ridley Scott, e comissionado posteriormente pela Prada, que 

utilizou uma versão curta do filme no comercial de lançamento de sua nova fragrância e moda 

para mulheres. Grupos musicais como as bandas norte-americanas Nurse With Wounds, Tulku, 

Nino e Current 93, apropriaram-se de Trovão para compor suas musicas. A harpista céltica 

Julia Haines gravou uma versão musical da obra com mais de 20 minutos de duração. Como 

visto, Trovão tem sido incorporado no mundo artístico e cultural moderno e vem recebendo 

maior atenção pública do que acadêmica67. 

 Grande parte dos autores aqui citados teceram seus comentários baseados mais na 

primeira tradução de Trovão, e a partir dela foram acrescentando novas informações.68 A 

impressão que se tem é que estes estudos estavam mais voltados em classificar a obra para em 

seguida ser possível identificar o “eu” de Trovão.  

Afinal, por que os estudiosos não conseguem classificar Trovão? Por que é tão difícil 

identificar o “eu” que brada na obra? Talvez estas dificuldades justifiquem um certo 

desinteresse acadêmico pelo tratado. Foram tantas as comparações e tantas aproximações, 

muitas vezes “forçadas”, que Trovão no meio disso tudo parece ter desaparecido. A nossa 

pesquisa, no momento em que se encontra, assemelha-se mais ao trabalho desenvolvido pela 

arqueologia; parece ser necessário remover camadas e mais camadas de interpretações para 

poder enxergar Trovão.  

Hal Taussig, sem dúvida alguma, inovou e direcionou o entendimento da obra para o 

lado oposto daquele que a academia em geral vinha percorrendo, ou seja, uma nova tradução e 

a concepção de Trovão livre do rótulo “gnóstico”. 

Uma coisa é certa: as obras de Michael Williams e Karen King modificaram o percurso 

das pesquisas em geral e da nossa em particular. A obra de Hal Taussig veio confirmar muitas 

das nossas suspeitas iniciais e sem dúvida possibilitou a nossa análise.  Mas, o que dizer de 

                                                
67 Isso talvez se deva ao fato de que a nossa geração, século XXI, vem se preocupando e trabalhando tão 
intensamente as questões do significado do “ser” um homem ou “ser” uma mulher, que as imagens do masculino 
e principalmente do feminino, encontradas na obra, parecem desafiar muitos dos conceitos atuais. A própria voz 
feminina, forte e predominante na obra, por si só, constitui um tipo de contradição em relação às nossas 
expectativas sobre os papéis de gênero na antiguidade, e pela aceitação pública da obra, talvez na atualidade 
também. 
68 Destaque para a autora Anne McGuire, que traduziu a obra e dedicou anos de pesquisas ao tratado Trovão e 
possibilitou a outros estudiosos um acesso diferenciado à obra por se utilizar em suas análises o ferramental 
teórico feminista. 



 112 

todos os autores que vieram trabalhando seriamente com a obra e “enxergaram” o mito, as 

figuras ou pelo menos a concepção da gnose em Trovão? Como é possível conciliar estas 

visões tão contraditórias para um mesmo texto? Afinal, o que o texto pretende? 

 

3.3 Suspeitas quanto a Composição de Trovão   

 

Trovão é uma obra incrível – porque surreal. Dificilmente um artista escaparia do seu 

estilo frenético, desconcertante e único. Entretanto, quando nos afastamos da impressão da 

primeira leitura e passamos a analisar criticamente a obra, principalmente de forma sequêncial, 

o seu caráter aparentemente fluído se perde em diversas passagens. Durante a nossa análise 

nos deparamos com diversos “entraves” ou “tensões” de continuidade e entendimento, tanto 

que por vezes fomos obrigados a mudar radicalmente o tipo de leitura consultada para dar 

conta da análise de uma determinada unidade. As mudanças no estilo e nos temas nos levaram 

a suspeitar que a obra Trovão: Mente Perfeita seja um caso de obra composta, ou seja, 

suspeitamos que pelo menos duas obras distintas tenham sido intercaladas para formar a obra. 

Isto responderia, por exemplo, porque Trovão permite uma análise, que tanto aproxima, como 

afasta de uma concepção “gnóstica” cristã.  

 

3.3.1 Desconstruindo Trovão   

 

Procuramos enumerar uma série de observações feitas até o momento, a partir da 

composição do próprio texto e que nos levaram até a suspeita de que Trovão possa ser um 

caso de obra composta, que passou por reedições na antiguidade até chegar ao formato copta 

que conhecemos. 

 

1. Poirier evidencia que o texto apresenta uma estrutura composicional, apontando a 

existência de uma moldura didática. Taussig conclui esta análise afirmando que 

possivelmente esta moldura, tanto prólogo quanto o epílogo, é uma adição posterior; 



 113 

2. Subdivisão do texto: unidades do texto foram individualizadas mediante a observação 

estilística e principalmente temática. A análise destas unidades destacadas é um grande 

desafio, dada a complexidade e as mudanças dos temas; 

3. Conexão das unidades: ao optarmos, no capítulo anterior, por uma análise sequencial do 

texto, não rejeitando nenhuma das unidades, notamos que, em certos momentos, uma 

determinada seção perdia conexão tanto com o contexto precedente quanto com o 

subsequente; 

4. A existência de uma unidade temática em particular chamou nossa atenção. Nela se 

encontra a possível inspiração para o título da obra, assim como notamos a presença de um 

conteúdo que tanto remete para o prólogo quanto ao epílogo; 

5. A retirada desta unidade possibilitou uma continuidade no texto, ou seja, entre a unidade 

anterior e a posterior a esta. Com isso percebemos a possibilidade de haver mais unidades, 

além do prólogo e do epílogo, também adicionadas ao texto; 

6. Taussig percebe a existência de pequenos poemas dentro da estrutura poética de Trovão; 

7. Individuamos alguns pontos de tensão no texto, pela mudança temática brusca e pelo 

confronto existente entre tais passagens e percebemos ainda a possibilidade de 

interpolações no percurso de Trovão juntamente com a adição do prólogo e epílogo.  

 

3.3.2 Um olhar para além de Trovão  

 

Após a verificação de determinadas particularidades sobre a composição da obra, 

voltamos o nosso olhar para além do texto, e passamos a observar os casos de composição em 

outras obras pertencentes à coletânea de NH69. Há vários exemplos de textos que foram 

reescritos como forma de adaptar obras estrangeiras às necessidades específicas de um 

determinado círculo ou grupo cristão. Os estudiosos afirmam que as obras reescritas faziam 

parte de um fenômeno muito difundido na produção e na recepção dos textos da coletânea de 

Nag Hammadi. O tratado teológico intitulado, Eugnosto, O Bem Aventurado III,3, 

aparentemente não apresenta influência cristã. Entretanto, este texto foi reeditado por um 

                                                
69 Portanto todos os autores e as obras citadas na seção 3.1.3, fazem parte da BNH editada por James M. 
Robinson, 1996.  



 114 

escritor “gnóstico” que o cristianizou, ou seja, transformou o tratado inicial em um diálogo 

entre o Salvador e os seus discípulos, esta nova versão recebeu o título A Sofia de Jesus Cristo 

III,4. A partir deste modelo de composição, formado por estes dois tratados, um texto não 

cristão que foi alterado e transformado em um texto gnóstico cristão, é possível presumir então 

que outras obras possam ter passado por este mesmo processo. Douglas Parrot aponta como 

possibilidade de alteração outras obras atestadas em NH, tais como O Evangelho dos Egípcios 

III,2 e IV,2 e O Apócrifo de João II,1, III,1 (PARROT, p. 220). 

No nosso capítulo I expusemos muito resumidamente uma teoria sobre a composição 

material do Códice VI, proposta por Michael Williams. A brevidade de nossa exposição não 

impediu, no entanto, que se constate a participação intelectual dos escribas nas escolhas dos 

tratados que compõem o livro. Adições executadas pelos escribas podem ser comprovadas 

pela Prece de Ação de Graças VI,7 que deliberadamente foi adicionada ao códice.  

Na prece há uma linha introdutória adicionada pelo escriba “Esta é a prece que eles 

proferiam” e ao final da prece o escriba coloca: “Depois que eles pronunciavam estas palavras 

da oração, abraçavam-se uns aos outros e iam comer o alimento sagrado, o qual o sangue era 

excluído” esta pequena moldura didática atesta que esta prece pertencia originalmente a um 

outro grupo, antes de chegar às mãos do escriba que confeccionava o códice VI, evidenciando 

que os textos circulavam entre os grupos cristãos, ou seja, entre os círculos de transmissores 

da tradição e durante este processo, os textos eram alterados e transformados. 

Outros exemplos ainda podem ser atestados na BNH: Os Atos de Pedro e os Doze 

apóstolos (VI,1) é um caso de composição, aparentemente quatro narrativas independentes 

foram colocadas juntas por um editor formando uma única obra (PARROT, p. 240-250); O 

Conceito do Nosso Grande Poder (VI,4), segundo alguns estudiosos o texto passou por mais 

de uma redação, ou pelo menos por uma extensa reinterpretação (WILLIANS, F. p. 270); A 

República de Platão (VI,5), são tantas as divergências nesta versão editada que os primeiros 

estudiosos (1971), que lidaram com o texto, não reconheceram de imediato A República na 

forma que se apresentava (JACKSON, p. 275); Protennóia Trimorfa XIII70, os estudiosos 

                                                
70 Este é o tratado que na antiguidade foi colocado solto dentro da encadernação do códice VI, e parece ter muitas 
afinidades com as obras deste códice. 



 115 

afirmam que a obra passou por revisões setianas e posteriormente foi cristianizada em pelo 

menos três estágios diferentes de composição (TURNER, p. 433). 

 

3.4 Qual o significado de Trovão? 

 

Segundo as nossas observações, o significado de Trovão depende do que se procura ou 

se entende da obra. É a percepção daquilo que é lido. Reparamos que tanto a tradução quanto a 

análise dependem da intenção do autor que está trabalhando com o texto. Durante nossa 

análise, confrontamos diferentes traduções e percebemos que as palavras copta que possuem 

mais de um significado, são escolhidas segundo a percepção ou intenção do autor, por 

exemplo a palavra “bosh” significa primariamente “despir”, “ficar nua”, outro sentido mais 

“abafado”, seria  “esquecida”. Quando comparamos as diferentes traduções existentes de 

Trovão, percebemos que quando a obra é lida a partir de uma lente “gnóstica” as traduções das 

palavras tendem a ser mais cósmicas e transcendentais possíveis, afastando-se do sentido 

primeiro, mais literal da palavra.  

É a intenção do comentador que determina a tradução do texto, a escolha do 

significado das palavras. Há também uma certa predileção por determinados blocos temáticos, 

por paralelos literários e por certas figuras “gnósticas”, isíacas ou judaicas. Trovão, como um 

todo, permite diferentes aproximações. Parece que há mais confusão acerca dos estudos sobre 

Trovão, do que no próprio entrelaçamento de temas encontrados na obra. 

Trovão é um texto cristão se levarmos em conta que os textos de NH foram produzidos 

ou utilizados por autores cristãos dos primeiros séculos, ele não possui uma tendência gnóstica 

se atentarmos para a inexistência de termos e imagens característicos destes grupos cristãos. 

Textos que faziam sentido a um determinado círculo, textos que eram lidos e considerados 

sagrados ainda que fossem textos estrangeiros, eram aceitos e justamente por isso, 

necessitavam de um “verniz” cristão. 

O que nos tem chamado a atenção no caso de Trovão é que o fato de ser uma obra 

composta, por si só, não apresentaria maiores problemas, caso as obras ou unidades de textos 

utilizados para dar a forma final à obra não possuíssem significados, ou temas, tão diferentes. 



 116 

Entretanto nos perguntamos: como os estudiosos não atentaram para esta peculiaridade da 

obra? Teria sido a metodologia aplicada? 

Na obra de Poirier, percebemos que o autor analisa a obra a partir do texto grego, ou  

seja, a partir da cópia existente em copta ele traduziu a obra de volta para o grego, supondo 

que a obra, assim como a maioria das literaturas de NH, seja originalmente uma composição 

grega. Poirier fez um trabalho de análise exegética impecável, sua obra é sem dúvida de 

grande valor, no entanto, nos parece que o autor de tanto “esmiuçar” o texto, acabou não 

“enxergando” a obra como um todo, pois paradoxalmente, nos parece que é analisando o texto 

como uma unidade que podemos perceber a sua característica composta.  

Taussig, que não necessitou realizar uma análise tão minuciosa, graças à obra de 

Poirier, se deteve em blocos temáticos, e talvez por isso tenha tido uma melhor compreensão 

da obra. Um outro ponto a ser notado é que Taussig levou em consideração para sua análise o 

texto copta e com isso ele conseguiu demonstrar a estrutura paralela, o ritmo as rimas 

possíveis na língua copta e que se perdem na língua grega. Com isso ele demonstra que  possui 

uma grande chance de ser uma composição original egípcia. O autor também fez jus ao gênero 

do “eu” de Trovão, enquanto todas as outras traduções evidenciaram o “ela” de Trovão , 

encobriram o “ele”, traduzindo-o de forma neutra – “alguém”. Taussig não só constatou a 

existência do “ele” como também notou a intensificação do uso intencional do gênero na obra. 

Mais importante ainda, o autor não só expõe que a moldura didática da obra é muito 

possivelmente uma elaboração ou adição posterior, como ainda reconhece a existência de 

pequenos poemas inseridos na obra.  

Diante disso, nos perguntamos: como o autor não suspeitou que Trovão poderia ser 

mais um caso de obra composta? Pensamos que, pelo fato do autor ter desenvolvido a pesquisa 

conjuntamente com uma equipe de doutorandos, talvez, o texto tenha sido repartido entre eles 

(de acordo com as especializações ou interesses individuais), e por isso, a visão da obra como 

um todo se perdeu no processo. 

Estas são as nossas suspeitas iniciais a partir das observações que temos feito da obra 

em si e dos estudos existentes.  Notamos que antes de levantarmos tal suspeita, não tínhamos 

idéia da grande quantidade de obras na coletânea de NH que passaram pelos processos de 



 117 

reedição, com acréscimos e transformações, e que comparamos com Trovão   mais pelos 

aspectos formais do que pelo conteúdo das obras em si. 

 

3.5 Reconstrução das Formas Originárias – Uma Tentativa 

 

Esta é apenas uma primeira tentativa para nos ajudar a compreender a obra. Novos 

estudos neste sentido, deverão ser feitos para que possamos realmente amadurecer estas idéias 

e levantar hipóteses concretas. Ainda assim, para uma primeira apreciação, separamos a obra 

de forma muito simples, retiramos da totalidade da obra: (1) a introdução p. 13,1-16; (2) as 

unidades que surgiram como “tensões” evidentes (há várias outras unidades que necessitam de 

mais tempo de pesquisa), p.14, 10-14; p. 18,1-20; p. 20,19-32; (3) a conclusão p. 21, 1-30.  

A subtração destas unidades permite uma melhor continuidade no texto que supomos 

“estrangeiro”, ou seja, a obra adotada que passou pelo processo de cristianização. Além disso, 

estas unidades destacadas, quando reunidas, formam também um texto completo. Diante do 

exposto, propomos a possibilidade de Trovão ser o resultado de uma composição de duas 

obras: uma de teor mais “sagrado” e outra de conteúdo “profano” (na falta de outros termos 

mais adequados). 

 

3.6  Primeira Parte:  Trovão  

 

p. 13, 1-16 
Eu fui enviada da parte interna do poder   

Eu vim para aqueles que refletem sobre mim  

e Eu fui encontrada entre aqueles que procuram por mim  

Olhai para mim, vós que me contemplais  

Ouvintes, ouvi-me  

Aqueles que esperam por mim, recebam-me  

Não me afugenteis de diante dos vossos olhos  

Não permitais que a vossa voz ou vossa audição me deteste  

Não me ignoreis em lugar algum, em tempo algum  



 118 

Estai atentos.  Não me ignoreis 

Pois sou eu a primeira e a última 

p. 14, 10-14   

Eu sou o silêncio nunca encontrado  

E a idéia infinitamente recordada  

Eu sou a voz com sons incontáveis  

E os mil disfarces da palavra  

Eu sou a pronúncia do meu nome   

p. 18, 1-19 

Não me separeis daqueles primeiros   

Vós [......]  

Não lanceis ninguém para fora [.......]  

nem façais voltar[.......]ela que[......].  

Eu conheço aqueles  

E aqueles após estes me conhecem   

Mas eu sou a mente [.......]e o repouso [......]  

Eu sou a instrução proveniente da minha procura  

E a descoberta daqueles que me buscam  

O comando daqueles que perguntam sobre mim  

E o poder dos poderes  

Em meu entendimento dos anjos   

Que foram enviados pela minha palavra   

E os Deuses em Deus de acordo com o meu desígnio   

E os espíritos de todos os homens que existem comigo  

E as mulheres que vivem em mim 

p. 19, 1-8 

No dia em que estou perto de vós [........] estão distantes   

[...........] do coração [........]  

[.......] das naturezas  

Eu sou ele [......]da criação dos espíritos [.....]requisição das almas 



 119 

p. 20, 19-33   

Uma vez que o vosso interior é o vosso exterior  

E aquele quem molda vosso exterior é aquele quem vos moldou o interior  

E o que vedes por fora, vedes revelado por dentro  

Isto é a vossa vestimenta   

Escutai-me, audiência, e aprendei das minhas palavras, vós que me conheceis  

Eu sou o que qualquer um pode ouvir e ninguém pode dizer  

Eu sou o nome do som e o som do nome  

Eu sou o sinal da escrita e a revelação da diferença 

p. 21, 1-30  

E eu  [............] luz [............]  

[..........] e [.......] ouvintes [......] para vós [......]  

[........]o grande poder.  

E [.......] não irá mover o nome  

[........]ele quem me criou  

Mas eu irei falar o seu nome  

Observei então os seus pronunciamentos e todos os escritos que tem sido completados  

Ouvi então, ouvintes  

E também vós anjos  

Juntamente com todos os que tem sido enviados  

e vós espíritos que ressuscitaram dentre os mortos  

Pois eu sou ele que sozinho existe   

E ninguém me julga  

Já que muitas idéias doces existem em todos os tipos de pecado,  

Incontroláveis e condenáveis paixões  

e prazeres transitórios que as pessoas possuem  

até que se tornem sóbrias e ascendam ao seu local de descanso,  

E elas me encontrarão naquele lugar  

E viverão e não morrerão novamente 

 



 120 

Estabelecemos assim, de forma provisória e visando facilitar a análise, a possibilidade 

da existência de um texto menor destacado da obra original copta. Estas unidades homogêneas 

de sentido, quando juntas, parecem formar um texto autônomo.  

Nesta forma proposta, Trovão claramente é identificada como a enviada do poder, a 

Sabedoria/Sofia que “brada” e que pode ser encontrada entre os que procuram e esperam por 

ela. Esta Sabedoria/Sofia encontra paralelos na tradição da Sabedoria Israelita (judaica e 

cristã), enquanto a Sofia “gnóstica”, cuja “queda” é um acidente cósmico ou um drama teológico, 

e que em algumas versões é identificada como a “prostituta”, não encontra nesta primeira parte 

qualquer aproximação. Nem tampouco, há referências neste texto à figura de  Barbelo ou a 

Eva “gnóstica”. Estas observações nos fazem concordar com o estudioso Poirier que apontou 

similaridades entre Trovão e as tradições da Sabedoria/Sofia da tradição 

Israelita/judaico/cristã: Trovão se assemelha mais com a “Sofia bíblica”. 

  Quando se reconstitui na p.18 Mente [Perfeita] dá-se sentido ao título cristianizado da 

obra71. Trovão é sem dúvida poderosa, ela é a instrução, o comando e o “poder dos poderes” 

do seu “entendimento dos anjos” e tanto homens, quanto mulheres residem nela.   

Trovão exige dos seus leitores a atenção devida a todos “os escritos que têm sido 

completados” e que tantos os “ouvintes”, assim como os “anjos”, os “enviados”, e os 

“espíritos ressuscitados” reconheçam todos os seus pronunciamentos, afinal –  é “ele quem 

sozinho existe” e “ninguém o julga” estas afirmações chamam a atenção para o contexto do 

cristianismo tradicional. Ainda assim, Taussig afirma: “a última parte do documento foi, quase 

com certeza, adicionada por cristãos ascéticos” (2010, p. 9). 

Esta parte da obra condena enfaticamente todos os “tipos de pecados” e as “paixões 

condenáveis”, pois os prazeres deste mundo são transitórios. Nota-se que o que liberta o 

indivíduo é a abstinência, é o “não pecar”, e aqui notamos uma grande diferença frente aos 

“gnósticos” tais quais caracterizados pela pesquisa contemporânea, pois para eles a libertação 
                                                
71 Cf. No item 2.4.1 do nosso capítulo II, a análise completa sobre o título da obra Trovão: Mente Perfeita. 
Quanto ao significado da palavra “trovão”, notamos que “na Bíblia Hebraica e posteriormente nas tradições 
judaica e cristã, o trovão normalmente vem acompanhando uma teofania, em Ex. 20:16, Ez. 1:24 e Jó 26:14 
encontramos a revelação do poder de Deus, o “Trovão do Todo Poderoso”. Em Ex.20. trovão também caracteriza 
a voz divina, angélica e celeste, enfatizando o efeito poderoso de uma teofania da “voz de Trovão de Deus”. Em 
Marcos 3:17 Jesus escolhe os 12 apóstolos e nomeia os filhos de Zebedeu, Tiago e João, os “Filhos do Trovão”, 
enquanto em João 12:28-29 uma multidão que ouviu uma voz que vinha do céu “dizia que era de um trovão”. 
 



 121 

última aconteceria através do conhecimento, ou seja, da gnose. Somente quando se tornarem 

sóbrias as almas se libertarão, ascenderão e encontrarão Trovão “naquele lugar”. Verifica-se 

também que o texto não cita o Pleroma, como normalmente ocorre nas literaturas classificadas 

de “gnósticas”.  

Nesta primeira parte da obra notamos que há algo como um “esvaziamento histórico”, 

sua preocupação está voltada para as questões morais dos indivíduos, a trajetória e o destino 

final da alma humana.  

No início deste nosso capítulo, vimos Bentley Layton afirmar que o mito representa “a 

marca característica gnóstica; sem ela, a escritura gnóstica clássica não seria reconhecida”. 

Com isto em mente, podemos afirmar que não encontramos, as manifestações das figuras de 

Barbelo, nem de Eva, muito menos de Sofia-Prounikos. A complexa cosmogonia e os sistemas 

mitológicos, com ou sem referências à “raça gnóstica”, simplesmente não existem no texto. 

De uma certa forma, esta obra, ou esta primeira parte da obra, por tudo o que nela não 

se encerra, também sua composição é de uma notável simplicidade, ela carece do tom 

superior, quase arrogante, que fomos acostumados a perceber e a identificar como 

características próprias dos “gnósticos”.  

Concordamos com Hal Taussig, de que a obra, como um todo, não deve ser 

considerada uma obra “gnóstica”, nem incluída entre as literaturas de um grupo “gnóstico”, 

nem muito menos ser associada a um movimento religioso que não existia na antiguidade, 

portanto uma categoria artificial – o “gnosticismo”, caso estas aproximações depreciem a obra 

como um todo. O desafio por uma melhor classificação do que lemos nesses versos de Trovão 

continua. 

 

3.7 Segunda Parte:  Eu sou... 

 

Eu sou ela quem é venerada e ela a desprezada  

Eu sou a prostituta e a mulher santa  

Eu sou a esposa e a virgem  

Eu sou ele a mãe e a filha  

Eu sou os membros de minha mãe  



 122 

Eu sou uma mulher estéril e ela possui muitos filhos  

Eu sou ela cujo casamento é extravagante e eu não tive um marido  

Eu sou a parturiente e ela que não deu à luz  

Eu sou o conforto das minhas dores de parto  

Eu sou a noiva e o noivo  

E é o meu marido quem me deu à  luz  

Eu sou a mãe de meu pai,  

e a irmã de meu marido, e ele é meu filho   

Eu sou a escrava daquele que me serviu  

Eu sou ela, o senhor 14 da minha criança   

Mas é ele quem me deu à luz no momento errado  

E ele é meu filho nascido no momento certo  

E meu poder vem do seu interior  

Eu sou o cajado do seu poder juvenil  

E ele é o bastão da minha maturidade de ser mulher  

O que quer que ele deseja acontece para mim   

Vós que me detestais, por que me amais e detestais aqueles que me amam?   

Vós que me negais, confessai-me  

Vós que me confessais, negai-me  

Vós que falais a verdade sobre mim, menti sobre mim  

Vós que mentis sobre mim, dizei a verdade sobre mim  

Vós que me conheceis, ignorai-me  

Vós que me ignorais, conhecei-me   

Eu sou ambos conhecimento e ignorância  

Eu sou humilhação e orgulho  

Eu sou desavergonhada  

Eu sou envergonhada  

Eu sou segurança e eu sou medo  

Eu sou guerra e paz  

Prestai-me atenção.  



 123 

Eu sou ela quem é desgraçada e ela quem é importante  

15 Prestai-me atenção, para a minha miséria e para a minha extravagância  

Não sejais arrogantes comigo quando eu for arremessada ao chão  

Vós me encontrareis entre os esperados  

Não me encareis no amontoado de merda, deixando-me descartada  

Vós me encontrareis nos reinos  

Não me encareis quando eu for arremessada entre os condenados   

Não riais de mim nos lugares mais inferiores  

Não me lanceis para baixo entre aqueles viciosamente massacrados   

Eu mesma sou compassiva  

E eu sou cruel  

Cuidado!   

Não odieis minha obediência e não ameis minha moderação  

Em minha fraqueza não me dispais até a nudez  

Não tenhais medo do meu poder   

Por que desprezais meu medo e amaldiçoais meu orgulho?  

Eu sou ela quem existe em todos os medos e na coragem estremecida  

Eu sou ela quem é tímida  

E eu sou segura em um lugar confortável  

Eu sou insensata, e eu sou sábia   

Por que me odiastes em  vossas conspirações?  

Eu devo calar minha boca entre aqueles cujas bocas estão caladas e  

Então eu aparecerei e falarei   

16 Por que então me odiastes, vós Gregos?  

Por que eu sou uma bárbara entre bárbaros?   

Eu sou a sabedoria dos Gregos e o conhecimento dos bárbaros  

Eu sou a deliberação de ambos os Gregos e os bárbaros  

Eu sou ele cuja imagem é múltipla no Egito  

E ela quem não possui uma imagem entre os bárbaros  

Eu sou ela quem foi odiada em todo lugar  



 124 

E sou ela quem foi amada em todo lugar   

Eu sou ela a quem eles chamam vida  

E vós chamastes morte  

Eu sou ela a quem eles chamam lei  

E  vós chamastes desordem   

Eu sou ela a quem vós perseguistes e ela a quem vós capturastes  

Eu sou ela a quem vós dispersastes  

E vós me tendes recolhido e juntado  

Eu sou ela perante quem vós ficastes envergonhados  

e para mim vós tendes sido desavergonhados   

Eu sou ela quem não celebra festivais  

e eu sou ela cujos festivais são espetaculares   

Eu, eu sou sem Deus  

E eu sou ela cujo Deus é magnífico  

Eu sou ele aquele em quem vós pensais e vós me detestais  

Eu sou sem instrução, e eles se instruem por mim  

Eu sou ela a quem vós detestastes e entretanto vós pensais sobre mim  

Eu sou ele de quem vós vos escondestes  

E vós apareceis para mim   

Aonde quer que vós vos esconderdes, eu mesma irei aparecer  

17 Pois [.........] vós [....] eu mesma [.......] vós [...]  

[.......] aqueles que têm [......]  

[.....] para isso [.............] tomai-me [........] do interior [........]  

Recebei-me com entendimento e pesar  

Retirai-me dos lugares miseráveis e espremidos  

Roubai daqueles que são bons, ainda que em miséria   

Trazei-me na  vergonha, em vós mesmos, fora da vergonha  

Com ou sem a vergonha   

Culpai as minhas partes dentro de vós mesmos  

Vinde em minha direção, vós que me conheceis e  



 125 

 vós que conheceis as minhas partes  

Congregai os grandes entre os pequenos e entre as criaturas primitivas  

Avançai em direção à infância  

Não a odieis por que é pequena e insignificante  

Não rejeiteis as partes pequenas das grandezas por que elas são pequenas  

já que a pequenez é reconhecida por estar dentro da grandeza   

Por que me amaldiçoais e me venerais?  

Vós me machucastes e vós me poupastes   

Eu sou ela quem é venerada e adorada  

E ela quem é insultada com desprezo  

Eu sou paz e a guerra existe por minha causa  

Eu sou uma estrangeira e uma cidadã da cidade   

Eu sou o ser  

Eu sou ela quem é nada  

Aqueles que não participam na minha presença, não me conhecem  

Aqueles que compartilham em meu ser me conhecem  

Aqueles que estão perto de mim, não me conhecem  

Aqueles que estão longe de mim, me conheceram  

No dia em que estou perto de vós 19 [...............]estão distantes   

[.......] controle e o incontrolável  

Eu sou a união e a desunião  

Eu sou a resistência e a desintegração  

Eu sou inferior na sujeira e eles ascendem a mim  

Eu sou julgamento e absolvição   

Eu mesma sou sem pecado, e a raiz do pecado deriva de mim  

Eu aparento ser luxúria mas por dentro é autocontrole  

Eu sou o que qualquer um pode ouvir mas ninguém pode dizer  

Eu sou a muda que não pode falar e minhas palavras são infinitas  

Ouvi-me suavemente, aprendei por mim asperamente  

Eu sou ela quem brada e eu sou arremessada ao chão  



 126 

Eu sou alguém que prepara o pão e a minha mente conjuntamente  

Eu sou o conhecimento do meu nome  

Eu sou ela quem brada e sou eu quem escuta   

20 Eu apareço e [.....]ando em [..........]selo do meu [.......]  

[........]Eu sou ele [........] a defesa [........]  

Eu sou ela que eles chamam verdade, e violação [......]  

Vós me honrai [.........] e vós murmurais contra mim  

Vós conquistadores: julgai-os antes que eles vos julguem  

Porque o julgamento e o favoritismo existem em vós  

Se ele vos condenar, quem vos libertará?  

Se ele vos absolver, quem vos deterá? 

 

Nesta sessão da obra, o “eu” dela foi desprezado, humilhado, desavergonhado, 

desgraçado, empobrecido, jogado no chão, no monte de merda, jogado entre os condenados, 

nos lugares inferiores, entre os massacrados, na fraqueza, na timidez, na nudez, de boca 

calada, perseguida, capturada, dispersada, na vergonha, amaldiçoada, machucada, insultada, 

despedaçada, desintegrada, e inferior na sujeira. Destas vinte e quatro caracterizações de 

alguma sorte de dor, doze estão paralelamente relacionadas com algum tipo de compensação 

positiva para o “eu”, entretanto, as doze restantes caracterizações humilhantes, simplesmente 

posicionam o “eu” num lugar desprezível (TAUSSIG, 2010, p. 57). 

O que significa um texto construído a partir de declarações do próprio “eu”, estar tão 

profundamente mergulhado num cenário assim delineado? 

Sem dúvida alguma, há uma prevalência surpreendente de imagens de violência, e uma 

sensibilidade aumentada no tocante à crueldade física, à agressão da lei e à devastação que se 

segue após uma conquista militar.  

Nesta obra, ou parte de Trovão encontrado em NH, não encontramos a figura divina da 

enviada do poder, nem é possível tecer comparações com o “eu” poderoso de Ísis ou da 

Sabedoria/Sofia, já que nenhuma dessas figuras comporta em si tamanha agressão. O “eu” 

dela que “brada”, simplesmente implora por misericórdia, e está em constante estado de 

suspense, devido a proteção que procura para o seu próprio corpo. Para este “eu”, é muito 



 127 

difícil esquecer a voz caprichosa e arrogante do “vós”, que constantemente à amam e à 

odeiam, à glorificam e à maltratam: “por que me amaldiçoais e me venerais? vós me 

machucastes e vós me poupastes”. 

Não somente o “eu” é a vítima da violência, mas por todos os seus relacionamentos 

destruídos, pelos seus discursos não proferidos e pelas suposições que procura evocar, este 

“eu” parece também perpetuar a violência: “eu sou compassiva eu sou cruel”; “cuidado”.  A 

impressão que se tem é que este “eu” procura pela paz, evidenciando a violência. 

Apesar de ser predominantemente feminino, por vezes o “eu” é também masculino. O 

texto cruza as discussões sobre gênero e violência, e é justamente nas passagens mais 

violentas que o “eu” é enfaticamente “ela”, evidenciando uma consciência sobre as 

particularidades e as vulnerabilidades do “ser” mulher: “eu sou o ser; eu sou ela, quem é 

nada”. Para este “eu” – a identidade em si é um tipo de violência. 

O texto reserva também outros significados para os diferentes tipos de categorias 

sociais e suas inadequações: “eu sou humilhação e orgulho, eu sou desavergonhada e eu sou 

envergonhada” a insistência da obra em assinalar para o “eu” dela, uma constante situação de 

vergonha, conecta a obra aos estudos que vêem sendo realizados a partir das analises 

sociológicas e antropológicas dos sistemas da “honra e vergonha”, como categorias de análise 

social do Mediterrâneo da antiguidade. O antropólogo David Gilmore (1987, p. 4), salienta 

que a honra e a vergonha são valores morais recíprocos e representam a integração de um 

indivíduo a um determinado grupo. É possível pensar que todas as sociedades, em todos os 

tempos, de uma forma ou outra, possuem seus sistemas da “honra e vergonha”, que funcionam 

como árbitros da reputação e da moral de uma comunidade.  Entretanto, o autor chama a 

atenção para o fato de que estes mesmos sistemas, quando no mundo antigo do Mediterrâneo, 

aparecem relacionados com a sexualidade e as distinções de gênero. A atenção que a obra dá a 

esta dinâmica social difusa do seu tempo, é um tópico importante de análise do texto como um 

todo. 

O significado da obra, tanto na antiguidade, quanto na modernidade, parece refletir, 

que o modo como alguém é identificado, tem tudo a ver com o quanto, e com os tipos de 

danos físicos que este alguém estará sujeito. Em um outro nível relacionado, há também uma 

violência ideológica inerente à identidade, ou seja, o poder humilhante da difamação e do 



 128 

desprezo. Esses aspectos da identidade, atestados na obra, coincidem com a categoria antiga 

dos bárbaros, que não era uma designação de um grupo discreto de pessoas, mas ao invés 

disso, era uma categoria que funcionava como uma “lata de lixo” para os grupos identificados 

como “não civilizados”, “foras da lei” ou “intrusos”.  

“Por que então me odiastes, vós Gregos? Por que eu sou uma bárbara entre bárbaros?” 

Para os gregos, pelo menos desde as conquistas de Alexandre, o Grande, todos aqueles que 

não eram gregos, eram considerados bárbaros, o que significa, que de alguma forma eles 

mereciam a conquista militar, a derrota e a dominação. Esta postura foi sempre justificada pela 

“civilização”, que num sentido, era a assimilação da cultura grega (Taussig, 2010, p. 62). 

Durante os períodos imperiais helenístico e romano a designação de bárbaro estava 

longe de ser neutra ou considerada injusta, os bárbaros passavam de mãos em mãos, sendo 

derrotados, escravizados, empobrecidos e humilhados. O período imperial romano a partir de 

Augusto, no ano 27 A.E.C, possuía suas próprias formas de articular a identidade através da 

violência. As descrições que os romanos faziam das nações que eles conquistavam, servem 

para ilustrar o significado do “ser” no mundo da ordem romana.   

A autora Davina Lopes (2007 apud PENNER; STICHELE, p. 116-118), através da 

representação visual da arte e dos materiais culturais do Mediterrâneo da antiguidade, analisou 

imagens romanas que se utilizavam dos corpos das mulheres para simbolizar as nações 

derrotadas e conquistadas por Roma. Em alguns momentos as mulheres descritas nestas 

imagens posam ajoelhadas aos pés de grandes soldados romanos, em outras cenas, os corpos 

das mulheres também são utilizados como forma de personificar os grupos étnicos e a 

geografia dos seus territórios conquistados.  

Essas imagens não somente reinscrevem certas particularidades culturais, como as que 

funcionam para dominação, como também evidenciam que as conquistas romanas eram 

representadas através de uma linguagem visual de gênero, aliás a ordem do mundo imperial 

romano era a expressão de uma ordem de gênero mundial. A paz vinha através do patriarcado, 

enquanto a submissão feminina estabilizava a masculinidade romana. Normalmente, as nações 

que eram derrotadas pelos romanos eram descritas, tanto em moedas como em gigantescos 

monumentos, como nações “efeminadas”. A iconografia da arte Imperial Romana, formava 

um sistema simbólico, ou mesmo uma “gramática”, que colaborava tanto para reforçar, como 



 129 

para naturalizar as relações sociais entre homens e mulheres, entre conquistadores e 

conquistados. Através da iconografia romana analisada pela autora, o que pode ser claramente 

percebido é que a imagem do feminino era um sinal de subjugação, enquanto a do masculino 

funcionava para a dominação e agressão. A partir daí podemos ler a seguinte provocação de 

Trovão, e o texto como um todo: 

 “Vós conquistadores: julgai-os antes que eles vos julguem. Porque o julgamento e o 

favoritismo existem em vós. Se ele vos condenar, quem vos libertará? Se ele vos absolver, 

quem vos deterá?” 

 

3.8 A Obra do Escriba 

 

Supondo que Trovão seja efetivamente uma composição de duas obras, percebemos 

pelos temas que lhes são próprios, a intenção de cada autor. Assim como dividimos a obra em 

duas partes, na antiguidade o redator72 (eventualmente o escriba que produziu o Códice VI!) 

deve ter feito exatamente o inverso, de posse de pelo menos duas obras, ele fez uma, e esta 

versão final possuía um valor, uma utilidade. Assim, temos de pensar tanto na obra de 

articulação entre duas fontes anteriormente autônomas, resultando no texto que hoje nos é 

disponível, como naquela pela qual Trovão, em sua totalidade articulada, veio a compor, com 

outros títulos, o Códice VI da Biblioteca de NH. Os apontamentos a seguir versam sobre uma 

e outra obras, eventualmente realizadas pela mesma pessoa: a de redação e a de edição do 

códice. 

Lendo Trovão novamente, tentamos imaginar a finalidade da obra nas mãos do redator. 

Um texto maior, claramente envolvido em questões sociais específicas (família, violência, 

guerra, subjugação, gênero, classe e etnia), foi revestido de uma aura sábia, silenciosa e 

pacificadora de um texto menor. Podemos (apenas) imaginar, a essa altura de nossas 

investigações, e mesmo do que se tem dito mais recentemente a respeito da obra 

(especialmente por Taussig), que aquele que identificamos como primeiro texto, ou seja, o que 

identifica Trovão com Sofia, serviu basicamente para a assimilação e incorporação de um 

poema paradoxal, denunciador de tantas formas de violência. O redator terá visto em sua obra 
                                                
72 Sobre a atividade de redação aplicada a textos bíblicos e afins, veja Wilhelm Egger (1994, p.179-189). 



 130 

articuladora não uma camuflagem do que este último poema eloquentemente proclama, mas a 

entendeu como uma sanção divina do olhar crítico manifestado por este. Por outro lado, pode-

se especular que o redator, tenha visto na violência expressa naquilo que identificamos como 

segundo texto da obra atual, um bom exemplo do que sofre a alma neste mundo, necessitada 

da manifestação da Sofia para sua iluminação e caminho interior desta decorrente.73 

Esta nossa proposta da existência de duas obras independentes, depois reunidas, pode 

justificar inclusive a escolha e a composição do título, o redator diante dos dois textos, cria um 

título também composto – Trovão: Mente Perfeita. 

Passemos agora a nos perguntar sobre a relevância dessa obra para o escriba que 

produziu o Códice VI da Biblioteca de NH, e para seus potenciais leitores e ouvintes. Numa 

primeira análise, parece difícil compreender o significado da obra para o escriba e seus 

leitores, pois o que nos vem à mente é: o que uma obra com este conteúdo fazia entre as 

literaturas dos grupos cristãos que produziram a biblioteca de NH? Durante os nossos estudos 

sobre a confecção e composição do Códice VI, reconhecemos que o escriba preparava o 

manuscrito para um outro grupo (círculo ou comunidade); que confeccionava uma cópia a 

partir de cópias já existentes; que possuía uma grande liberdade de selecionar, adicionar e 

modificar os textos; e o mais importante, havia uma lógica na disposição das obras. 

A intenção do escriba não era simplesmente separar alguns textos e encaderná-los sem 

um propósito maior. Como um escritor, o escriba produzia um livro e cada tratado 

representava um capítulo, já que é perceptível a continuidade de leitura. 

Pensamos ser razoável tentar compreender o significado de Trovão, como um capítulo 

de um livro na história desses grupos. Idéias, expressões, palavras que se repetem em cada 

obra, não deixam dúvida da ideologia que perpassa a obra como um todo. Por exemplo, a 

palavra “poder” ou as expressões “grande poder” ou “poder dos poderes” aparecem 

frequentemente em quase todas as obras; normalmente essas expressões vêm associada à 

palavra “logos” (discurso/fala), que toma diversas formas nos escritos, “o logos do poder”, 

“logos de forma múltipla” “logos medicamentoso”, ou ainda na sequência: “pensamento – voz 

– discurso (logos)”, inclusive o “poder” aparecem nos títulos de algumas obras. O tema do 
                                                
73 Isso explicaria por que tantos autores têm enxergado na obra a presença da Sofia "Inferior", ou da Eva 
"gnóstica" mesmo não havendo referência alguma destas figuras na obra. Em outras palavras, o redator terá sido 
bem-sucedido em seu intento... 



 131 

“enviado” ou “enviada” é muito recorrente, normalmente essa figura vem do poder, conhece o 

poder ou habita no poder. No primeiro tratado a compor o Códice VI, o enviado do poder é 

Jesus, sendo ele o próprio poder. No quarto tratado “o homem que virá em um ser e que 

conhece o grande poder” (VI,4), é entendido neste contexto como o Cristo, o mensageiro do 

“logos do poder”. O iniciado “recebe o espírito através da atividade iluminada do poder” 

(VI,6). É também muito importante notar que a maioria dos tratados enfatiza que a revelação, 

ou a mensagem do “poder” ocorre através dos escritos, dos livros, como é o caso de Trovão no 

final da obra. Uma passagem interessante sobre a importância da mensagem escrita, é a cena 

de Jesus (VI,1), disfarçado de comerciante, que chega em uma cidade, anunciando que possui 

pérolas para venda, e no entanto ele segura somente um livro. Tanto o escriba quanto os 

leitores cristãos do códice VI devem ter apreciado ouvir e ler tantas referencias ao “poder” que 

tanto ilumina quanto cura a alma e o corpo, mesmo com tratados tão diversificados atestados 

na coleção.  

Na antiguidade os egípcios responsáveis pelo códice VI parece que não tiveram 

dificuldades em enxergar nesta coleção de escritos uma mensagem coerente. O primeiro 

tratado Os atos de Pedro e os doze Apóstolos, que obviamente deveria inaugurar a obra, esta 

precedido pelo tratado XIII, Protennóia Trimorfa, que foi colocado pelo escriba, solto dentro 

do códice, revelando uma lógica sequencial ainda maior. Em verdade, a adição tardia desta 

obra é muito apropriada para ocupar o primeiro lugar no livro. Este tratado contém uma 

elaborada série de discursos proferidos por uma reveladora transcendente, que está presente 

em todos os lugares, em todos os movimentos do universo (XIII, 35, 12-20; 47, 19-25). Mas 

normalmente não é reconhecida nem aceita, mas sim rejeitada pelos poderes governantes deste 

mundo. A obra recita sobre as origens cósmicas e sobre a aparência polimorfa da reveladora 

que veio como o “Logos” e o colocou em Jesus, em seguida o carregou da cruz para o reino do 

seu Pai (50,12-15). Esse tratado deve ter sido visto pelo escriba, como uma introdução 

dramática ao Códice VI, já que no primeiro tratado o tempo da narrativa é após a morte de 

Jesus, os discípulos estão perdidos, com fome, procurando por uma cidade chamada 

“Habitação” e quem indica o caminho é o próprio Jesus que esta “disfarçado”, primeiramente 

como um “comerciante” e em seguida como um “médico”, entretanto os discípulos não o 

reconhecem de imediato.  



 132 

Os tratados seguintes tratam de questões diversas concernentes a trajetória do 

indivíduo neste mundo, ou da alma, que sofre todo os tipos de vicissitudes, e provações até 

que alcance, ou não, o seu merecido lugar de repouso. O último tratado (Asclépio 21 -19, 

VI,8), que conclui o livro, apresenta a terrível figura do “grande demônio” apontado pelo 

“grande Deus” como o administrador e o julgador final. (76, 20-77, 27). Apesar da sua 

descrição negativa, este “demônio” detêm o julgamento divino das almas, e dependendo da 

atuação do indivíduo no mundo, ou será liberto, ou será “arremessado para baixo” onde há um 

“grande fogo” e onde os “corpos” são “atormentados de diversas maneiras”, e as vezes os 

“corpos são lançados ao fogo” para que possam ser destruídos, embora este fogo não seja 

capaz de consumir a alma “o Egito irá ficar viúvo, abandonado pelos Deuses” este último 

texto funciona como um tipo de escatologia cósmica.  

Por esta exposição, nota-se que a intenção do escriba era produzir uma obra maior, o 

Códice VI com início, meio e fim, assim como os tratados que o compõe possuem este mesmo 

padrão estrutural.  

Alguns estudiosos acreditam que Protennóia Trimorfa, só foi incluída no códice, por 

sua semelhança, tanto de conteúdo e estilo, com Trovão. Nicola Denzey (2006 apud 

PAINCHAUD, p. 428), conecta Trovão com a Protennóia Trimorfa e analisa ambas as obras a 

partir dos Oráculos Montanistas74. Uma marca ou característica destes escritos são as auto-

proclamações do tipo “eu sou”, atestadas também em Trovão e em Protennóia. O autor afirma 

que estas literaturas possuem traços de desenvolvimento a partir da Sabedoria judaica e sugere 

que há afinidades suficientes entre a trajetória dos textos que podem ser lidos como suporte 

para a teologia montanista. 

Ainda que no momento não façamos nenhum tipo conexão entre o escriba (ou círculo 

de transmissores), que produziu o códice VI, com o movimento montanista, nos parece 

interessante a sugestão do autor que deveria haver um certo interesse por parte do escriba em 

certos tipos de oráculos, o que justificaria a primeira atração a textos como Trovão,  

Protennóia Trimorfa , O Discurso da Ogdôada e da Enéada e Asclépio. 

                                                
74 Não temos aqui como nos deter sobre este importante movimento que sacudiu, desde fins do século II e ao 
longo de vários outros, ânimos e estruturas do cristianismo que se consolidava institucionalmente. Para rápida 
notícia, Cf. PIÑERO, 2007, p.124-127. 
 



 133 

David Frankfurter (2006 apud PAINCHAUD, p. 32), aponta que a religião egípcia na 

antiguidade, na sua forma mais básica, era essencialmente um fenômeno localizado. Havia 

toda uma infra-estrutura religiosa concernente com a mediação de forças sobrenaturais para 

todos os tipos de necessidades, desde as mais básicas e diárias (necessidade de cura, 

dificuldade financeira, escassez de comida e água), até as grandes crises sociais (conflitos, 

guerras, desejo pela justiça e várias formas de privação e sofrimento). Os papéis dos oráculos, 

era justamente o de mediar as forças sobrenaturais para um determinado fim. Eram usados 

porque eles eram endereçados continuamente para tais necessidades e crises. Os oráculos, por 

mais antigos que fossem, estavam sempre atuais, porque no final, os problemas eram sempre 

os mesmos, eles eram traduzidos para uma variedade de idiomas e circulavam tanto na forma 

greco-romana do culto a Ísis, como nos oráculos utilizados em rituais, que poderiam ser 

realizados em todos os lugares, profetizados por pessoas sagradas ou recitados publicamente. 

O tratado Trovão: Mente Perfeita, pode ser visto como uma ilustração deste momento de 

transição e adaptação da oralidade egípcia da antiguidade, para a textualização do mundo da 

tradição cristã no Egito. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 134 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

 

Qualquer um que não tenha acompanhado de perto o desenrolar desta pesquisa, não 

consegue imaginar as voltas, as idas e vindas que este trabalho sofreu. E nós, sofremos junto. 

Penso o quanto fragmentário é este nosso trabalho de Trovão em face a um campo 

imensurável de possibilidades.  Ireneu no século segundo tinha lá suas razões para delimitar o 

escopo das obras.  Trovão parece representar muito bem a diversidade literária do período 

cristão primitivo. Diante de tantas possibilidades, corremos o risco de nos perder. Nossa 

pesquisa não esta finalizada, muito longe disso, em verdade podemos afirmar que somente 

agora ela efetivamente irá começar. Tivemos que muito contra gosto, colocar um ponto. Esta 

pesquisa deveria ser encerrada com reticências (. . .) Ler esta dissertação é como assistir 

aqueles filmes detestáveis que simplesmente – param, e em seguida anunciam a sua 

continuação. É o que nos resta fazer agora, esperar a compreensão da platéia e seguir nesta 

pesquisa por caminhos que somente Trovão sabe onde chegar. 

Aprendemos muito com Trovão, não só pela abertura que a obra proporciona de acesso 

aos temas mais variados, mas também pela metodologia que exige e a ética que propõe. A 

literatura eloquente de Trovão nos propiciou uma volta as origens cristãs, e o próprio caráter 

violento da obra, nos descortinou um cenário de disputas, dissensões, controvérsias em que os 

primeiros cristãos estavam envolvidos. A Boa Nova não era só feita de paz, mas de violência 

também. Várias foram as questões que geraram contenda entre os primeiros cristãos; qual a 

verdadeira mensagem deixada por Jesus? como deveria ser a comunidade ideal? quais as 

regras de conduta moral? como era vista a sexualidade? qual o papel das mulheres? (temas que 

serão abordados muito em breve). Mas quando estas questões passaram a ser registradas 

(documentadas), uma nova luta se iniciou. Os tipos de “cristianismos” se davam através dos 

seus escritos, era a escolha literária que incluía ou excluía o ser. A questão da violência cristã, 

principalmente contra as mulheres, será um tema futuro muito abordável tendo Trovão como 

objeto de pesquisa.  



 135 

 Trovão exigiu uma metodologia muito criativa, devido às “tensões” percebidas 

durante a nossa análise da obra, de tempos em tempos, fomos surpreendidos por uma nova 

descoberta que mudava radicalmente o caminho que percorríamos. A análise do texto exigia 

uma percepção aumentada, por exemplo, a aretalogia em Trovão, não é bem uma aretalogia, 

assim como um paradoxo também não. O que Trovão faz é, ao mesmo tempo que desconstrói 

um padrão literário, gera um novo. E este estilo próprio, engenhoso e inovador, leva tempo 

para se compreender. Uma vez que se reconhece esta dinâmica, se torna possível perceber que 

a intenção da obra possa ser a de cruzar as fronteiras literárias e alcançar a esfera social, 

através do modo “falho” dos seus paradoxos, Trovão procura desconstruir padrões e conceitos, 

tanto literários como sociais. 

Trovão parece funcionar como uma crítica aos poderes de dominação patriarcal e os 

sistemas da “honra e vergonha”, “patrão e cliente” vigentes na sociedade do mediterrâneo 

antigo. Trovão funciona como uma negociação da identidade, do gênero, do conflito social, do 

prejuízo cultural e da violência que os acompanham. O texto apresenta uma profunda 

sensibilidade às dores e aos constrangimentos, inerentes ao gênero. O ‘eu’ que fala em Trovão, 

insistentemente considera as crueldades e as contradições das identidades tanto femininas 

quanto masculinas.  

Se em determinado momento Trovão esta à mercê dos seus ouvintes, logo em seguida 

ela os adverte do seu poder. Mas este poder é muito limitado.  

Na mídia contemporânea, o texto é normalmente invocado como uma imagem 

“positiva” e “feminina do divino” e como “afirmação” para as mulheres nos diversos papéis 

sociais que  habita. O ‘eu’ de Trovão parece tanto unir as mulheres através da pluralidade de 

papéis e identidades, como também permite que algumas mulheres pensem em si a partir 

destas identidades, como forma de escapar das restrições que sempre as acompanham.  

Por outro lado, estas leituras de Trovão, não surgem desacompanhadas de 

complicações. Os problemas com a cultura misógina não é simplesmente o fato das imagens e 

identidades prescritas para as mulheres serem depreciadas ou dadas como negativas. Muitas 

imagens e identidades são funcionais para tal cultura – são construções que sustentam esta 

base cultural.  



 136 

Assim, celebrar tais imagens pode ter o efeito desventurado de reforçar estas mesmas 

culturas e ideologias que as produziram. Um exemplo claro disso é o comercial da Prada que 

se utilizou dos versos de Trovão para o lançamento de sua nova fragrância.  Nele uma modelo 

usa diferentes roupas em diferentes cenas e situações inspiradas pelas identidades contidas em 

Trovão que é recitado durante o curta. A mensagem do comercial é a de que uma mulher, 

dependendo de como se vestir, pode ser o que quiser. ‘Emponderamento’ aqui, significa 

“poder” comprar roupas caras e se parecer com a modelo, para assim escapar das 

determinações das identidades femininas. Entretanto, é claro que qualquer mulher que já tenha 

sido identificada como uma prostituta, ou que já tenha passado pela maternidade, sabe muito 

bem que estas identidades não são assim tão fáceis de se livrar, mesmo usando um vestido de 

mais de cinco mil dólares.  

O “eu” de Trovão não oferece imagens utópicas de neutralidade, de multiplicidade, ou 

santidade. O interesse de Trovão em desmontar a lógica binária ao atentar para a violência 

como ponto crucial de tais identidades femininas busca a desconstrução ao invés do 

‘emponderamento’ ditado por uma cultura patriarcal. Assim nos parece que Trovão   poderá 

também ser compreendido através das lentes teóricas pós-modernas de desconstrução do 

gênero. 

A teoria pós-moderna do gênero a partir de disciplinas como a filosofia, o feminismo e 

teoria Queer, tem como premissa de que o gênero não é uma categoria natural, mas é colocado 

fortemente como natural através de inúmeros mecanismos sociais, destacando a linguagem. Os 

corpos são ao mesmo tempo instáveis e diversos em múltiplos níveis e são investidos de 

sentidos particulares que não são automáticos aos corpos em si, mas ao invés disso, são 

produções sociais. Portanto o gênero, como categoria, tenta estabilizar e definir os corpos para 

ordenar os relacionamentos sociais. 

Esta é a intenção de continuidade dos nossos estudos, trazer Trovão às questões 

problemáticas que envolvem o gênero e a violência, tanto ontem como hoje.  

 

 

 

 



 137 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

 

 
ARMSTRONG, Karen. The Gospel according to Woman: Christianity’s Creation of the Sex 
War in the West. Anchor Press/Doubleday, Garden City, New York, USA, 1987. 
 

________________. The Battle for God.  Publisher, Alfred A. Knopf, a Division of Random 
House, Inc., New York, NY, USA, 2006 . 
 

________________. The Great Transformation: The Beginning of our Religious Tradition. 
Publisher, Alfred A. Knopf, a Division of Random House, Inc., Toronto and New York, USA, 
2006. 
 

BALDOCK, John. Mulheres na Bíblia – Atos Heróicos, Nascimentos Miraculosos, 
Confrontos, Rivalidades e Amor Verdadeiro. Tradução: Paulo S. Gomes e Thaís P. Gomes. M. 
Books do Brasil Editora Ltda, São Paulo, 2009. 
 

BARNSTONE, Willis; MEYER, Marvin. The Gnostic Bible. Gnostic Texts of Mystical 
Wisdom from The Ancient And Medieval Worlds. New Seeds,  Boston & London, 2006. 
 

BAUER, Walter. Orthodoxy and Heresy in Earliest Christianity, 1996; primeira edição alemã 
saída em 1934. 
 

BETHGE, H.-G; LAYTON, Bentley. Societas Copticas Hierosolymitana. “Sobre a Origem 
do Mundo (II,5 e XIII,2)”. The Nag Hammadi Library in English, Edited by James Robinson, 
ed. E.J.Brill, New York, 1996. 
 

BLAINEY, Geoffrey. A Short History of the World. Viking, Chicago, USA. Maps Copyright 
byPenguim Books Australia Ltd., 2002. 
 

BUCLEY, Jorunn J, Suffering, and Incarnation: Female Symbolism in Gnosticism, In SEGAL, 
Robert A., The Allure of Gnosticism – The Gnostic Experince In Jungian Psychology and 
Contemporary Culture, Open Court, Illinois, 1997. 
 

BROWN, Schuyler. Begotten, Not Created: The Gnostic Use of Language in Jungian 
Perspective, in SEGAL, Robert A., The Allure of Gnosticism – The Gnostic Experince In 
Jungian Psychology and Contemporary Culture, Open Court, Illinois, 1997. 
 



 138 

BULLARD, Roger A.; LAYTON, Bentley. “A Hipóstase dos Arcontes (II,4)”. In The Nag 
Hammadi Library in English, Edited by James Robinson, ed. E.J.Brill, New York, 1996. 
 

BUTLER, Judith. Problemas de Gênero – Feminismo e Subversão da Identidade. Ed. 
Civilização Brasileira, Rio de Janeiro, 2003. 
 

CARROL, Robert; PRICKETT, Stephen. The Bible - Authorized King James Version with 
Apocrypha. Oxford World’s Classics, University Press, Oxford, 1997. 
 

CHEVITARESE, André Leonardo; CORNELLI, Gabriele. Judaismo, Cristianismo e 
Helenismo – Ensaios sobre Interações Culturais no Mediterrâneo Antigo. Editora Ottoni, São 
Paulo, 2003. 
 

COLLINS, John J. Judaísms and their Messiahs – At the Turn of the Christian Era. Ed. Jacob 
Neusner; William S. Green e Ernest Frerichs, Cambridge University Press, 1996. 
 

COOPER, Kate. The Virgin and the Bride: Idealized Womanhood in Late Antiquity. Harvard 
University Press, Cambridge, Massachusetts, USA, 1996. 
 

CORNFORD, Francis MacDonald. Plato’s Theory of Knowledge: The Theaetetus and the 
Sophist of Plato, New York, 1957; Miller, Mitchell. The Philosopher in Plato’s Statesman: 
Together with Dialectical Education and Unwritten Teachings in Plato’s Statesman, Las 
Vegas, NV, 2004. 
 

CROSSAN, John D. God & Empire – Jesus Against Rome, Then and Now. HarperOne, 
HarperCollinsPublishers, New York, 2007.  
 

____________.   Jesus – A Revolutionary Biography .HarperOne, HarperCollinsPublishers, 
New York, 1994. 
 

______________. Quem Matou Jesus – As Raízes do Anti-semitismo na História Evangélica 
da Morte de Jesus. Imago, 1995. 
 

CROSSAN, John; D. REED, Jonathan L. Em Busca de Jesus – Debaixo das pedras, atrás dos 
textos. Paulinas, 2007. 
 

CRUM, W.E. A Coptic Dictionary – With a New Foreword by James Robinson. Ancient 
Language Resources. W. and S. Publishers, Oregon, 2005. 
 



 139 

DICTIONARY OXFORD CLASSICAL GREEK.  Oxford University Press, New York, NY, 
USA, 2002. 
 

DIXON, Suzanne. The Roman Family. Ed. Hopkins University Press, USA, 1992. 
 

DORESSE, Jean. The Discovery of the Nag Hammadi Texts – A Firsthand Account of the 
Expedition that Shook the Foundations of Christianity. English translation Copyright by Hollis 
& Carter Ltd. Inner Traditions, Rochester, Vermont, 1986. 
 

____________. The Secret Books of the Egyptian Gnostics. Rochester – Vermont, 1986. 
 

EGGER, Wilhelm. Metodologia do Novo Testamento: Introdução aos Métodos Linguísticos e 
Histórico-críticos. Edição Brasileira. Tradução: Johan Konings e Inês Borges.  Edições 
Loyola, São Paulo, Brasil, 1993.  
 
EHRMAN, Bart D. Misquoting Jesus – The Story Behind Who Changed The Bible and Why. 
HarperOne, HarperCollinsPublishers, New York, 2005. 
 

ELIADE, Mircea. The Sacred and the Profane: The Nature of Religion. Translated from the 
French by Willard R. Trask. A Harvest Book, Harcourt, Inc. Printed in USA, 1987. 
 

EVDOKIMOV, Paul. Woman and the Salvation of the World. Translated by Anthony Gythiel. 
St. Vladimir’s Seminary Press, New York, 1994. 
 

FILORAMO, Giovanni. A History of Gnosticism. English translation, Blackwell, Cambridge, 
Massachusetts, 1994. 
 

FIORENZA, Elisabeth S. Jesus – Miriam’s Child, Sophia’s Prophet: Critical Issues in 
Feminist Christology, Ed. Continuum, New York, 1995. 
 

____________. In Memory of Her – A Feminist Theological Reconstruction of Christian 
Origins. Crossroad, New York, 1994. 
 

____________. Wisdom Ways – Introducing Feminist Biblical Interpretation. Orbis Books, 
Maryknoll, New York, 2001. 
 

____________. JESUS e a Política da Interpretação. Tradução: Adail Sobral, Edições 
Loyola, São Paulo, 2000. 
 



 140 

____________. But she Said. Feminist Practices Of Biblical; Ed. Beacon Press; Boston – 
Massachusets, 1992.  
 

____________. Searching the Scriptures – A feminist commentary. Ed. Crossroad, 1994. 
 

FIORILLO, Marilia. O Deus Exilado – Breve História de Uma Heresia. Civilização 
Brasileira, Rio de Janeiro, 2008. 
 

FITZMYER, Joseph A. Lucas, O Evangelho de Acordo com. in The Oxford Companion to the 
Bible, 1993. 
 

FOUCAULT, Michel. A Arqueologia do Saber. Tradução: Luiz Felipe B. Neves. Forense 
Universitária, 7ª. Edição, Rio de Janeiro, 2009. 
 

GUIGNEBERT, Charles. Jesus. Translated from the French by S.H. Hooke. University Books, 
New York, 1956. 
 

GILMORE, David D. Honor and Shame and the Unity of the Mediterranean. The American 
Anthropological Association,1987. 
 

HALVGAARD, Tilde B. The Sound of Silence – Theology of Language. “The Thunder: 
Perfect Mind, and Trimorphic Protennoia”. Comunicação, não publicada, apresent 
ada no Colóquio Nordic Nag Hammadi and Gnosticism Network, realizado entre os dias 15 e 
17 de março, na Université Laval, Québec, Canadá, 2010. 
 

HASKINS, Susan. Mary Magdalene: Myth and Metaphor. Riverhead Books,  A Division of 
Penguim Group, New York, 1993. 
 

HEDRICK, Charles W.; HODGSON, Robert Jr. Nag Hammadi, Gnosticism, and Early 
Christianity.  Hendrickson Publishers, Peabody, Massachusetts, 1986. 
 

HOELLER, Stephan A. Gnosticism – New Light on the Ancient Tradition of Inner Knowing. 
Quest Books, First Quest edition, Wheaton, Illinois, 2002. 
 

HURTAK, J.J.; HURTAK, Desiree. Pistis Sophia – The Faith of Wisdom. A Post-Gospel 
Dialogue on Consciousness Light and the Spirit of Wisdom. Askew Codex. The Academy for 
Future Science, California, 1999. 
 



 141 

ISBOUTS, Jean-Pierre; CHILTON, Bruce. The Biblical Word and Illustrated Atlas. National 
Geographic Society. Washington, DC, 2007. 
 

JONAS, Hans. The Gnostic Religion, Third Edition, Beacon Press, Boston, Massachusetts, 
2001. 
 

KING, Karen L. Images of the Feminine in Gnosticism: Studies in Antiquity & Christianity, 
Claremont Graduate School, Claremont, CA, Fortress Press, Philadelphia, USA, 1998. 
 

____________. Women and Goddess Traditions – In Antiquity and Today.  Studies in 
Antiquity & Christianity, Fortress Press, Minneapolis, 1997.  
 

____________. What Is Gnosticism? Harvard University Press, Massachusetts, 2003. 

 

KLAUCK, Hans-Josef. The Religious Context of Early Christianity – A Guide to Graeco-
Roman Religions, Stuttgart, 1995, Translate by Brian McNeil, T&T Clark, Scotland, 2000. 
 

KÖCHE, José C. Fundamentos de Metodologia Científica – Teoria da Ciência e Prática da 
Pesquisa. Editora Vozes, Rio de Janeiro, 1997. 
 

LAMBDIN, Thomas O. Introduction to Sahidic Coptic. Mercer University Press, Macon, 
Georgia, USA, 2000. 
 

LAYTON, Bentley. As Escrituras Gnósticas. Edição Brasileira. Tradução: Margarida Oliva. 
Edições Loyola, São Paulo, 1987. 
 

____________. Coptic in 20 Lessons – Introduction to Sahidic Coptic with Exercises & 
Vocabularies.  Peeters, Leuven, Paris, 2007. 
 
LIÃO, Irineu de. Contra as Heresias – Denúncia e Refutação da Falsa Gnose, Título 
Original: Élencos Kaì Anatropè tês Pseudonúmou Gnóseos, Coleção Patrística, 2ª. Ed., Editora 
Paulus, São Paulo, 1995. 
 

LIMA, Luiz C. A Literatura e o Leitor – Textos de Estética da Recepção. Editora Paz e Terra 
S/A, São Paulo, 2002. 
 

LOPEZ, Davina C. Before Your Very Eyes: Roman Imperial Ideology, Gender Constructs And 
Paul’s Inter-Nationalism. In: PENNER Todd, STICHELE Caroline V. (Org.). Mapping 
Gender in Ancient Religious Discourses, Society of Biblical Literature, Atlanta, 2007. 



 142 

 

MACRAE, G.W. “The Ego-Proclamations in Gnostic Sources”, in E. Bammel (ed.), The Trial 
of Jesus, Cambridge Studies in Honor of C.F.D. Moule, London, 1970. 
 

____________. “The Thunder: Perfect Mind (VI, 2)”, in The Nag Hammadi Library in 
English, Edited by James Robinson, ed. E.J.Brill, New York, 1996. 
 

MALACHI, Tau. St. Mary Magdalene – The Gnostic Tradition of the Holy Bride. Llwellyn 
Publications, Minnesota, 2006. 
 

MCGUIRE, Anne. “Thunder, Perfect Mind” In Searching de Scriptures – A Feminist 
Commentary. Edited by Elisabeth Schüssler Fiorenza, Crossroad, New York, 1994. 
 

METZGER, B.M; COOGAN, M.D. The Oxford Companion to the Bible. Oxford University 
Press, New York, 1993. 
 

MEYER, Marvin W. The Ancient Mysteries – A Sourcebook of Sacred Texts. University of 
Pennsylvania Press, HarperCollins Publishers, Philadelphia, 1999. 
 

___________. The Gnostic Discoveries – The Impact of the Nag Hammdi Library. 
HarperSanFrancisco, New York, 2005. 
 

__________. The Gnostic Gospels of Jesus. The Definitive Collection. Harper SanFrancisco, 
New York, 2005. 
 

___________. The Ancient Mysteries – A Sourcebook of Sacred Texts. University of 
Pennsylvania Press, Philadelphia, 1987.  
 

__________. The Nag Hammadi Scriptures – The Revised and Updated Translation of Sacred 
Gnostic Texts, New York, 2002. 
 

MEYER, Marvin; BOER, Esther A. The Gospels of Mary. The Secret Tradition Of Mary 
Magdalene–The Companion of Jesus. HarperSanFrancisco, HarperCollinsPublishers, New 
York, 2004. 
 
MICHAELIS: Moderno Dicionário Inglês-Português, Postuguês-Inglês., Companhia 
Melhoramentos, São Paulo,  2000. 
 



 143 

MILLER, Frederic P.; VANDOME, Agnes F.; MCBREWSTER, John. Carpocrates – 
Gnosticism, Gospel according to the Hebreus, Church Fathers, Ireneaus, Clement of 
Alexandria, Libertine, Borborites, Cainites, Fathers of Christian Gnosticism. Alphascript 
Publishing, USA, 2009. 
 

 NOVO TESTAMENTO Interlinear Grego-Português. Sociedade Bíblica do Brasil. – Quarta 
edição revisada, 2004.  
 

OLSON, Carl. The Book of the Goddess, Past and Present – An Introduction to Her Religion. 
Waveland Press, Inc., Illinois, 2002. 
 

ORLANDI, Eni P. Análise de Discurso – Princípios & Procedimentos. Pontes Editores, São 
Paulo, 2007. 
 

___________.  Discurso e Leitura. Editora Cortez, São Paulo, 2008. 
 

PAGELS, Elaine. Beyond Belief, the Secret Gospel of Thomas. Random House, New York, 
2003. 
 

__________. The Origin of Satan. Vintage Books, A Division of Randon House, Inc., New 
York, 1995. 
 

__________. Adam, Eve and the Serpent. Vintage Books Edition. A Division of Random 
House, Inc., New York, 1988. 
 

__________.  The Gnostic Gospels. Vintage Books Edition, a Division of Random House, 
Inc., New York, 1989. 
 

PAGELS, Elaine; KING, Karen L.  Reading Judas – The Gospel of Judas and the Shaping of 
Christianity. Penguin Group Books Ltd, New York, 2007. 
 

PAINCHAUD; Louis; POIRIER, P-H. Coptica – Gnostica – Manichaica: Mélanges offerts a 
Wolf–Peter Funk. Québec: les Presses de L‘Université Laval, Louvain, Ed. Peeters, 2006. 
 

PEARSON, Birger A. Gnosticismo, Judaism, and Egyptian Christianity.  Fortress Press, 
Minneapolis, 1990. 
 

____________. Anciente Gnosticism – Tradições e Literatura, Fortress Press Minneapolis, 
USA, 2007. 



 144 

 

PERKINS, Pheme. The Gnosticism. – The Early Church and the Crisis of Gnosticism. Ed. 
Theological Inquiries; Paulist Press. New York – Toronto. 1980. 
 
PIÑERO, Antonio. Los cristianismos derrotados. ¿Cuál fue el pensamiento de los primeros 
cristianos heréticos y heterodoxos? Madrid, Editorial EDAF, 2007. 
 

PLATÃO. A República. Biblioteca Clássica, 1ª Edição, Tradução Heloisa G. Burati. Ed. 
Rideel, São Paulo. Sem data. 
 

POIRIER, Paul-Hubert. Le Tonnerre Intellect Parfait (NH VI, 2), Les Presses de I´Université 
Laval, Quebec, 1995. 
 

______________. Thunder (NHC VI,2), In The Nag Hammadi Scriptures: The International 
Edition. Edited by Marvin Meyer, Ed. HarperCollins Publishers, New York, 2007. 
 

POMEROY, Sarah B.; Goddesses, Whores, Wives, and Slaves – Women in Classical 
Antiquity. Ed. Schoken Books, New York, 1995. 
 

RILEY, Denise. “Am I That Name?”-  Feminist and the Category of Women in History. 
University of Minessota, Minneapolis.1988. 
 

ROBINSON, James. The Nag Hammadi Library in English – The Definitive New Translation 
of the Gnostic Scriptures. Ed. E.J.Brill, New York, 1996. 
 

________________. The Nag Hammadi Library in English, E.J. Brill and Harper and Row, 
First Edition, 1977. 
 

________________. The Facsimile Edition of The Nag Hammadi Codices, E.J. Brill of 
Leiden, 1972 - 1977.  
 

ROSADO-NUNES, Maria J.; AQUINO, Maria P. Feminist Intercultural Theology – Latina 
Exploratios for a Just World. Orbis Books, New York, 2007. 
 

RUDOLPH, Kurt.  Gnosis – The Nature & History of Gnosticism.  Harper San Francisco, 
Harper Collins, New York, 1987. 
 

RUETHER, Rosemary R. Sexism and God–Talk: Toward a Feminist Theology. Beacon Press, 
Boston, 1993. 



 145 

 

SALAMAN, Clement. Asclepius – The Perfect Discourse of Hermes Trismegistus. Edited and 
Translated by Clement Salaman. Gerald Duckworth & Co. Ltd., London, 2007. 
 

SCHWARZ, Fernando. O Egito Invisível - E o poder dos símbolos. Título original: Egipto 
Invisible. Ed. Pensamento, São Paulo, 2007. 
 

SEGAL, Robert A. The Allure of Gnosticism – The Gnostic Experience In Jungian Psychology 
and Contemporary Culture. Open Court Publishing Company, Peru, Illinois, 1995. 
 
SMITH, David. The Dance of Siva – Religion, Art and Poetry in South India. Cambridge 
University Press, New York, 1996. 
 

SMITH, Richard. A Concise Coptic – English Lexicon. SBL Resources for Biblical Study. Ed. 
Beverly Gaventa, Atlanta, 1999. 
 

SPRAGUE, Joey. Feminist Methodologies For Critical Researchers – Bridging Differences. 
Altamira Press, California, 2005. 
 

TAUSSIG, Hal; CALAWAY, Jared; KOTROSITS, Maia; LILLIE, Celene; LASSER, Justin. 
The Thunder: Perfect Mind - A New Translation and Introduction, Palgrave Macmillian, New 
York, 2010. 
 

TARDIEU, M. “Le titre du deuxième écrit du codex VI”, Le Muséon 87, 1974, em Poirier, P-
H. Le Tonnerre Intellect Parfait (NH VI, 2), 1995. 
 

THEISSEN, Gerd. Fortress Introduction to The New Testament. Translated by John Bowden, 
Fortress Press, Minneapolis, 2003. 
 

__________. The Shadow of the Galilean – The Quest of Historical Jesus in Narrative Form. 
Translated by John Bowden, Fortress Press, Minneapolis, 2007. 
 

__________. Biblical Faith – An Evolutionary Approach. First Fortress Press Edition, 
Philadelphia, 1985. 
 

TORJESEN, Karen J. When Women Were Priests – Women’s Leadership in the Early Church 
& the Scandal of their Subordination in the Rise of Christianity. HarperOne, 
HarperCollinsPublishers, New York, 1995. 
 



 146 

TURNER, John D.  “Trimorphic Protennoia (XIII,1)” The Nag Hammadi Library in English, 
Edited by James Robinson, ed. E.J.Brill, New York 1996. 
 

TURNER, John D.; MCGUIRE, Anne. The Nag Hammadi Library after Fifty Year  

Proceedings of the 1995. Society of Biblical Literature Commemoration, Holanda, 1997. 

 

VIELHAUER, Philipp. História da Literatura Cristã Primitiva: Introdução ao Novo 

Testamento, aos Apócrifos e ao Pais Apostólicos.  Tradução Ilson Kayser, Ed. Academia 

Cristã, São Paulo, 2005. 

 

WHITTAKER, John “The Historical Background of Proclus’ Doctrine of the authupostata”, 
1975, Studies in Platonism and Patristic Thought, Collected Studies Series, London, 1984. 
 
WIJNGAARDS, John. Women Deacons In the Early Church: Historical Texts and 
Contemporary Debates. Herder & Herder Book, Crossroad Publishing Company, New York, 
NY, USA, 2002. 
 

WILLIAMS, Michael A.  Rethinking ‘Gnosticism’ – An Argument For Dismantling a Dubious 
Category, Princeton University Press, Princeton, New Jersey, 1996. 
 

WILLIAMS, Michael; JENOTT, Lance. Inside the Covers of Codex VI, in PAINCHAUD; 
Louis; POIRIER, P-H. Coptica – Gnostica – Manichaica: Mélanges offerts a Wolf–Peter 
Funk. Québec: les Presses de L‘Université Laval, Louvain, Ed. Peeters, 2006, p. 1025-1045. 
 

WISE, Michael; ABEGG Jr, Martin; COOK, Edward. The Dead Sea Scrolls. New Translation, 
HarperSanFrancisco, San Francisco, 2005. 
 

WISSE, Frederick. “The Apocryphon of John II,1; III,1, IV,1 e BG 8502,2)”. The Nag 
Hammadi Library in English, Edited by James Robinson, ed. E.J.Brill, New York, 1996. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 147 

ANEXOS 
 
 

 
                Fig.1 Mapa da Região de Jabal al-Tarif com a cidade de Nag Hammadi em destaque. 
                Fiorillo, 2008, p. 170. 
 
 
 

 



 148 

 
    Fig. 2 Códice VI,2  papiro19 (Registro 10.849) 
    Imagem cedida: Claremont Graduate University, Califórnia - USA  

 
  
 
 
 
 
 



 149 

 
        Fig. 3 Códice VI,2  papiro17 (Registro 10.849) 
        Imagem cedida: Claremont Graduate University, Califórnia - USA  

 
  
 
 



 150 

 
 

 
                        Fig. 4 Códice VI,2  papiro 21 (Registro 10.849) 

          Imagem cedida: Claremont Graduate University, Califórnia - USA  
 


	Thunder.Ind.31Jul.2012
	Thunder.31Jul.2012

