
           PONTIFICIA UNIVERSIDADE CATÓLICA DE SÃO PAULO 
                                               PUC-SP 
 
 
 
 
 
 
                      Cleide Aparecida de Souza Cazarotto 
 
 
 
 
 
 
 
 
A viagem e o relato de viagem em “O Recado do Morro” de 
João Guimarães Rosa: travessia, contemplação, interatividade 
e identidade. 
 
 
 
 
 
 
 
 

PROGRAMA DE ESTUDOS PÓS-GRADUADOS EM 
LITERATURA E CRÍTICA LITERÁRIA 

 
 
 
 
 
 
                                                      São Paulo 
                                                          2010 
 



 

 

 

Cleide Aparecida de Souza Cazarotto 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Dissertação apresentada à Banca 
Examinadora da Pontifícia Universidade 
Católica de São Paulo, como exigência parcial 
para a obtenção do título de Mestre em 
Literatura e Crítica Literária sob a orientação da 
Profª. Drª. Maria José G. Palo. 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
              São Paulo 

                 2010 



 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Banca Examinadora 
 
 
 
______________________________ 
Profª Drª Maria José G. Palo 
 
 
 
_______________________________ 
Prof. Drª. Ieda Maria Ferreira N. Silva 
 
 
_______________________________ 
Profª Drª Maria Aparecida Junqueira 



 

 

 

AGRADECIMENTOS 

 
Muitos, direta ou indiretamente, colaboraram para que esta pesquisa 

se realizasse. Não poderia mencionar cada um aqui por falta de espaço, mas 

agradecer a todos pela vitória da realização é meu desejo. 

Dentre os que se mantiveram comigo estão todos os meus amigos e 

funcionários do Colégio Hélio de Souza, que o tempo todo torceram pela 

realização de meu mestrado, em particular destaco minha companheira Eunice 

S. Lima, que contribuiu com reflexões e revisão do texto.  

Destaco a contribuição de meu filho Caio, que suportou com paciência 

minha ausência, à minha mãe que sofreu com minhas raras visitas, imensa 

gratidão também aos meus irmãos, cunhados e sobrinhos pela torcida. 

De modo especial, agradeço ao meu marido Marcos, que, ao longo 

desta pesquisa, preocupou-se com minha saúde e compreendeu minha 

ausência e cansaço.  

Com atenção especial, agradeço à Professora Drª.Maria José Palo, 

minha orientadora e a todos os queridos mestres do Programa, em especial as 

Professoras Drª Maria Aparecida Junqueira e Professora Drª Ieda Nogueira por 

estarem ao meu lado sempre.  

Minha eterna gratidão a Deus por ter tecido e construído este caminho 

em minha vida, estrategicamente, fazendo de cada um de vocês parte dessa 

história que hoje se escreve.  

Por tudo isso, espero ter me tornado uma pessoa melhor, a praticar o 

amor à vida e à natureza e a respeitar o ser humano na sua particularidade, 

assim como o fez, tão belamente, o escritor João Guimarães Rosa. 

 



 

 

 

 RESUMO 
 

O objetivo geral do estudo do conto “O Recado do Morro”, do escritor 

João Guimarães Rosa (1908-1963), integrado à antologia Corpo de Baile 

(1956), é elucidar o trabalho de hibridação da forma, estrutura e linguagem do 

conto com os dados das Cadernetas de Campo do viajante autor e a narrativa 

relatada em processo de criação.  A compreensão do trabalho concebido por 

nós como transcriação ficcional interessou-nos no tocante à maneira como a 

realidade empírica é traduzida pelas cadernetas (Boiada 1 e Boiada 2) e  

transformada pelas artimanhas ficcionais do narrador-viajante, leitor, 

testemunha e criador simultâneos.  

O emergir da história, sob o olhar do autor diplomata, apontou-nos a 

diferença refletida, em lato e stricto sensu – o movimento do tempo e espaço 

da viagem pela via da memória em fluxo fabular de imagens e da cartografia da 

rica natureza do sertão mineiro.  Cenários e campos de experimentação da 

linguagem poética em relato de histórias em sincronia.  Neste desdobramento 

de meta-narrativas, a dialogia é o método que concretiza o paralelismo conto e 

cadernetas de campo – entre o passado da recolha (Viagem de 1952) e o 

presente do relato (em permanente atualização).  O grande efeito final é 

marcado pela viagem da invenção (sete histórias e sete recadeiros), por meio 

do Outro, humano e geográfico, alteridades que têm a função de representar e 

refratar as intenções do autor em função de um recado Universal: “O Recado 

do Morro”, o Morro da Garça na região de Cordisburgo, em transcriação 

poética para “O Recado da Terra”.  

Na dinâmica das viagens, a narrativa polifônica encontra seu duplo 

centro, a singularidade poética e a identidade lingüística rosiana que, uma vez 

degeneradas pelo fluxo da memória, apontam para a utopia do presente 

inacabado na obra, em coexistência virtual e atual. Estes são os princípios 

básicos levantados pela leitura de descoberta e invenção, travessia, 

contemplação e interatividade, nesta dissertação. 

 

Palavras-chave: narrativa de viagem; narrador viajante; alteridade; 

interatividade; identidade; processo de criação; Corpo de Baile; João 

Guimarães Rosa.    



 

 

 

ABSTRACT 

 

               The overall objective of the study of the short story "O Recado do 

Morro," the writer João Guimarães Rosa (1908-1963), integrated into the Corpo 

de Baile anthology (1956), to elucidate the work of hybridization of form, 

structure and language of the tale Using data from the traveler's field notebooks 

author and reported in narrative creation process. The understanding of the 

work designed by us as fictional trans interested in with regard to how the 

empirical reality is translated by the books (and Boiada 1 Boiada 2) and 

transformed by the antics of the fictional narrator-traveler, reader, creator and 

witness simultaneously. 

 The emergence of history, from the perspective of the author diplomat, 

pointed to the difference reflected in latu and strict sense - the movement of 

time and space travel through the memory in fable flow of images and maps of 

the rich nature of the Hinterland Miner. Scenarios and field trials of poetic 

language in the telling of stories in sync. In this deployment of meta-narratives, 

the dialogism is the method that implements the parallel tale books and field - 

between the last collection (Travel, 1952) and present the report (in constant 

update.) The major effect is marked by the journey of the invention (Seven 

Stories and seven Messegers), through the other, human and geographical 

otherness that are meant to represent and refract the author's intentions in 

terms of a universal message: "O Recado do Morro”, o Morro da Garça in the 

region of Cordisburgo in trans poetry to" The Scrap of Earth. " 

In the dynamics of travel, the polyphonic narrative finds its dual core, 

the poetic and linguistic identity uniqueness Rosa, once degenerated by the 

memory flow, point to the utopia of this unfinished the work in virtual 

coexistence and current. These are the basic principles raised by the reading of 

discovery and invention, crossing, contemplation and interactivity, this 

dissertation. 

 

Keywords: travel narrative, narrator traveler; otherness; interactivity, 

identity, creation process, the corps de ballet; João Guimarães Rosa. 

 

  



 1 

Sumário 
 

Introdução .......................................................................................................... 3 

Capítulo 1 ......................................................................................................... 13 

A viagem: travessia, contemplação e interatividade ......................................... 13 

1.1 – O conceito de viagem lato e stricto sensu ....................................... 14 

1.2 - O olhar do viajante: entre o ver e o olhar que pensa ............................ 20 

1.3 – Experiências de Alteridade: o Eu e o Outro ......................................... 23 

1.4 - O Relato de viagem e as variantes de registro ..................................... 28 

1.4.1 O relato de viagem: paralelos entre história e narrador - ................. 29 

testemunhal ............................................................................................... 29 

1.4.2 Relação relato de viagem – narrador testemunhal ........................... 35 

1.4.3 Relação relato de viagem – ficção ................................................... 41 

1.5 - Literatura de viagem  percursos e narradores .................................. 46 

Capítulo 2 ......................................................................................................... 54 

Da experiência testemunhal do narrador-viajante à experiência ...................... 54 

artística ............................................................................................................. 54 

2.1 - Narrar: observação, experiência e interatividade ................................. 55 

2.2 – Mostrar o discurso vivo pela imagem diferenciada .............................. 63 

2.3 – A experiência registrada pela memória afetiva e intelectiva ................ 70 

2.3.1 – O Virtual e o Atual - Recordações Atualizadas ............................. 76 

2.3.2 - A memória na performance artística .............................................. 79 

2.4 – O fio da criação entre as notas de campo ........................................... 82 

2.4.1 - Aspectos da criação artística ......................................................... 85 

2.5 – O discurso representado das bocas que falam .................................... 94 

Capítulo 3 ....................................................................................................... 103 

"O Recado do Morro”: sete histórias em rede de criação ............................... 103 

3.1- Anotações de viagem em “O Recado do Morro” ................................. 104 

3.1.1 - Paralelismos entre ideias e dados ............................................... 107 

3.1.2 - Evidências de intercâmbios entre  coleta e recriação da realidade

 ................................................................................................................ 110 

3.2 –A linguagem do Morro da Garça: ouvir para narrar ............................ 117 

3.3: O Raconto de “O Recado do Morro” em rede interativa de vozes ....... 133 



 2 

Conclusão ...................................................................................................... 170 

Bibliografia...................................................................................................... 182 

Dissertações ............................................................................................... 190 

Referências Eletrônicas .............................................................................. 190 

Anexos ........................................................................................................... 192 

Anexo 01: Guimarães Rosa e Balalaica, em 52. ........................................ 192 

Anexo 02: Guimarães Rosa e a comitiva de Manoel Nardy ....................... 193 

Anexo 03: Páginas das cadernetas de campo de Guimarães Rosa ........... 194 

Anexo 04: Caderneta de João Guimarães Rosa na Italia. .......................... 195 

Anexo 05: João Guimarães Rosa e suas cadernetas ................................. 196 

Anexo 06: Morro da Garça e cerrado ......................................................... 197 

Anexo 07: Vista geral do Morro da Garça ................................................... 198 

Anexo 08: Carta de Guimarães Rosa ao padre João Boaventura Leite ..... 199 

Anexo 09: Explicações sobre as cadernetas de viagem do escritor ........... 202 

Anexo 10: Mapa – roteiro da viagem de 52 ................................................ 224 



 3 

Introdução 

 

A partir da era Vargas, o Brasil adentrou em um momento de 

efervescência política, momento histórico em que a indústria assumiu a posição 

de liderança, que antes cabia à agricultura, como observa e atesta a 

historiadora Maria Celma: “na década de 1930, enquanto a produção agrícola 

tem um volume de crescimento da ordem de 20%, a produção industrial cresce 

125%” (D‟ARAÚJO, Maria Celma, O Estado Novo, apud Boulos, 2004, p.42). 

A industrialização avançou e as cidades cresceram, o Estado se 

fortaleceu, interveio na economia e estabeleceu uma nova relação com o 

trabalhador urbano, criou a Companhia Siderúrgica Nacional (1941), fixou o 

salário mínimo e reduziu impostos para bens e equipamentos industriais, 

incentivando o crescimento do setor, fator que gerou o êxodo rural. 

Vivendo neste contexto de transição, o escritor João Guimarães 

Rosa vai de encontro à natureza menos manipulada, menos transformada pelo 

capitalismo, na tentativa de apresentar ao leitor um território que os próprios 

brasileiros não conhecem bem, o sertão mineiro, ainda intocado, sua geografia, 

linguagem e cultura, através de suas narrativas e de seu grande domínio e 

poder de fabulação como prosador e poeta. 

Talvez, pelo encanto desse complexo território, seu aspecto 

enigmático, e pelo fato de o próprio escritor ter nascido e vivido numa cidade 

do sertão mineiro, Cordisburgo, seu interesse maior pela região tenha sido 

despertado, o que é comprovado por sua ficção voltada para a riquíssima 

cultura e tradição sertanejas. 

Nas narrativas, observa-se que o sertão chega a ser esquadrinhado 

pelo escritor que deseja apresentar-nos sua realidade cultural. É nele o cenário 

de suas narrativas, com uma geografia dominada pelos campos gerais, 

pastagens boas para o gado e suas veredas, onde as águas alimentam o 

vicejar dos renques de buritis, alternando-se com matas e florestas. 

Do ponto de vista do universo mítico, Guimarães Rosa confere às 

conflagrações locais, entre bandos de jagunços a serviço de coronéis, visos de 



 4 

novelas de cavalaria. Da perspectiva metafísica, o escritor transfigura o sertão 

em arena abstrata, na qual joga com o destino de homens e mulheres, em  

travadas batalhas cósmicas que têm por trunfo a salvação, ou seu oposto, da 

alma dos viventes. 

Sendo a literatura um espaço privilegiado da utopia, é esse mesmo 

sertão múltiplo, que realça o riquíssimo tratamento que Rosa confere à 

alteridade, seja enquanto gênero, de classe social, seja de origem nacional, o 

que importa ao escritor é apontar as diferenças naquilo que podem oferecer, no 

sentido de levar o homem a interagir e a conhecer-se. 

O escritor faz uso das marcas regionais do sertão mineiro, para 

tratar de todo tipo de questionamento, desde o mais simples, aos maiores 

dramas universais como: dor, morte, ódio, medo, fracassos, amor.  Indagações 

filosóficas aparecem na boca de homens simples, incultos, deixando claro que 

os grandes fantasmas da existência podem ser identificados em qualquer lugar, 

desde um grande centro urbano até um minúsculo vilarejo. 

Para escrever suas narrativas, o escritor mineiro, extremamente 

criterioso, busca conhecer seu objeto não apenas cientificamente, nos livros de 

conhecimentos gerais, mas também locais, atuando como observador 

testemunhal, interagindo com o sertão e exercitando a alteridade. É por meio 

da viagem e das anotações de campo que Guimarães Rosa obtém elementos 

informativos, que lhe servirão de dados para a transformação da arte ficcional 

sob o discurso dialógico do relato. 

Importa saber que nossa observação tem como início a  leitura de 

uma carta do próprio autor a Antônio de Azeredo da Silveira (Rio de Janeiro 

20/12/1945), na qual Rosa comenta o sucesso da viagem que havia 

empreendido, naquele ano, a Minas Gerais: “Queria rever a mãezinha terra, 

para preparar-me para outro livro, que começo a precisar de escrever (...) colhi 

coisas maravilhosas, voltei contente como um garimpeiro que tivesse enchido a 

sacola.” (GALVÃO,2006, p.21) 

É revelador o objetivo do escritor para com a realidade, em especial 

a sertaneja. Dela, Rosa recolhe os dados de sua criação, como aconteceu em 

1952 (Ver anexo 1, p. 190), quando viaja à sua terra natal, participando como 



 5 

integrante de uma comitiva, ao conduzir uma boiada, partindo da Fazenda da 

Sirga, na região de Paraopeba, até a Fazenda São Francisco, na região de 

Araçaí (Ver anexo 2, p. 191; e 10, p. 222). O autor foi informado de que esta 

viagem ocorreria em maio, através de seu primo Chico Moreira, proprietário 

das duas fazendas, e encontrou, nesta oportunidade, a chance de conviver 

com os vaqueiros e, dessa aproximação, ocorre a aquisição das anotações que 

pudessem lhe servir de material literário. 

Desse modo, pela via da viagem no espaço-tempo, o escritor teve a 

oportunidade de observar e interagir com o sertão, anotando em suas famosas 

cadernetas, dados por ele recolhidos e, posteriormente, datilografados (pelo 

próprio autor), que receberam a denominação de “A Boiada 1” e “A Boiada 2”, 

hoje disponibilizados no Instituto de Estudos Brasileiros “IEB”, na USP. Esses 

relatos de viagem, nos afirma Jussara Moura Guimarães, (2004) serviram ao 

prosador para as composições das obras de 1956: 

A vinda de Guimarães Rosa, para vivenciar os costumes do sertão, 
a fim de escrever seu livro Corpo de Baile foi focalizada pela 
televisão, (...) em uma entrevista no programa Clube dos 
Pescadores(...) Na entrevista, Manuelzão cometeu um equívoco, 
dizendo que o “Rosa” estava colhendo dados para escrever seu livro 
Sagarana, quando, na verdade, era para Corpo de Baile, e não o 
que o fiel camarada citou. (GUIMARÃES, 2004, p.16,) (grifos 
nossos) 

 

Na travessia pelo sertão, tangendo boi com a comitiva de Manoel 

Nardy, Rosa fez um verdadeiro inventário do perfil geográfico e geológico da 

região, com suas lagoas, lapas, cavernas, grutas e morros. A cavalo, tomava 

notas, fazendo perguntas e desenhando, não lhe escaparam os detalhes da 

fauna e da flora, nem as conversas e casos, nem as minúcias do cotidiano de 

seus acompanhantes. (Ver anexo 3, p. 192).  

Cientista, preocupado em observar e registrar suas descobertas 

sobre a paisagem natural, Rosa revela, no reencontro com a terra natal, sua 

face de etnógrafo, interessado não apenas na cartografia da região, mas, 

sobretudo, nos relatos do homem, envolvendo boiadeiros, vaqueiros e pessoas 

simples do campo que povoaram toda sua ficção. 

Por essa via, observamos, tanto em sua obra prima Grande Sertão: 

veredas como em Corpo de Baile, o modo como Rosa utiliza-se da experiência 



 6 

testemunhal e do relato citado, transformando-os ficcionalmente. Pelo ato de 

narrar e mostrar, pode-se encontrar a própria sombra do autor amalgamada à 

ficção, como podemos atestar por alguns estudiosos de sua escritura, como 

Marli Fantini, referindo-se ao conto “O Recado do Morro”: 

 (...) É curioso observar como a sombra de Guimarães Rosa 
desponta dessa narrativa, dando visibilidade a sua própria 
experiência de viajante por inúmeras geografias e culturas. É por 
demais sabido, que depois de suas travessias pelo estrangeiro, 
Rosa retorna ao sertão mineiro, movido pelo desejo etnológico de 
anotar, fotografar, retratar singularidades que dizem respeito à 
diversidade das línguas, das culturas, e esse é um dos principais 
suportes de sua literatura. Seu Alquiste/Olquiste, que ocupa um dos 
papéis centrais na novela “Recado do Morro”, acaba fazendo 
interface com Guimarães Rosa, bem como com outros viajantes que 
se aventuraram pelo sertão mineiro.(...) (FANTINI, 2003, p.192) 
(Grifos nossos)  

 

A respeito desse caráter documentário em Rosa, o mesmo atesta o 

critico Euryalo Cannabrava (CANNABRAVA, apud COUTINHO, 1991, p 265). 

De acordo com Cannabrava, as pesquisas extensas, anotações do ambiente, 

de pessoas, de histórias, constroem uma identificação do autor com as 

personagens, que, algumas vezes, chegam a ponto de fundir-se. É o caso da 

personagem Miguilim, da novela Campo Geral (1956), e de Seu Alquiste no 

conto “O Recado do Morro” (1956). 

Segundo o crítico, nada é mais difícil do que estabelecer critérios 

que permitam separar o autor de sua obra, pois se trata da própria substância 

de Guimarães Rosa impregnando as páginas de Corpo de Baile.  E continua, 

“Ele está presente em cada frase, expressão ou palavra, imprimindo o cunho 

de sua personalidade nas formas, ou coisas que figuram nesse livro abundante 

de imagem e de vida”.(CANNABRAVA apud COUTINHO, 1991, p.265) 

Diante do colocado, dizemos que em paralelo à poeticidade de 

Guimarães Rosa, captamos seu olhar cientifico / etnográfico e diplomático, que 

lidera suas criações. Contudo, neste paradigma são suas viagens que 

despertaram nosso maior interesse, mais propriamente no conto “O Recado do 

Morro”, (1956) posto que a urdidura poética se entrelaça a vários aspectos de 

sua vida biográfica, em particular, a viagem. 

Em face deste panorama de sustentação de nosso ponto de vista, a 

possibilidade de um paralelismo entre a experiência de vida e experiência 



 7 

ficcional instigou-nos a compreender as afinidades entre esses dois pólos para 

o entendimento do conto em referência. Interessa-nos, nuclearmente, a 

experiência testemunhal favorecida pela narrativa de viagem de Rosa (1952), 

pelo sertão mineiro, instrumentalizados pelos fragmentos de memória 

encarnados na novela - viagem, “O Recado do Morro”.  

Do confronto das cadernetas de campo, do conto e da história, 

importa-nos entender como os dados da experiência empírica proporcionados 

pela viagem de 1952, são transformados na novela - viagem “O Recado do 

Morro”, ou, dito de outro modo, saber como os dados das cadernetas de campo 

foram transcritos e transcriados pelo processo de criação ficcional em fatos 

relembrados, narrados e mostrados pelos dois narradores. 

Em uma primeira etapa de leitura, o conto caracteriza-se pela 

mobilidade, velocidade e fragmentação, tanto no enredo quanto no discurso. 

Daqui, porém surgiu uma questão: seria possível afirmar que o fundamento 

estético central do conto poderia ocorrer por uma contiguidade frasal em favor 

de uma simultaneidade poética já que, em observação prévia, anotações de 

viagem, mesmo que fragmentárias, servem de rastros para se reconhecer a 

composição literária?  

Nesse sentido, consideramos algumas hipóteses: 

a) Os dados de anotação de A Boiada 1 e A Boiada 2 são 

transmutados pelo olhar contemplativo do narrador à distância do outro;  

b) Pela via da memória e do olhar do viajante, faz-se a conexão da 

realidade empírica do sertão-Mundo com atos de significação atualizada; 

c) A alteridade promove a interação do homem do sertão - Mundo 

em movência sob nova percepção; 

d) As anotações de viagem são transcriadas para signos do olhar 

movente que desloca, reconhece e interage, dando-lhes sentido em uma 

realidade reinventada e recontada pela pluralidade da voz narrativa, em 

primeira e terceira pessoa, na transitiva relação sujeito - objeto.  

De forma panorâmica, podemos entender que as narrativas rosianas 

apresentam o tema abordado – viagem – de diferentes maneiras nas sete 



 8 

narrativas de Corpo de Baile, e, em especial, no conto “O Recado do Morro”.  

Como elemento norteador, as viagens rosianas se compõem de movimentos 

diversos de corpos que circulam e se entrelaçam, configurando, como em 

danças de um baile, a geografia estética de Guimarães Rosa. 

Assim, o objetivo específico deste estudo é compreender como o 

gênero, narrativa de viagem, em suas características manifestas no conto “O 

Recado do Morro”, chega a justificar o testemunho do observador narrador 

redimensionado pelo processo de criação narrativo por meio da releitura dos 

dados recolhidos de cadernetas de campo e de sua experiência testemunhal 

como narrador viajante.  

Em nosso referencial de análise, a viagem, de fato, é patente, como 

a sombra do próprio autor, na viagem de 1952; “O Recado do Morro” narra a 

história de uma viagem de exploradores partindo de uma região central de 

Minas, Cordisburgo, em direção ao norte do estado, até o Rio São Francisco, à 

semelhança da viagem de 1952, de Rosa. 

Em face do corpus deste estudo, para constatar as hipóteses 

levantadas e alcançarmos os objetivos deste trabalho, selecionamos alguns 

teóricos e seus conceitos: 

Adentrando ao conceito de viagem e a relação do estrangeiro com o 

local, temos a obra O Olhar (1988), que nos auxiliará na compreensão da 

viagem, não somente como deslocamento espaço temporal. Os conceitos de 

“viagem” e de “literatura de viagem” terão o apoio de Wladimir Krysinski, em 

sua obra Dialéticas da Transgressão (2007),, em que o teórico aborda a 

questão das narrativas de viagem do século XX, mostrando os diferentes 

discursos de viagem, a partir dos aspectos da alteridade e da identidade. 

Flora Sussekind (1990) destaca o papel do narrador de ficção na 

literatura brasileira em movimento, durante seu processo de formação histórica, 

a partir das décadas de 1830 e 1840. A escritora nos dá a dimensão da 

territorialização paisagística da imagem do Brasil. Ao abordar o papel do 

narrador viajante, ela observa os diversos papéis que este passa a ocupar, ora 

cartógrafo, ora historiador, ora cronista.  



 9 

Para pensarmos a questão da alteridade, a maneira de olhar o outro, 

de relacionar-se com o diferente, selecionamos Emmanuel Lévinas (1997), a 

fim de encontrarmos subsídios para um dos enfoques mais significativos deste 

estudo e de grandes proporções na obra rosiana.   

Quando atrelada à literatura, a alteridade assume fórum de 

dialogismo, visto que se reporta à condição intertextual que marca quaisquer 

produções discursivas como um todo e, principalmente, o texto literário, o que 

nos remete a Bakhtin e aos seus postulados sobre a relação entre o eu e o 

outro, em que um só existe em diálogo com o outro. 

Pensar “O Recado do Morro” a partir desse ângulo dialógico, é 

considerar os vários intercâmbios externos e internos que o conto apresenta. 

Do ponto de vista externo, temos o texto-viagem de 52 sob a forma de 

cadernetas de campo e, do interno, sua repercussão poética, se atentarmos 

principalmente para os vários enunciados dos recadeiros; isso sem nos 

determos aqui na interlocução antropológica que marca, desde o autor, as 

relações interpessoais e culturais dentro e fora do texto poético.  

Por se tratar de uma narrativa, um dos principais aspectos da 

composição do conto está centrado na figura do narrador. Entendê-lo, segundo 

Walter Benjamin (1994) será, para nós, necessário, pois, segundo este autor, 

narrar é “(...) a faculdade de intercambiar experiências” (1994 p. 398). Por 

conseguinte, à troca de experiências que a narrativa proporciona, Benjamin 

confere o estatuto de viagem ainda que marcada pelo sedentarismo. Na 

concepção benjaminiana, a literatura moderna narra a metamorfose da 

subjetividade em face ao recesso da experiência e pelo esgotamento da 

sabedoria.  

Enquanto experiência vivida, a transmissão de informações 

significativas, que se compõem com a experiência do ouvinte, produz uma 

nova experiência, ligada à realidade prática. Pensando no aspecto da oralidade 

e da movência da voz, tão enfocada na escritura rosiana, encontramos, em 

Paul Zumthor (2001), o subsidio conceitual necessário. A voz, segundo o 

teórico, presentifica-se, pela emanação e pela gênese corporal, ela é presença 

e vontade humanas que se materializam.  



 10 

O universo conceitual leva em si a ideia de movimento, 

deslocamento e nomadismo da palavra, assim enfocando a oralidade e 

conectando a memória ao futuro. Tais aspectos nos importam no estudo do 

conto “O Recado do Morro”, pois podem nos subsidiar na compreensão da 

movência do recado emitido pelo Morro da Garça e da performance dos 

recadeiros, até Laudelim Pulgapé, o poeta. 

Para o aspecto da memória, em Henry Bérgson, encontramos auxílio 

especialmente nas obras Memória e Vida (2006) e Matéria e Memória (2006). 

Em sua teoria, importa-nos o tratamento que o teórico confere à memória, visto 

que ela comunga criação e percepção, pelas vias da imaginação seletiva e 

observadora. O autor considera a memória como elemento integrante em todos 

os conteúdos registrados, armazenados e selecionados pelos afetos, e é 

entendida por ele como persistência do vivido, além de ser criação, quando 

posta em atividade para responder as necessidades do presente. 

O estudo da memória criadora merece destaque nesta pesquisa, 

especialmente se considerarmos a postura investigativa e documentária de 

Guimarães Rosa a fim de equipar-se para a escritura dos livros de 1956. O 

autor vai a campo, viaja pelo sertão, capta seus odores, sabores, sons, 

variação climática, visualiza sua paisagem, anota diversas espécies de fauna e 

flora, dialoga com os sertanejos, participa das rodas de estórias, dos casos, 

das cantigas, de seus ensinamentos em relação à natureza, de suas crenças e 

suas devoções. Atesta-o “Corpo de Baile”, em que o autor, de forma 

absolutamente dinâmica, nos mostra um Brasil ainda não tocado pela 

modernização. Audição e visão sugerem um tipo peculiar de experiência 

sensorial, das quais nos encontramos com um ser humano que, na versão 

rosiana, se faz universal.  

A compreensão das diversas etapas por que passa o artista no 

processo de construção ficcional levou-nos a aplicar as reflexões de Mônica 

Meyer (2008), aos estudos das cadernetas de campo de Rosa, na ocasião da 

viagem de 1952 pelo sertão mineiro, com sua obra Ser-Tão Natureza, A 

Natureza em Guimarães Rosa, na qual trata com riqueza de detalhes a 

definição de notas de campo, esclarece-nos a respeito dos materiais do arquivo 

Guimarães Rosa, como se deu a viagem de Rosa, o trajeto e os enfoques do 



 11 

escritor nas anotações em cadernetas, enfim, um material de importância 

basilar para esta dissertação dividida em três etapas, nomeadas e justificadas 

da seguinte forma: 

Como nosso objeto de estudo tem uma marca indelével, a movência 

e, com o intuito de esclarecer não só esta marca, mas também as nuances que 

apresenta, o capítulo 1- A viagem: travessia, contemplação e interatividade, 

trata da viagem em lato e stricto sensu, e dos conceitos que a esclarecem 

como principio norteador na construção do conhecimento. 

Considerar o narrador enquanto condutor de enredos, 

principalmente como conhecedor da experiência humana que os relatos podem 

traduzir implica em explicitar que as narrativas de viagem são relatos que 

recuperam vivências em que se perfilam atos humanos como forma de 

aprendizagem de vida compartilhada pelas vias textuais. Desse modo, elas 

reconfiguram vivências, que só podem ser feitas a partir da memória, daquilo 

que, por sua significação, tornou-se relevante. O capítulo 2- Da experiência 

testemunhal do narrador-viajante à experiência artística trata de conceitos 

relacionados ao narrador-viajante e às performances artísticas enquanto metas 

para as representações da experiência do ser humano, principalmente as 

textuais. Para tanto, não só vai relatá-las como também inseri-las, pelas vias da 

linguagem, com seus diversos pronunciamentos e os valores inerentes às 

performances nos espaços desenvolvidas.  

O capítulo 3- “O Recado do Morro”: sete histórias em rede de 

criação, apresenta três momentos de leitura: O primeiro diz respeito ao 

confronto entre cadernetas de campo e texto poético, a partir de dois critérios: 

paralelismos de ideias e evidências de intercâmbios entre a coleta e a ficção 

para  verificar o uso dos dados coletados pelo autor no interior da novela. O 

segundo momento toma por referência a viagem da mensagem que tem por 

itinerário os discursos dos setes recadeiros. Marcada essencialmente pela 

oralidade, as micro-narrativas destas personagens traduzem, de forma 

peculiar, o recado enviado pelo Morro da Garça. O terceiro momento versa 

sobre a viagem da comitiva guiada pelo protagonista Pedro Orósio. Não 

obstante, no enredo, o personagem enxadeiro atuar como o condutor dos 



 12 

viajantes, em termos estruturais, é ainda o narrador quem dirige o enredo 

movente da novela. 

 

 

 

 

 



 13 

 

 

 

 

 

 

 

 

Capítulo 1 

A viagem: travessia, contemplação e interatividade 

 

 

 

 

 

 

 

 

Uma fronteira não é ponto onde algo termina, mas, como os 

gregos reconheceram, a fronteira é o ponto a partir do qual 

algo começa a se fazer presente. (Heidegger, Martin, apud 

FANTINI, 2003,p.98) 

 

O real não está na saída nem na chegada: ele se dispõe para 

a gente é no meio da travessia. (ROSA,João Guimarães, 

apud, GALVÃO, 2006, p.86) 

 



 14 

Dinamicidade é um dos princípios vitais, anima, pois integra 

travessia, contemplação e interatividade, quais sejam, são movimentos ligados 

ao espaço e lugar, em que se depara com a descontinuidade e a sucessão 

temporal. 

Nestes termos, a alteridade significa meio de construção de 

conhecimento e põe em foco a relação eu e outro. Tais aspectos 

redimensionam o sentido de vida enquanto prática e são veículos de 

ensinamento para outras gerações, principalmente quando abordadas pelo 

narrador tradicional cuja atuação recupera saberes e viabiliza novas interações 

necessárias à identidade do grupo e do individuo. 

 

1.1 – O conceito de viagem lato e stricto sensu 

 

 

 

Nosso interesse pelo conceito de viagem deve-se a três variações 

de sentido que dão o título a este estudo em dissertação: travessia, 

contemplação e interatividade, as quais desdobram-se em movimentos ligados 

ao espaço e lugar, envolvendo a descontinuidade e a sucessão temporal. 

Todavia, nosso objetivo é percorrer a trajetória desses movimentos, desde o 

ponto de partida ao de chegada, em simulacro à narrativa de viagem, 

subgênero em trabalho de leitura e interpretação no conto de Guimarães Rosa 

“O Recado do Morro”. 

Ao introduzirmos o conceito de viagem, lato sensu, em aplicação na 

narrativa de viagem, remetemo-nos, de início, ao deslocamento geográfico, à 

mudança de lugar, especialmente entre lugares distantes, jornada, ou seja, a 

viagem ganha uma variação voltada apenas para um deslocamento entre 

espaços físicos. 

De fato, sabe-se que a viagem em lato sensu indica movimentos 

ligados a espaços, e entre lugares distantes, mas, mais do que isto, o vocábulo 

reserva em si simulacros, como se atesta pelas colocações de Cardoso: 

Viajar, sabemos não é dado a todos. Há homens acomodados, 
caseiros e sedentários que parecem ignorar as divisões do espaço e 



 15 

pouco prezam a geografia.São quase naturalmente alheios às 
viagens, se se deslocam concebem seus movimentos no interior, de 
um espaço ordenado, compacto e pouco acidentado, que tudo 
acomoda nos desdobramentos de sua extensão concertada e 
contínua. Assim, a sólida unidade deste mundo parece ofuscar os 
cortes de horizonte, neutralizar os relevos e desníveis, como que 
sombreando as barreiras e neutralizando as fendas que parecem se 
impor à topografia (...) tudo envolvem num halo de proximidade (...) 
podem percorrer toda a terra, no entanto, nunca viajam.Pois as 
direções se tornam indiferentes e as distâncias quase desprezíveis, 
quando se está por toda parte, em casa (CARDOSO apud NOVAES, 
1988, p.351).  

 

Por conseguinte, ao contrário, o conceito de viagem stricto sensu 

deve considerar a questão da distância. O que é o distante? Certamente o 

distante se opõe à proximidade, que indica perto, vizinhança, imediação, 

portanto o próximo, sinaliza um espaço local e contínuo. Observa-se que a 

palavra sugere inclusão e envolvimento de elementos que estão no mesmo 

campo. 

O distante, que é o sentido oposto da proximidade, parece supor 

descontinuidade, aquilo que predica extensões diversas, extensões estas que 

não nos são dadas simultaneamente, mas, numa sucessão, exigiria passagem 

de uma à outra parte, implicando movimento. 

Envolvendo extensões descontínuas, a distância como relação 

supõe comunicação ou passagem. É por isso que a distância deve envolver a 

representação do tempo (a questão da sucessão), já que ele conteria a 

passagem ou o movimento. De fato, a distância encontraria seu estofo no 

movimento e no tempo envolvidos na conexão de extensões descontínuas e, 

para compreendê-la, implicaria a possibilidade de sucessão. 

Para Cardoso, o afastamento ou o distante também envolve um 

tempo contínuo e sucessivo:  

Se a distância toma o sentido oposto ao da proximidade, como 
compreendê-la? Devemos dizer, ao que parece que supõe 
descontinuidade, que predica extensões diversas. E, também, que 
estas extensões, enquanto diversas, não nos são dadas 
simultaneamente mas, numa sucessão, pois sua apreensão exigiria 
a passagem de uma à outra, implicaria movimento (...) envolvendo 
extensões descontínuas, a distância como relação, supõe 
comunicação ou passagem.É nesse sentido  que a predicação  da 
distância, o afastamento,envolveria , a representação do tempo cujo 
modo específico de existência seria justamente a sucessão ( 
CARDOSO apud NOVAES,1988, p.353) 



 16 

 

Quando afirmamos que tempo é um contínuo sucessivo, cujas 

partes nunca existem simultaneamente, mas umas após outras, referimo-nos 

ao movimento contínuo em uma sequência de agoras, na qual representa-se 

esta série por pontos sobre uma linha que se conforma à interpretação mais 

imediata do movimento, o deslocamento de um móvel de um lugar a outro. É 

sabido que, para que haja movimento de deslocamento, é necessário que haja 

uma extensão percorrida por um sujeito e, da continuidade dessa extensão e 

da articulação do tempo, ocorrem mudanças de registro. 

Ao mesmo tempo, o movimento local parece exigir a projeção de 

uma trajetória, pois se ele se move de um ponto de partida a um ponto de 

chegada, a projeção do percurso é absolutamente necessária; do contrário, 

quando não se detém à unidade do percurso não se pode representá-lo, e seu 

movimento se torna impossível (estar em movimento é estar virtualmente em 

outro lugar). 

Importante dizer que é na extensão de um trajeto, no deslocamento, 

que se ordena a alteridade, ou seja, o sujeito do percurso sofre mudanças, 

passagem de si a si. É a estrutura do tempo que articula a diferenciação latente 

do passado e do futuro no campo do presente, do que guardamos traços de 

suas configurações passadas evocando outras possíveis.  

Considera Cardoso (1988, p 356) que o presente não é um 

segmento de tempo de contornos definidos, mas um campo aberto indeciso e 

lacunar, em cujo inacabamento se encontra a abertura para o outro, para o 

ausente, para o invisível. 

Compreendemos, então, que a temporalidade não se constitui pela 

extensão ou acumulação, mas por mudança, quebra e transformação, 

reorganização do sentido dado por um presente lacunar; aquele sentido 

anterior que o indivíduo possuía se estilhaça dando lugar a um novo sentido, 

ou seja, nossa experiência anterior se desclassifica como se tivesse sido um 

engano ou uma ilusão, e um sentido novo se constrói, é como se o sujeito 

fosse impelido a olhar bem, olhar novamente, contemplá-los. 



 17 

Podemos, consequentemente, compreender a questão da distância, 

para alcançar uma maneira de se entender, em stricto sensu, a viagem, e por 

consequência a narrativa de viagem. Em primeiro plano, temos que pensar  a 

distância em detrimento da proximidade, ao verificar que não há, entre elas, 

passagem contínua, mas, mudanças de registro, um salto para outra ordem. 

Também passamos a compreender a viagem, enquanto passagem de um 

ponto a outro, em movimento, desta maneira, o objeto móvel, ou o sujeito, sofre 

alterações consideráveis. O viajante diferencia-se porque transforma seu 

mundo, pela via da contemplação. 

Por conseguinte, a viagem está ligada a experiências de 

transformação e estranhamento, dados pelo efeito deste distanciamento, 

envolvendo o viajante na sua expressão mais íntima, sua posição em um meio 

adverso, cujo contraste, separação e distância o fariam sentir-se deslocado. 

Confirmando esta colocação, citamos Cardoso: 

Compreendemos que as viagens sejam sempre experiências de 
estranhamento. E podemos mesmo observar que está, talvez, neste 
efeito de distanciamento, no sentimento de dépaysement (termo 
forjado com tanta felicidade pela língua francesa, cuja significação 
se aproximaria de nosso termo “desterro”, se tomássemos num 
registro exclusivamente psicológico e simbólico) que, de um modo 
ou de outro, sempre envolve o viajante, (que não se mostre 
inabalavelmente frívolo), o seu núcleo essencial, e sua expressão 
mais íntima. (CARDOSO, apud NOVAES, 1988, p.359) 

 

De um lado, a experiência de viagem é atribuída à estranheza do 

entorno que localiza o viajante  e sua posição em um meio adverso relativo ao 

seu universo próprio, que o fariam sentir-se fora do lugar. De outro lado, esta 

oposição o levaria a explicar o estreitamento de seu mundo, e, com ele, a 

erosão de sua própria corporeidade, que se contrai à própria extensão do 

sujeito, visto que se imbrica e se confunde na grandeza do mundo, fazendo-o 

pousar como sombra num mundo alheio e exterior. 

Sendo assim, deduz-se que o estranhamento proporcionado pela 

viagem é relativo ao próprio viajante, a experiência de viagem o faz afastar-se 

de si mesmo. O distanciamento das viagens não desenraiza o sujeito, mas 

diferencia seu mundo, permite que o viajante olhe para si, contemple e se 

contemple. 



 18 

A experiência de viagem nos faz compreender que “o outro”, só o 
alcançamos em nós mesmos, que o estrangeiro já está delineado 
nas brechas da nossa identidade, na trilha aberta da nossa 
indeterminação. Não podemos tocá-lo fora, só o tocamos dentro de 
nós mesmos, pagando o preço de nossa própria transformação, pois 
o outro é sempre o que exige de nós distanciamento (de nós para 
nós mesmos) para que dele tenhamos experiência (CARDOSO, 
apud NOVAES, 1988, p.360). 

 

Visto deste modo, podemos constatar que o vínculo da armação 

temporal da viagem abre passagem para a verdadeira alteridade. Se, todavia, a 

temporalidade é o solo da comunicação com o outro, só nela é que alcançamos 

o fundamento deste saber ampliado do homem.   

Desta maneira, não podemos pensar viagem somente em sentido 

lato, como deslocamento por espaços, como extensão ou grandeza, como se 

fosse possível acedermos ao distante, passarmos a um outro, por um trajeto 

contínuo, sem quebras ou rupturas, sem experimentarmos o fluir do tempo. 

Desse modo, a viagem pode ser vista também como uma empreitada no 

tempo, ou seja, apenas transitar num mundo enrijecido e ordenado não 

significa viajar. Também pode significar acidentes e aventuras ao longo do 

trajeto de deslocamento, propondo ao sujeito a revisão de seus conceitos, 

promovendo novas maneiras de se ver no mundo. 

Em nosso objeto de estudo, cujo tema central é a viagem, 

encontramos destaque para a travessia, para o viajante e para o olhar destes 

viajantes. O diálogo e a interação com o estranho, com o diferente, também 

são enfocados, bem como a importância para a contemplação.  É possível 

perceber, no entanto, que a prática de alteridade experienciada por Rosa, na 

ocasião de sua viagem, em 1952, é transportada por uma outra visão, para a 

escritura ficcional. Assim, em “O Recado do Morro”, a viagem se amplia do 

sentido lato para stricto sensu.  

Marcadas pela interioridade do tempo (presente, passado e futuro), 

as experiências alteram e diferenciam seu próprio mundo, tornando-o, muitas 

vezes, estranho para si mesmo. Assim, neste sentido específico de alheamento 

e estranheza, seu mundo não se estreita, se abre às experiências de 

desestruturação. 



 19 

O estranhamento das viagens tem essa natureza, nunca relativo a 

um outro, mas ao próprio viajante. A viagem afasta-o de si mesmo, liquida com 

a familiaridade que havia em seu próprio interior, como atesta Cardoso: “A 

viagem não desenraiza o sujeito, diferencia seu mundo”. (CARDOSO, apud 

NOVAES, 1988, p 360) 

Precisamos, assim, nos voltar para o ensinamento mais amplo que a 

experiência de viagem pode proporcionar, especificamente no universo 

literário, ela nos faz compreender que só alcançamos o outro em nós mesmos, 

e que o estranho, quando não é absoluta exterioridade e não-sentido, está 

prefigurado no sentido de nosso próprio mundo, inscrito no fluxo e no 

desenvolvimento da temporalidade. Compreendemos que o estrangeiro está 

sempre delineado (invisível e latente) nas brechas de nossa identidade. Não 

podemos apanhá-lo fora, só o tocamos dentro de nós, através de nossa própria 

transformação, pois o outro é sempre aquele que exige distanciamento, de nós 

para nós mesmos, em troca da experiência. 

O importante é que a armação temporal da viagem abre 

oportunidade ao sujeito à experiência da verdadeira alteridade. O 

distanciamento, o afastamento, que tramam o tempo, nos permitem alcançar o 

novo, o outro, de nós mesmos pela travessia. A viagem, portanto, promove 

conhecimento, movência, alteridade, interatividade e diálogo através da 

fragmentação do espaço – tempo. Em face das mudanças que possibilita, da 

pluralidade que comporta, a viagem transporta em seu campo semântico a 

própria vida, atravessa-a e lhe dá sentido. 

Pensando desta maneira, a viagem é ampliada e o que ela promove 

no sujeito viajante, começamos a compreender porque o escritor João 

Guimarães Rosa confere tanto destaque a ela, seja na sua vida pessoal (ver 

anexo 4, p. 193), seja na obra, que desde o livro de estréia, Sagarana, 

passando pelos grandes livros Grande sertão: veredas e Corpo de Baile dentre 

outros, a travessia faz-se  absolutamente presente, sob a forma de 

materializações, de cantigas, caso de “O Recado do Morro”, de cartografias 

espirituais, casos de “Uma estória de amor e Cara-de-Bronze “ ou mesmo de 

trajetórias do amor como em A estória de Lélio e Lina e Dão-Lalalão”, entre 

outras. 



 20 

 De acordo com Krysinski (2007, p.181), o deslocamento moldou o 

mundo e a humanidade, a viagem formou a cultura, assim, é consubstancial à 

história, mitologia, literatura e etnografia. A viagem em stricto sensu, conforme 

vimos, constitui-se num dos arquétipos temáticos dos mais produtivos da 

literatura, em permanente renovação. Desde Homero, a viagem sustenta os 

avanços do discurso literário entre seus constituintes, narrador, viajante, 

espaço e tempo. Nestes termos, “Esses relatos e essas formas são 

sustentados por um discurso que insere sua subjetividade na objetividade do 

real, do histórico, do social e do político”. (KRISINSKY, 2007 p. 182) 

A viagem, como variante temática e operador cognitivo, atua nas 

trocas semânticas, que, segundo o teórico Krisinsky, entre a topologia dos 

deslocamentos do viajante e o discurso que produz o viajante narrador, leva às 

alteridades com as quais este se contempla e interage. Sua intenção é, fora do 

objeto do seu olhar, construir a mímese segundo suas variações, em ato 

representacional e de acordo com os desejos de empatia do narrador. 

A viagem opera recursivamente da algum modo como operador 
cognitivo, e isso, na medida em que o narrador, que se encontra 
constantemente numa posição exotópica, isto é, exterior em relação 
ao objeto de seu olhar, deve manifestar sua curiosidade e seu desejo 
de empatia, e ao mesmo tempo, desenrolar seu ato representativo, 
mimético para situar o sentido. (KRISINSKY, 2007, p 183) 

 

 

1.2 - O olhar do viajante: entre o ver e o olhar que pensa 

 

Aspecto relevante para a compreensão de nosso corpus de estudo 

são as considerações de Cardoso sobre o contraponto entre o ver e o olhar.  

Para o filósofo, o olhar, diverso do simples ver, busca as diferenças, deseja 

ultrapassar barreiras e limites, busca algo que destoe do familiar. O olhar 

convoca o foco vertical da atenção no impulso de envolver o novo. 

O ver denota, para o filósofo, certa discrição e passividade, olho 

dócil, desatento, que desliza sobre as coisas, as espelha e registra, reflete e 

grava, o olho concentra-se apenas na superfície e se faz como um espelho que 

recusa espessura e profundidade. 



 21 

Já o olhar, diferentemente, remete-se, de imediato, à espessura e à 

interioridade, perscruta e investiga, indaga a partir e para além do visto e se 

origina da necessidade de “ver de novo, ver o novo”, com o intento de olhar 

bem, assim será sempre direcionado e atento, tenso e alerta, parece irromper 

da profundidade aquosa e misteriosa do olho para interrogar e iluminar as 

dobras da paisagem, de caráter rastreador e reflexivo. 

Enquanto o ver concentra-se na ingenuidade do sujeito, na 

espontaneidade, na despretensão, sugerindo a contração da subjetividade, o 

olhar deixa sugerido certa intenção, cálculo ou malícia e enreda nos interstícios 

de extensões descontínuas, desconcertadas pelo estranhamento, rompe a 

superfície lisa, antes oferecida à visão, dando lugar ao encoberto. 

Diplomata e poeta, Guimarães Rosa, por meio das cadernetas de 

campo e de sua obra, demonstra possuir esse olhar apurado, investigativo, 

perscrutador e seletivo (Anexos 4, p. 193, e 5, p. 194). Quando nos voltamos 

para as anotações que Guimarães Rosa fez durante o percurso de viagem em 

1952, é interessante notar que sua forma de ver o sertão mineiro já contém um 

certo lirismo. Não é um olhar qualquer, contudo não é um olhar prévio também. 

O registro dos dados, às vezes, é uma descrição minimalista, fruto de uma 

observação severa, porém esta observação transcende uma racionalidade 

fechada em si mesma, ela é aberta à vida do outro e a outros tipos de 

apreensões da realidade circundante. 

À ação poética que desta postura se origina, eivada de oralidade, se 

aliam tanto a preservação intencional do verbo ancestral como dinâmicas 

diversas, como neologismos, onomatopéias e, sobretudo, uma intensa 

musicalidade existente no ritmo paciente do homem geralista, suas fortes 

raízes, nas músicas trabalhadas pelos poetas e cantadores do sertão como 

também nas emanadas da natureza, tudo compilado pelo olhar sensível e 

interativo de Guimarães Rosa.  

Diz-nos Cardoso que o impulso do olhar nasce do inacabamento do 

mundo, das vacilações, dos enigmas, das falhas, por isso, o olhar não acumula 

nem abarca, procura se fixar, cavar verticalmente o objeto, mirando as falhas e 

frestas do mundo instável, que instiga, inspeciona e interroga, de modo inverso 

à dispersão horizontal da visão contempladora. 



 22 

É inerente ao olhar a investigação, segue a linha do sentido. “O olhar 

pensa”, é a visão feita interrogação. Assim, implicados na atividade do olhar, o 

viajante deve reconsiderar o estatuto e a configuração deste mundo, não se 

pode pensá-lo sobre o registro da visão. No universo do olhar, sujeito (vidente) 

e visível misturam-se e confundem-se, a realidade os entrelaça. Enquanto o 

ver, ao contrário, apóia-se na fé perceptiva, num encontro que se dá por 

contato, no qual vidente e visível preservam cada qual sua própria identidade, o 

olhar enreda em si o vidente, penetrado de latência e interrogação, resultando 

na conjunção entre eles que se dá por participação recíproca. 

Melhor que dizer que “o olhar pensa”, é dizer que o mundo se pensa, 

já que não é o olhar que questiona o mundo, nem é o mundo que, na sua 

positiva infinitude e descontinuidade, impõe sua dúvida ao olhar. O mundo se 

pensa no sentido em que ele é internamente fermentado pelo pensamento, 

constantemente escavado pela penetração do olhar contemplativo. Desta 

maneira, a passagem do simples ver para o complexo olhar não se dá por 

gradação, mas requer um salto. Passa-se da exterioridade entre sujeito e 

mundo, supostos na crença perceptiva, para uma constituição de sentido. Dito 

de outro modo, significa saltar das significações estabelecidas para um 

mergulho temporal do sentido. 

No que diz respeito ao olhar viajante ou, se quisermos, tanto o 

etnógrafo como o viajante não se resume na mera mudança de lugar, 

concentrando-se na questão da significação da viagem. Podemos afirmar que 

viagens revelam uma relação íntima com a atividade do olhar. Elas parecem 

intensificar e prolongar o mesmo movimento que verificamos naquele exercício, 

ou no ato de bem olhar. 

Podemos dizer que o olhar, ao contrário, não descansa sobre um 

plano, procura barreiras e limites, perscruta diferenças e vazios, algo que 

destoe da unidade pré - vista da paisagem familiar, quando um ponto de 

descontinuidade se manifesta e a visão inocente e distraída vacila, convoca-se 

o olhar, que se contrai no foco vertical da atenção, no impulso de envolver o 

novo, na tentativa de devolver à paisagem, a sua integridade, assim o olhar se 

embrenha pelo mundo da investigação. 



 23 

Da mesma maneira que o olhar, a viagem tem origem nas brechas 

do sentido. O viajante transpõe os limites do seu mundo para fixar sua atenção 

mais além, naquilo que não se deixa ver, apenas o entrever. Viagem e olhar 

vazam por esses vazios, temporalizam a realidade, e, assim, manifestam-se 

nela pela indeterminação do mundo. Compreende-se, portanto, que as viagens 

sejam sempre experiências de estranhamento, de alteridades, neste efeito de 

distanciamento que envolve o viajante, sua posição no meio adverso, cuja 

oposição, separação e distância o fariam sentir-se deslocado. Isso o ajudaria a 

explicar o estreitamento de seu mundo e de sua própria pessoa que se imbrica 

e se confunde na grandeza do mundo, fazendo-o pousar sobre um mundo 

alheio e exterior de dentro para fora; neste alheamento e estranheza, seu 

mundo não se estreita, mas se abre, experimentando a desestruturação. 

É sintomático que o tema viagem seja tão recorrente na obra de 

Guimarães Rosa. A própria história de vida do escritor mineiro aponta para 

esse deslocamento contínuo, para essa revisão de parâmetros de 

entendimento do homem e seu contexto. De um modo geral, pode-se afirmar 

que a obra rosiana é marcada por transitoriedade característica daquele cujo 

olhar está sempre em estado de reestruturação. 

Desse modo, ao relatar as experiências vividas em viagem, o 

escritor João Guimarães Rosa opera a descrição daquilo que seu olhar captou, 

selecionou e capturou. Relatar viagens, para o autor, seria compartilhar com 

seus pares aquilo que viagem e olhar propiciaram, enquanto atividade de 

conhecimento do outro e reconhecimento de si mesmo, seja como narrador, 

seja como personagem: os outros. 

 

1.3 – Experiências de Alteridade: o Eu e o Outro 

 

 

Com Krisinsky (2007), soubemos que o tema viagem sempre foi um 

arquétipo temático em textos literários. A travessia proporcionada pela viagem, 

aliada ao olhar perscrutador provoca transformações ao viajante. Deve-se 

considerar, de igual modo, que a possibilidade de transformação proporcionada 

ao viajante pela travessia da viagem o leva ao exercício da alteridade. Pode-se 



 24 

entender alteridade como o outro reconhecido, que deixa de ser o que era, 

porque, de algum modo, passou a ser incluído num sistema de classificação e 

de pensamento que inclui a nós mesmos. Através dessa inclusão, o outro 

passou a coexistir e compartilhar conosco algo que entendemos ser parte 

constituinte, mesmo que parcialmente, de nossa própria identidade. 

É a concepção que parte do pressuposto básico de que todo o 

homem social interage e interdepende de outros indivíduos. A existência do 

"eu-individual" só é permitida mediante um contato com o outro (que em uma 

visão expandida se torna o Outro - a própria sociedade diferente do indivíduo). 

Dessa forma, o eu apenas existe a partir do outro, da visão do outro, 

o que me permite também compreender o mundo a partir de um olhar 

diferenciado, partindo tanto do diferente quanto de mim mesmo, sensibilizado 

como estou pela experiência do contato. 

A experiência da alteridade (e a elaboração dessa experiência) leva-
nos a ver aquilo que nem teríamos conseguido imaginar, dada a 
nossa dificuldade em fixar nossa atenção no que nos é habitual, 
familiar, cotidiano, e que consideramos „evidente‟. Aos poucos, 
notamos que o menor dos nossos comportamentos (gestos, 
mímicas, posturas, reações afetivas) não tem realmente nada de 
„natural‟. Começamos, então, a nos surpreender com aquilo que diz 
respeito a nós mesmos, a nos espiar. O conhecimento 
(antropológico) da nossa cultura passa inevitavelmente pelo 
conhecimento das outras culturas; e devemos, especialmente 
reconhecer que somos uma cultura possível entre tantas outras, mas 
não a única (LAPLANTINE,1996,p.21)  

 

Para pensarmos mais detidamente na alteridade, valemo-nos das 

orientações de Lévinas (2005), que afirma que esta prática denota uma maior 

consciência na maneira de olhar o outro, entender e relacionar-se com o 

diferente. É da interação e da interdependência social que o outro determina a 

conduta do nosso próprio eu. 

Lévinas também nos alerta que este outro é alguém não passível de 

compreensão, uma vez que possui certos aspectos, os quais, por mais que 

tentemos, não podemos decifrar, é algo situado fora da totalidade e fora de 

nós. Este algo nos remete à ideia de infinito, já que nosso pensamento não 

pode compreender totalmente o outro, então, reduzi-lo sob o ponto de vista do 

eu, seria diminuí-lo, seria inviável, então, o que temos é o término de uma 

perspectiva individualista para a abertura de uma rede social: interações. 

http://pt.wikipedia.org/wiki/Concep%C3%A7%C3%A3o
http://pt.wikipedia.org/wiki/O_outro
http://pt.wikipedia.org/wiki/Antropologia
http://pt.wikipedia.org/wiki/Cultura


 25 

Pela teoria de Lévinas, entende-se que o homem do Ocidente 

desenvolveu uma forma de agir e pensar auto-suficiente, chegando a atos de 

violência contra o outro. Dessa forma, o pensamento racional dos ocidentais 

leva-nos sempre a uma forma totalizante, unificadora e egocêntrica, excluindo 

tudo o que venha valorizar a diversidade. Ele nos alerta sobre a urgência ética, 

nosso olhar deve ser prismático, partir em direção ao outro, já que o 

pensamento ocidental está calcado sob a égide da totalidade que impede a 

prática da alteridade e direciona uma maneira de pensar absolutista. Esse 

aspecto nos remete à história do descobrimento e da colonização brasileira 

quanto à maneira de relacionar-se com o diferente, e descrevê-los nos 

registros dos viajantes. 

Isto posto, é possível afirmar que o eu necessita do outro para se 

firmar como ser, ou seja, o outro se constitui na fonte de sentido do eu. Essa 

relação intersubjetiva que supera as diferenças, como possibilidade de 

aprendizado diante do eu, abre caminho para a equidade, ou seja, para o 

reconhecimento da equivalência, na busca da imparcialidade. 

A abertura para a alteridade possibilita ao homem perceber 

situações que jamais perceberia sozinho, enclausurado em sua individualidade. 

Admitir o outro é abrir-se, descentralizar-se, aniquilar com o pensamento 

absoluto e, com isso, surge a possibilidade de olhar-se com clareza porque 

olhar o diferente se faz pela comparação e, desta, o conhecimento de si. 

Na obra Estética da Criação Verbal, Bakthin já observara que a 

interação consciente do eu com o outro promove conhecimento e 

reconhecimento, e é do diálogo com o outro que o eu se constitui através da 

linguagem, ou seja, é o diálogo que promove conhecimento e aprendizado, 

trata-se aqui, da natureza dialógica da própria vida humana. 

Natureza dialógica da consciência, natureza dialógica da própria vida 
humana. A única forma adequada de expressão verbal da autêntica 
vida do homem é o diálogo inconcluso. A vida é dialógica por 
natureza. Viver significa participar do diálogo.(BAKHTIN, 2006, p 
348). 

 

Lembra Bakhtin que, para que haja diálogo, é necessário que haja 

linguagem e um outro sujeito, e também a necessidade de nos colocarmos no 

lugar do outro, olhar pelo seu ponto de vista, por meio de seu sistema de 



 26 

valores, e, então, retomar seu lugar de eu; e ele ainda nos ensina que, é no 

voltar que ocorrerá a compreensão, não podemos ficar somente na 

identificação, e conclui que o eu é alguém inacabado, que necessita do outro 

para compor-se, evoluir, alcançar a interatividade em rede. 

Desprezar as diferenças pode significar o supervalorizar de sua 

própria cultura em detrimento da cultura do outro, ao mesmo tempo em que 

reduziria a essência humana a si própria. É isso que significa praticar a 

alteridade e entender a diferença sem subestimá-la. Estudar diferenças 

culturais é considerar uma organização sistemática que demanda busca de 

conhecimento, e, então, desconsiderar as diferenças ou conceituá-las pelo 

relativismo absolutista, seria o mesmo que abrir mão de construir 

conhecimento. 

Apontando para o corpus em estudo, “O Recado do Morro”, explicita-

se a interpretação de seu sistema de representação, o qual envolve em sua 

rede o reconhecer das diferenças que, para nós, significa, ler a estranheza fora 

do centro do eu que narra.   

A relação de alteridade do narrador é feita de interdependência e 

complementaridade, é uma prática de extrema importância para o 

conhecimento mais profundo do outro e do eu, na busca de traduzir o estranho, 

fora da visão centrada deste eu, para dar lugar ao olhar descentralizado que 

cede, afinal, lugar à visão dialética.  

No contexto da obra Corpo de Baile e, particularmente, em “O 

Recado do Morro”, o que se percebe é que essa interação pode ser entendida 

como transcurso existencial já que suas viagens estão associadas tanto ao 

espaço – terra (Pedro Orósio), como ao tempo (Ivo Crônico) em suas relações 

cujo antagonismo, quer nos parecer, são de fato a complementaridade 

necessária entre a partida e a chegada, o percurso e o destino, permeadas 

pelas trajetória existencial da aprendizagem. 

Dessa forma, discursivamente, o outro transversa o eu e vice-versa, 

e ambos se constituirão em vozes narrativas, seja pela abordagem externa, 

seja pela interna da linguagem, e comporão os enunciados em seus aspectos 



 27 

essenciais, quais sejam, como objetos de significação e objetos de cultura. A 

este respeito, assim se pronuncia o autor: 

O enunciado existente, surgido de maneira significativa num 
determinado momento social e histórico, não pode deixar de tocar os 
milhares de fios dialógicos existentes, tecidos pela consciência 
ideológica em torno de um dado objeto de enunciação, não pode 
deixar de ser participante ativo do diálogo social (BAKHTIN, 1993, p. 
86) 
 

Nesta interação dialógica residem tanto os múltiplos pontos de vista 

sociais que se manifestam quanto os vieses de contestação e réplica que 

obscurecem o objeto e intentam desacreditar o discurso de outrem. No limite 

dessas facetas semânticas e de sua estilística, o discurso, em sua dialética 

interna, atrai e rejeita os juízos de valor, tornando-se polifônico.  

Pelo viés do dialogismo e da polifonia, ocorre, na prosa, a 

recuperação do referente, ao mesmo tempo em que reatualiza nossas 

experiências de alteridade. Neste sentido, o papel que o narrador assume em 

relação à história é de suma importância na caracterização das personagens, 

em sua definição. Como são partes constituintes e inseparáveis da obra 

poética em prosa, elas participam de um acontecimento único, em que ocorre 

um coeficiente entre ambos: o peso de valores de suas presenças no mundo e 

o juízo destes valores que se opera dentro do universo da narrativa, entre o 

narrador e suas vozes outras, as personagens.  

Em todas as formas estéticas, a força organizadora é a categoria de 
valores do outro, uma relação com o outro enriquecida do excedente 
de valores inerente à visão exotópica que tenho do outro e que 
permite assegurar-lhe o acabamento. O autor só se aproxima do 
herói quando sua própria consciência está incerta de seus valores, 
quando está sob o domínio da consciência do outro, quando 
reconhece seus próprios valores no outro que tem autoridade sobre 
ela (...). (BAKHTIN, 1993, p 203). 
 

Narrador e personagem são, em “O Recado do Morro”, portanto, 

verso e reverso da mesma moeda, mas não se confundem, segundo Bakhtin, 

uma vez que, como ele próprio afirma, sua visão é exotópica, ou seja, se situa 

na fronteira entre o eu (narrador ou personagem) e o outro (personagem ou 

narrador) na arquitetura da construção da obra e seus sentidos.  

Na demarcação de limites entre narrador (autor) e personagem é o 

autor que caracteriza a objetividade ou subjetividade do narrador e, com esta 



 28 

demarcação, determina (no sentido de evidenciar) o grau de polifonia ou 

monofonia da narrativa. Nessa prática estética, a reunião de um mundo 

disperso em seu sentido ganha tanto mais coesão quanto mais coerente for em 

relação à pluralidade de valores e de perspectivas, a partir dos quais a 

efemeridade do mundo se apresenta. Dito de outra forma, “O autor, em seu ato 

criador, deve situar-se na fronteira do mundo que está criando, porque sua 

introdução nesse mundo comprometeria a estabilidade estética deste”. 

(BAKHTIN, 1993, p. 205) 

Quando a narrativa se configura como “campo de possibilidades” em 

que são pontuadas as condições existenciais do homem e do mundo, seu 

discurso se abre e se dinamiza vivamente, pois confere, em forma e conteúdo, 

prazer e encantamento à criação poética que só a condição dada à 

literariedade da escritura é capaz de desvendar. 

 

1.4 O Relato de viagem e as variantes de registro 

 

 

As narrativas de viagem são relatos que recuperam vivências em 

que se perfilam atos humanos como forma de aprendizagem de vida, 

compartilhadas pelas vias textuais. 

Na reconfiguração destas vivências, que só podem ser feitas a partir 

da memória, sua significação guarda, sob a formas de imagens, dados que 

serão recuperados em futuros relatos, em uma condição de transtemporalidade 

que os dinamiza ao mesmo tempo em que fixa ideias e valores, desde sempre.  

O entendimento da diversidade em que tais relatos se dão nos 

subsidiarão na compreensão de nosso referencial de análise visto que seu 

principio norteador se encontra no tema da viagem. Conforme já colocado por 

vários estudiosos da obra rosiana, é pela via da coleta de dados em viagens 

que Rosa traduz matrizes reais em criações ficcionais. 

 



 29 

 

1.4.1 O relato de viagem: paralelos entre história e narrador -  

testemunhal 

 

O relato de viagem é um gênero tão antigo quanto difícil de delimitar. 

Sua intersecção com outros gêneros torna mais complexa a tarefa de definir 

contornos exclusivos. Até mesmo o termo denotativo para designá-lo varia, 

conforme autor e situação: relato de viagem, literatura de viagem, crônica de 

viagem, literatura de informação, anotações de viagem, notas de viagem etc. 

Entretanto, mais que delimitar um nome, é importante observar os traços 

recorrentes desse gênero, bem como sua evolução histórica. 

Os relatos de viagem aparecem desde a Antiguidade Clássica, já em 

Anabase de Xenofonte e História, de Heródoto. A partir daí, os relatos se 

desenvolveram em paralelo com os momentos históricos. 

Com a expansão marítima para além do Velho Continente, os relatos 

de viagem começam a surgir com mais frequência e de forma mais sistemática. 

Foi através dos exploradores que as informações dos novos territórios foram 

sendo apresentadas, enfatizando o exótico, no sentido de que tudo o que fosse 

diferente da cultura e costumes europeus seria considerado estranho. Ora, 

apontamentos como estes evidenciam versões e não fatos. Porém, é da busca 

por novas rotas às Índias, das grandes Navegações, que surgem relatos como 

os de Marco Pólo e Jean Léry. 

 Os viajantes exploradores que relatavam exerciam uma função 

parecida como a de um jornalista. Relatavam características do lugar, o povo, a 

cultura, a geografia. Em geral, chegavam, muitas vezes, a desenhar para 

melhor explicar. Naturalmente, os relatos ainda que voltados a traçar um 

panorama histórico, não eram isentos da visão da época e do mundo particular 

do relator. Assim, além da feição jornalística, observam-se tendências 

referentes a momentos históricos e à forma de pensar da época. 

Em fins da Idade Média, as viagens rumo ao desconhecido 

expandem-se, e os relatos começam a surgir mais sistematicamente, o Velho 

Continente volta-se para o Oriente e dessas viagens surgem relatos atrelados 



 30 

ao imaginário do relator. As informações mesclam-se entre testemunho e 

lenda, e são intercaladas com seres fabulosos, podemos atestar pelas palavras 

de Marco Pólo em Milione, ou, O Livro do Milhão de Coisas Maravilhosas, 

(1996, p. 202 apud FRANÇA, 2006, p. 62), sobre animais encontrados na Ilha 

de Java, na Índia: 

Tem elefantes selvagens e rinocerontes tão grandes como os 
elefantes, com pêlo e patas como búfalos; e um chifre no meio da 
testa, grosso e negro. Não é, no entanto com esse chifre que ferem, 
mas sim com a língua, têm nela um arguilhão muito comprido, de 
forma que o dano que causam o fazem com a língua. A cabeça é 
semelhante a um porco selvagem, trazem-na sempre virada para a 
terra. 

 

É possível verificar que há um paralelo entre os seres que 

supostamente observam no Oriente e os seres míticos europeus. Os relatos, 

de apelo maravilhoso, despertavam o interesse de leitores que já possuíam o 

maravilhoso no imaginário europeu bíblico - histórico. É interessante observar 

que o aspecto do maravilhoso se estende ao longo do tempo, como nos mostra 

França, abaixo: 

É curioso notar que essa aceitação do absurdo se estende por 
tempos considerados modernos, mesmo que entremeada a uma 
nova mentalidade, própria, por exemplo, ao cenário expansionista 
de fins do século XV. Confirmam essa permanência do fabuloso as 
descrições de Colombo, no seu diário da descoberta da América. 
Sobre um diálogo com os índios, sugere que estes lhe deram  
notícia justamente desses seres maravilhosos: Entendeu também 
que longe dali havia homens de um olho só e outros com cara de 
cachorro. Na verdade Colombo não compreendia a língua dos 
indígenas, entendeu o que queria entender, de acordo com seu 
universo medieval e com a leitura que fez do relato de Marco 
Pólo.(FRANÇA, 2006, p.63) 

 

Essa forma de ver o outro como diferente perdurou até que os 

exploradores europeus percebessem que o Oriente era uma sociedade não 

cristã apesar de rica e organizada. Desta maneira, passaram a questionar seus 

próprios padrões, agora que puderam conhecer uma sociedade comparável a 

sua. Neste momento, o relato de viagem deixa de ser apenas inventário do 

natural para ganhar o espaço da cultura e das relações sociais do novo, do 

outro. 

Após a descoberta das Américas, o interesse pelas trocas 

comerciais deu lugar à conquista e colonização do Novo Mundo. Os viajantes, 



 31 

neste momento, viram-se diante de hábitos, seres e valores extremamente 

distintos dos do europeu. Agora já não se está diante de comerciantes, mas, 

diante de um mundo novo, habitado por selvagens, o qual somente bastava 

tomar posse e iniciar a dominação e exploração. 

Mas com o advento do Renascimento, a maneira de organizar e 

entender o mundo sofreu modificações e o desconhecido, que antes era 

considerado estranho, começou a ser visto como o diferente. De acordo com 

Belluzo (1999) a visão, agora, passa a ser reflexiva e o interesse se volta para 

um olhar calcado no pensar, assim, o relato de viagem passa por uma 

reconfiguração, atendendo às imposições da nova realidade. O olhar do 

viajante explorador equipa-se de técnicas de observação de caráter científico 

como prenuncia o século XVI até meados do século XIX, com o objetivo de 

apreender a estrutura visível dos seres em sua singularidade, uma maneira de 

valorizar o visto segundo formas e normas lógicas. 

Apesar da tentativa dos viajantes exploradores de relatar de acordo 

com o discurso científico, sabe-se que cultura, imaginário e mentalidade são 

condições intrínsecas da vida humana, assim, é possível perceber, nos relatos 

desses viajantes, que a relação das características do Novo Mundo também 

estão atreladas, muitas vezes, ao fantástico, ou seja, a nova terra é 

comparadas ao Jardim do Éden, ao El Dourado, a  um paraíso terrenal. 

Neste período, os missionários também contribuíram com relatos de 

viagem. O encontro desses missionários católicos como os índios, com 

costumes contrários aos princípios cristãos, como a nudez, o canibalismo, a 

cultura, a limitação racional, fez com que fossem considerados como uma 

categoria inferior, categoria intermediária entre homem e animal. 

Tudo o que o europeu visualizava na América era absolutamente 

novo, cultura, costumes, povos, vegetação, clima, paisagem, portanto seus 

relatos eram eminentemente descritivistas e até ilustrativos para se fazer 

entender àqueles que permaneciam no continente europeu. O viajante desse 

período sente-se confuso, chegando a duvidar que o outro é realmente 

humano. A imagem do índio para o europeu foi chocante e o contato entre as 

duas culturas revelou dificuldades de convívio. 



 32 

Essa figura norteou o imaginário europeu do século XVI, dúvida e 

medo contribuíram para a instabilidade da relação entre observador e 

observado, promovendo atitudes extremas entre eles, além do sentimento de 

estranheza que nasce da noção de diversidade. 

Os relatos desse período foram à busca do levantamento das 

características do outro, intenta-se mais um trabalho de cunho imparcial, e, só 

então, percebe-se o quanto o relato carrega em si os valores arraigados da 

cultura do viajante, de sua maneira de ler o mundo. 

No século XIX, o compromisso dos relatos de viagem se aproxima 

do saber científico, que, para se desenvolver, tem necessidade dessas 

informações. Por essas etapas passou o relato de viagem, ao longo do tempo, 

que ora pende para o romance de aventuras, livros de aprendizagem, ora 

aproxima-se do discurso científico, de cunho biológico, etnológico, em que o 

elemento descritivo é primordial. 

No século XX, as narrativas de viagem passam por mais uma 

transformação significativa, aproximam-se da ciência etnográfica, unindo o 

texto referencial ao ficcional. Com o desenvolvimento da ciência antropológica 

houve um crescimento no número de viajantes interessados nos estudos 

etnográficos dos mais distantes e diferentes lugares e culturas, o que permitiu a 

conjugação do relato de viagem com a pesquisa etnográfica. 

Nesse século, só divulgar o exótico, mostrar o diferente pelo fato de 

ser diferente já não é suficiente, é preciso mostrar o diferente como parte de 

uma outra cultura, relativizando os costumes registrados, abandonando, ainda 

que supostamente, qualquer julgamento de valor, na prática da alteridade. 

Nesse momento histórico, através do diálogo com o diferente, pode-se voltar 

para si mesmo e conhecer-se melhor. 

Mesmo assim, o exotismo nos relatos de viagem ainda se apresenta 

fortemente: 

A alteridade, identificada como um valor, um conceito necessário, 
continua incompatível com o exotismo, fortemente presente no 
relato de viagem. Daí o mal estar de alguns escritores em classificar 
suas obras nesse gênero do discurso (...) este constrangimento 
causado pelo gênero também se tornou uma característica do relato 
de viagem do século XX.(FRANÇA, 2006, p 71) 



 33 

 
As notas de campo ou anotações de viagem, ou ainda, relatos de 

viagem, como vemos, constituem-se em fontes preciosas de informação, e, nos 

séculos marcados pelas grandes navegações e expansão marítimas, foram 

objeto de cobiça de navegadores desejosos de ampliar territórios e riquezas. 

Quanto ao Brasil, nos séculos XVIII e XIX, viajantes e naturalistas 

estrangeiros percorreram o país coletando e registrando dados da natureza e 

da vida da população, a exemplo de Peter Wilhelm Lund e August Saint Hilaire 

e brasileiros como Euclides da Cunha e Alexandre Rodrigues. Estes estudos, 

como se sabe, geraram relatórios que muito contribuíram para ampliar o 

conhecimento das ciências naturais e de acervos de museus. 

Demonstrando a importância que o escritor Guimarães Rosa 

conferia aos relatos de viagem, Peter Lund é mencionado e ressaltado por ele 

no conto “O Recado do Morro”; fazendo menção ao naturalista, o poeta utiliza 

seu nome para nomear  lugares: 

Pedro Orósio achava do mesmo modo lindeza comum nos seus campos-
gerais, por saudade de lá, onde tinha nascido e sido criado. Mas, outras 
coisas que seo Alquiste e o frade, e seo Jujuca do Açude referiam, isso 
ficava por ele desentendido, fechado em explicação nenhuma; assim que 
tudo ali era uma Lundiana, ou Lundlândia desses nomes (ROSA, 2001, p 
35) (Grifos nossos) 

 

Mas, apesar de as notas de campo servirem de referências, até 

mesmo para antropólogos dos séculos XIX e XX obterem dados sobre a 

população, esta prática apresentava problemas, uma vez que, muitos fatos 

eram colocados de maneira superficial e interpretados de forma 

preconceituosa, conforme nos alerta Malinowisk. 

(...) espíritos sem treinamento científico, não habituados a 
formularem seus pensamentos com qualquer grau de consistência e 
precisão. E naturalmente, eram, na maioria cheios de opiniões 
destorcidas e preconceituosas, que são inevitáveis no homem de 
ação mediano, seja administrador, missionário ou comerciante, mas 
que são, entretanto, extremamente repulsivas para a mente que 
procura uma visão objetiva, científica das coisas. (MALINOWISK, 
1990, apud MEYER 2008 p 44) 

 

Malinowisk revoluciona os trabalhos antropológicos / etnográficos, 

pois os relatos de viagem, ao adotar em seu método de trabalho, elegem como 



 34 

um de seus procedimentos a observação participante que leva o pesquisador a 

integrar-se com a comunidade, residir, aprender o idioma, participar do dia a 

dia do grupo estudado, como menciona: 

O autor é, ao mesmo tempo, o seu próprio cronista e historiador, ao 
passo que suas fontes são, sem dúvida facilmente acessíveis, mas 
também extremamente evasivas e complexas, não se encontram 
incorporadas em documentos escritos, materiais, mas no 
comportamento e na memória de homens vivos. (MEYER, 2008, 
p.44) 

 

Hoje, diversas áreas do saber como a geografia, a sociologia, 

arqueologia, biologia, e outros exigem de seus pesquisadores um trabalho de 

campo efetivo, a fim de alcançar uma visão mais objetiva e científica. Só o que 

muda entre elas é o objeto de estudo. Um dos melhores exemplos que temos é 

o livro “Saudades do Brasil”, de Claude Lévi-Strauss (1994) no qual são 

reproduzidos em um caderno de notas mostras da riqueza dos registros e 

conteúdos como textos, mapas, desenhos, cantigas e outros. 

É evidente que as notas de campo dos antropólogos são diferentes 

dos demais pesquisadores, como os naturalistas dos séculos XVIII e XIX, uma 

vez que seu enfoque é conhecer o ponto de vista do outro. 

Por fim, percebe-se que não se pode chegar a uma definição precisa 

para notas de campo, já que se apresentam como registros pessoais, 

carregados de símbolos, legendas, códigos muitas vezes, só legíveis para o 

autor. Forma e estilo de registrar as notas são pessoais, resultando em 

diferentes tipos de registros, o que garante a riqueza, a criatividade e o seu 

pioneirismo. Representam uma individualidade, na aquisição de conhecimento, 

e a transformação da observação testemunhal para a escritura, também 

confere uma marca pessoal de fazer: 

O processo de transformação da observação para a escrita, diários, 
recortes de jornais selecionados, correspondência, dados, enfim, 
vivências e atividades registradas durante o período de permanência 
no campo, representam uma individualidade e abordagem pioneira 
para a aquisição do conhecimento. (MEYER, 2008, p.44) 

 

Adepto das viagens e dos relatos de viagem, tomando notas de tudo 

o que lhe chamasse a atenção, (Ver anexo 05, p. 194) João Guimarães Rosa, 



 35 

escritor do século XX, a exemplo do método de Malinowisk, pratica desde 

anotações “despretensiosas” até a observação participante. 

 Dentre outras, na viagem de 1952, o escritor deixa seus afazeres 

diplomáticos, por dez dias, para integrar-se à comitiva de vaqueiros (Ver 

anexos 1, p. 190, e 2, p. 191), na busca de conhecer seu mundo, seus hábitos, 

seu dia a dia, interagir e participar com eles, compreender seu modo de pensar 

e de agir em situações adversas, através da prática da alteridade e do diálogo, 

conferindo espaço para o modo de vida da cultura estudada. “A Boiada 1” e “A 

Boiada 2” (Ver anexos 3, p. 193 e 9, p. 200) são o resultado dessa interação e 

carregam em suas páginas este aspecto pessoal de seu redator, dentre outros, 

o respeito pelas diferenças e a abertura à polifonia, ou seja, o que faz o escritor 

mineiro é uma pesquisa democrática, conferindo vez e hora ao sertanejo e ao 

sertão na prática da alteridade. 

  

1.4.2 Relação relato de viagem – narrador testemunhal 

 

O trabalho de campo é uma experiência pessoal, complexa e 

histórica. Na coleta e no processamento das informações, as pessoas do 

pesquisador/pesquisado estão presentes, dados e sujeito não se separam, ou 

seja, a qualidade das notas revela o autor. Ele olha, ouve, vive e escreve.  

Clifford (1991) procura sintetizar o conceito de relatos de viagem 

como um texto separado e produzido pelo trabalho de campo, com base em 

dados essencialmente descritivos, que mais tarde serão sintetizados e 

elaborados teoricamente. O outro ressalta que as notas de campo são escritas 

em vários momentos e diferentes situações, e, assim, as distingue: 

A inscrição é o momento em que o pesquisador toma nota 
imediatamente de um fato vivido ou presenciado por meio de alguma 
palavra ou frase mnemônica. A inscrição de notas curtas e rápidas 
permite fixar a observação e a fala nativa, não perdendo a 
originalidade e possibilitando ativar a memória num tempo futuro. 

Na transcrição, o antropólogo participa de uma visão como 
espectador, escrevendo, depois os aspectos significativos. A 
descrição representa o terceiro momento, em que se observa a 
realidade cultural, para muito depois escrever e interpretar os dados 
coletados . (MEYER, 2008 p 45) 

 



 36 

Esses momentos de escritura regulados pelo tempo (imediatamente, 

depois e muito depois), na realidade, misturam-se através das percepções e 

interpretações do pesquisador, ao longo do trabalho em campo. Os registros 

podem variar também de acordo com situações em que se encontra o 

pesquisador, ligadas ao clima, às condições meteorológicas, local, transporte, 

todos determinando e influenciando o ato de tomar notas.  

As notas de inscrição, segundo Clifford, já não registram algo puro, o 

pesquisador possui seu ponto de vista, suas leituras de mundo, seu imaginário, 

sua cultura arraigada, como já se disse neste estudo: 

As notas de inscrição não registram uma coisa crua, pura. Antes 
mesmo de irmos ao campo, construímos um modelo imaginário, um 
objetivo e carregamos nossas leituras e textos arrumados numa 
bagagem intelectual. Durante o período de permanência no campo 
todo esse material se mistura com as outras bagagens coletadas. A 
inscrição é intertextual, figurativa e histórica. Isso quer dizer que a 
percepção não é imediata como pareceria ser. Assim, a escrita é 
mais que um registro, é tradução e diálogo. (MEYER, 2008, p 46) 

 

A transcrição é o momento de traduzir o que se vê, o que se ouve, e 

o que se viveu. Todo o tempo há, por parte do observador, interpretações, 

seleções, assim, não existe o texto puro, e a descrição ultrapassa a dimensão 

de texto interpretativo, é dialógico. 

De acordo com Meyer (2008 p. 46), as notas são únicas e 

impregnadas do jeito de ser do pesquisador, não havendo nelas pureza de 

dados, todo material coletado é interpretado e traduzido por ele, como o faz 

Rosa ao registrar a presença de pássaros pelo seu canto ou determinar a 

qualidade de um carro de bois pelo ranger de suas rodas. Sua bagagem de 

leitura atua sobre seu olhar, direcionando a visão para a seleção dos dados e 

informações, estabelecendo uma relação de intertextualidade entre registros e 

leituras que giram em movimentos de idas e voltas. 

Citado por Meyer (2008, p.46), Lederman se posiciona dizendo: 

As notas de campo são consideradas como parte de fazer o trabalho 
de campo e do escrever a etnografia, elaboradas por dois 
movimentos: ida e volta, ou seja, partem do discurso acadêmico e a 
ele retornam diferentemente. 

 



 37 

Não se pode dizer que tomar notas seja apenas um ato mecânico de 

simplesmente apontar coisas vistas e vividas. Consiste mais numa conversa 

silenciosa que se alia a outras leituras que o pesquisador trás consigo, além de 

pensamentos e sentimentos. 

Para Meyer, (2008, p.47), as notas de campo nem sempre são 

escritas em campo, e o fundamental, neste trabalho, é a vivência testemunhal 

e, como são registros pessoais e particulares, podem encobrir fatos, além 

disso, quando são redigidas longe do campo são diferentes das escritas no 

local, no calor da hora, em que a memória está recente, e impregnada dos 

acontecimentos. Com o passar do tempo, com a memória não mais tão 

recente, os acontecimentos podem ter outra interpretação e as notas podem 

ser alteradas. 

As notas têm vida breve e longa: breve quando representam um fato 
aos olhos do observador que pode mudar a compreensão e alterar 
os apontamentos e alterar os apontamentos, longa, quando 
permanecem intocadas e representam uma parte da memória 
construída pelo pesquisador. As notas são documentos pessoais 
vivos e intransferíveis, impregnados de momentos apreendidos da 
realidade e da visão de mundo do pesquisador. Elas revelam fatos 
que descobrem um determinado período histórico, fornecendo o fio 
da memória em construção de um país e de um povo. (MEYER, 
2008, p 47) 

 

A leitura das notas de campo tem a capacidade de remeter o 

observador para o campo novamente, resgatando cores, odores, falas, gestos, 

tato, sabores. Elas preservam uma tensão entre o pesquisador e os 

interlocutores, como algo vivido.  

Geralmente são registradas em cadernos ou cadernetas, há 

anotações em folhas pautadas, quadriculadas, ofício, fichas, papéis avulsos. As 

notas geralmente são escritas à mão, com lápis ou caneta. O deslocamento e 

os meios de transporte determinam o material para o registro, já os 

instrumentos ficam a critério do pesquisador.  

A função das notas de campo oscilará de acordo com o objetivo e 

com a profissão do pesquisador. Possuem valor individual e é fonte primária de 

pesquisa. No caso de um antropólogo, a releitura das notas de campo permite 

reconstruir um evento, reviver e refletir sobre os fatos. Enfim, elas servem 

como memória de uma experiência viva e, portanto, revelam uma forma 



 38 

ambígua, aqui e lá, dentro e fora do campo. O pesquisador aqui (casa), lembra 

de lá (o campo). “A Boiada 1” e “A Boiada 2”, dentre outras que Rosa escreveu, 

a exemplo da caderneta de sua viagem à Itália (ver anexo 4, p. 193), entram 

nesta menção, a forma como são redigidas, levam o pesquisador a reviver e a 

refletir a experiência vivida em campo, geralmente elas apresentam descrições 

e até desenhos, na tentativa de não permitir que detalhes caiam no 

esquecimento do observador (Ver anexo 3 p. 192) .   

Não se pode ignorar que as notas de campo estão sujeitas a todo 

tipo de imprevistos. As situações mais adversas, em geral, são mencionadas 

(chuva, temporais, calor, frio, picadas de cobra, de insetos, fome, 

cansaço).Todos eles interferem na escrita e na documentação. 

Além das notas de campo, Meyer aponta para as notas de cabeça, 

que são aquelas gravadas apenas na memória. A este respeito temos: 

As notas de campo permanecem iguais, escritas no papel, mas as 
notas de cabeça continuam a evoluir e modificar como aconteceu 
durante o tempo no campo. Ou seja, a diferença se estabelece no 
momento da escrita. As notas de campo tornam-se documentos 
imutáveis, e as notas de cabeça continuam modificando-se enquanto 
dura o trabalho de campo. As notas de cabeça são mais importantes. 
Só depois que o antropólogo morre é que as notas de campo são 
fundamentais.(MEYER, 2008, p.52-53) 

 

 O sentimento percebido é apreendido numa situação testemunhal e 

vivencial, é pessoal, intransferível e temporal. O pesquisador pode resgatar o 

momento, mas não pode revivê-los, a não ser pela via das lembranças. Como 

a percepção associa-se à vivência, as palavras não conseguem fixar 

exatamente a sensação vivida. É o mesmo que sentiu Lévi-Strauss ao afirmar: 

Se eu conseguisse encontrar uma linguagem que me permitisse fixar 
essas experiências simultaneamente instáveis e rebeldes perante 
qualquer tentativa de descrição, se me fosse possível comunicar a 
outros as frases e articulações dum fenômeno único que nunca se 
reproduziria da mesma maneira, então atingiria, julgava eu, os 
mistérios da minha profissão; deixaria de haver qualquer experiência 
bizarra proporcionada pela pesquisa etnográfica cujo sentido e 
alcance eu não pudesse um dia fazer sentir a todos.Depois de 
decorridos tantos anos, conseguirei eu voltar a encontrar-me neste 
estado de graça? Conseguirei reviver esses momentos febris nos 
quais eu anotava, de caderno em punho, segundo por segundo, a 
expressão que viria talvez a permitir-me imobilizar essas formas 
evanescentes e sempre renovadas? (LÉVI- STRAUSS, 1986, p.56.) 

 



 39 

Meyer ressalta também as reflexões de Smith (1991) a respeito de 

um outro aspecto que deve ser considerado a despeito das notas de campo, 

que é a questão das vozes. O pensador considera as notas de campo dos 

pesquisadores, repletas de vozes, uma polifonia no lugar, pela via da leitura, e 

acrescenta que conhecer o local facilita a leitura e a compreensão destas 

notas. Smith faz isso diminuindo a presença poderosa do etnógrafo, ou 

pesquisador, conferindo ênfase para a multivocalidade inserida nas notas. 

Cabe ainda ressaltar que o registro de campo é um documento de 

fatos ocorridos num contexto histórico imutável, num tempo cronológico 

definido. A leitura é que possui o poder transformador, o leitor cria outros 

contextos, muda a versão dos fatos. O fato tem sua existência garantida e 

selada, já os fatos produzidos pela leitura dão margem a interpretações 

mutáveis. Cada leitura pode levar a outras interpretações, de acordo com o 

ponto de vista do leitor. 

Os relatos de viagem, na busca de levantamentos de dados, buscam 

um trabalho de cunho imparcial, mas é aí que se percebe o quanto o relato 

carrega em si os valores arraigados da cultura do viajante, de sua maneira de 

ler o mundo. 

Para discutir esse aspecto dos relatos de viagem, Lévi-Strauss 

(1989, p.78) afirma que o autor do relato sabe que é impossível conhecer o 

diferente e chegar à sua essência sem alterações significativas por conta de 

seu olhar viciado, e assegura ser impossível nos distanciarmos de nossos 

valores e crenças ao contatar o diferente e registrar situações diversas sem as 

marcas de traços subjetivos do narrador. 

Incapazes para sempre de escaparmos às normas que nos 
modelaram, nossos esforços para pôr em perspectiva as diferentes 
sociedades, inclusive a nossa, seriam mais uma maneira 
envergonhada de confessarmos sua superioridade sobre todas as 
outras. (LÉVI-STRAUSS, 1996, p.364) 

 

Os relatos de viagem carregam o tempo todo o ponto de vista e 

marcas de subjetividade do narrador, e estes sofreram, ao longo do tempo, 

transformações significativas do inferior e bizarro para ganhar a consciência 

dialógica da alteridade, que marca a reflexão a respeito da diferença. 



 40 

É posto, como se disse, que as anotações de viagem trazem no seu 

bojo o ponto de vista do viajante e que o gênero sofreu transformações, mas, 

ainda assim, são narrativas testemunhais. 

Esta evolução temática é acompanhada por uma profunda 
transformação das modalidades narrativas da literatura de viagem: a 
relação pseudo-objetiva de um narrador-personagem-testemunha 
perde progressivamente vigor e pertinência, para dar lugar à 
narrativa pseudo-subjetiva de um narrador-personagem-ator: seu 
propósito não é mais apresentar um universo novo e desconhecido, 
mas o de dar conta dos ecos deste universo na individualidade que 
viaja e observa. (NITRINI, 1998, p.53, apud GONÇALVES, 2010, 
p.36) 

 

Se, por um lado, os relatos se constituem de linguagem informativa e 

testemunhal atrelada ao emprego de uma linguagem sensorial e 

impressionista, por outro, de acordo com o parecer de Clifford (2002, p.67), 

devem definir-se também como registros científicos porque os campos 

visitados em viagem devem ser tomados como espaço de pesquisa interativa. 

O que ocorre é que os textos de viagem constituem-se em gêneros 

híbridos, fronteiriços, agregando particularidades de outros gêneros, em 

especial da literatura. Podemos verificar isso através das afirmações de 

Gonçalves: 

Vê-se então, que os viajantes exploradores possuíam uma espécie 
de profissão que reunia múltiplas habilidades, desde as relacionadas 
diretamente à viagem em si até as concernentes ao relato, as quais 
correspondiam à habilidade de escrita e de desenho e ainda ao 
conhecimento da ciência para conseguirem fazer um trabalho sério 
e eficaz. Assim, os viajantes buscavam o conhecimento de botânica, 
zoologia, geografia, etc. Conclui-se, então, que os viajantes 
exploradores faziam, além do trabalho literário, um trabalho 
científico, pois relatavam as várias características do lugar, do clima, 
do povo, da geografia, da sociedade em geral, ajudando, assim, a 
construir uma nova consciência planetária.  (GONÇALVES, 2010, 
p.37): 

 

O viajante estrangeiro que interage com o viver cotidiano do 

observado pode, através da comparação com sua própria cultura, obter maior 

nitidez dos dados que pesquisa, além disso, da possibilidade do encontro das 

diversas alteridades, pode atestar o complexo discurso das narrativas de 

viagem. 

Considerando os registros de campo como tradução e diálogo, não 

podemos deixar de encaminhar nossa reflexão para a presença, nestes 



 41 

documentos, das interpretações, seleções, percepções, pontos de vista, 

imaginação, leituras de mundo, enfim, da subjetividade do observador, 

impregnando-o. 

Ao termos acesso às cadernetas de campo “A Boiada 1 e A Boiada 

2” (Ver anexo 9, p. 200), de Guimarães Rosa, tornou-se possível perceber 

aspectos de sua subjetividade, através de seus relatos e observou-se o que o 

escritor priorizou e escolheu registrar, como no exemplo que segue: 

A fazenda santa Catarina fica perto (junto do) céu – céu de azul pintural – de 
Pisa ou Siena - com nuvens que não se removem (B2, p.16) ...A beleza do 
céu. 5 horas da tarde: nuvens extensas, enormes, estranhamente 
suspensas, de diferentes pinturas: geleiras alpinas, e monte branco, 
icebergs – escarpasnelas, banquisço, outras de azul, porcelana, de 
Copenhague; outras, acima, quase torvas, tempestuosas, fingidas. Delas é 
que vêm os periquitos! Entre todas, aquele suave céu toscano, e indiferente 
ao passar das horas.(B2, p.19)  

 

 

1.4.3 Relação relato de viagem – ficção 

 

Observa-se que, a partir do século XIX, as narrativas de viagem não 

caminham mais paralelamente à historiografia, mas, à literatura que vai do 

diário mais íntimo até o romance, utilizando-se de recursos da arte ficcional, 

assim é uma realidade ficcionalizada, porque ligada e gerada a partir de um 

fato real e testemunhal, a viagem. 

Da aproximação dos relatos de viagem com o texto ficcional, França 

nos esclarece: 

Dessa aproximação, vem o uso de recursos estruturais e estilísticos 
próprios da narrativa ficcional, sem, no entanto, transformar a 
narrativa de viagem em puro gênero de ficção. Isso porque, se por 
um lado as transformações impostas por um contexto de recepção 
cada vez mais ávido pelas aventuras aproximam o relato de viagem 
da narrativa ficcional, por outro, o gênero permanece estritamente 
ligado a um fato concreto, real, a viagem. Por isso o relato continua 
mantendo seu compromisso com a descrição, com a observação 
dos fatos de uma viagem. (FRANÇA, 2006, p.69). 

 

Delimitando o caráter ficcional do relato de viagem, temos que 

considerar que ao ler um relato, o leitor espera, como o próprio nome sugere, 

uma relação de fatos importantes da viagem, uma narrativa. No entanto, esta 

narrativa conta com a descrição, indispensável nos relatos que se presta a 



 42 

relatar aquilo que ainda não é conhecido, assim, pode-se dizer que há neste 

gênero uma combinação de relato e relatório.  

A descrição ganha destaque, pois aquilo que não é conhecido não 

pode ser mencionado na narrativa, é preciso deter-se sobre o novo, tentar 

explicá-lo, torná-lo, de alguma forma, inteligível para o leitor. É a descrição que 

transmite as informações das descobertas, sons, sabores, cores, aparência de 

animais, de plantas, de lugares, de pessoas. Muitas vezes, para se fazer 

entender, o viajante faz uso de analogias na tentativa de aproximar o objeto 

observado de um outro conhecido do leitor. Destacamos uma passagem de “A 

Boiada 2” para atestarmos: 

No campo: a santóra (raminho com flores róseas, parecem-me pequenos 
cravos, às vezes (Nelke, carnation). Adorête (ADORETE): lindas florinhas 
púrpuras roxa (m%:porpôr roxo). Não dá no baixio só dá nos gerais. São 
pequenos arbustos, moitas roxas, tudo flor. Há muito aqui, diz o Sebastião ( 
da Sirga) que é ótimo para reumatismo (...) Jatobá com vagens verdes; 
folhas achureadas, sardentinhas, pintadinhas, cagadinhas de ferrugem (B2, 
p.35) 

Esta florzinha (plantinha, talinho, com flores enfiadas, lembrando cravos) 
Gregório diz que ela se chama boca-de-cobra. (É a mesma santóra) 
(B2,p.36) 

Um extenso florido de santora (Boca-de-lobo). Lobeira grande, com flores 
azul-roxas, e grandes frutas. (Fruta: parece jaca (por dentro) é uma 
drupa?) (B2 p 46) (Grifos nossos). 

 

Observa-se que o processo de coleta de dados implica elaboração 

textual por um escritor, a escolha de recursos estilísticos, ainda que não haja 

um grau de consciência acerca da escrita, a escolha existe, e a partir daí está-

se diante de uma realidade que mostra o texto e não a realidade que se viu, é 

exterior à realidade textual, agora, são duas instâncias diversas. 

Na realidade textual, as relações lógicas são diferentes das do 

mundo vivido, a duração de tempo, os lugares, tudo obedece a uma lógica 

interna do texto, diferente da experiência na vida concreta. É impossível 

reproduzir textualmente uma viagem, respeitando a duração das atividades que 

se deram, os intervalos, o passo a passo da experiência testemunhal. Segundo 

França, 

Esse tempo narrativo, junto ao espaço textual, às pessoas 
retratadas, que se transformam em personagens, à sucessão de 
eventos, que se transforma em enredo, todos esses aspectos 
configuram-se como componentes estruturais de um dado texto. No 



 43 

caso do relato de viagem, percebeu-se que esses componentes são 
os mesmos do texto narrativo.(FRANÇA, 2006, p.75) 

 

Normalmente, prioriza-se a ordem cronológica dos fatos, 

aproximando o tempo da expedição com o tempo na narrativa, procurando 

manter uma sequência espaço - temporal mais próxima da experiência 

concreta. Manter essa sequência espaço-temporal, anotada ao longo da 

viagem, possibilita ao leitor acompanhar o narrador no momento da ação, 

reviver a trajetória do autor - viajante. Essa sensação, que é própria dos 

gêneros ficcionais, funciona como atestado da veracidade do narrado, uma 

preocupação que aparece nos relatos de viajantes ao longo dos tempos. Na 

verdade, um relato só sobrevive se contar com a credibilidade do leitor. 

Em todo percurso de A Boiada 1 e A Boiada 2, Guimarães Rosa 

busca a ordem cronológica dos fatos, observa-se esta preocupação a exemplo 

de sua descrição ao início da travessia: 

Esta madrugada, deitado, via a lua, já baixa, lua cheia, pronta a ir-
se. (Lado meu era o poente). Depois às 4hs30‟, as nuvens cinzento-
verde, leve. Hora em que as nuvens isoladas refletem os verdes do 
mundo. Depois elas ficam azul e rosa (B1, p.04) 

Levantamos às 4hs 30’. Lua alta ao poente. Até as 5hs30‟ lua alta 
clara, já minguada, só os 2/3 superiores. Ao nascente surgem as 
barras do dia. Algumas estrelas. Galos cantam (B1, p.7) (...) 8hs 
menos 10‟ a lua no poente, alta e branca no céu azul (B1,p.10) 

9hs 10’.Calor. Sol.Céu puro azul:só há nuvens, poucas, nas barras 
do oriente. No poente, alta em seu lugar, no azulissimo céu. 
(B1,p.46) (Grifos nossos). 

 

Ao amanhecer na fazenda da Tolda, após pernoite, Rosa avista a 

Serra dos Gerias e o Rio São Francisco, e assim registra: 

Avista-se a Serra dos Gerais. É muito céu! Doce céu, com laivos 
italianos (florentinos). São 6hs e 20’, e o sol ainda não desponta. 
Mas dia já claro. Lindo no poente. Vê-se o São Francisco, com dois 
grandes pedaços. Pouco depois das 7hs 30’ sai o sol sobre a 
serra. Longe a oeste doiram os campos. Vejo todo o céu. Não há 
nuvens em parte alguma. (B2 p.8 amanhecer na Tolda) (grifos 
nossos) 

 

Ainda que o relato de viagem tenha como pressuposto a viagem, o 

deslocamento, sua estrutura narrativa segue os preceitos da ficção como o 

conto, a novela, o romance. Sabe-se até mesmo que a coleta de informações 

em guias como anotações de viagem, em tratados sobre regiões longínquas, 



 44 

aliadas à argúcia narrativa, pode criar testemunhos convincentes de viagens 

nunca antes empreendidas, por isso uma preocupação do autor em atestar a 

veracidade de seu relato. 

O leitor, cada vez mais consciente de que não é possível atestar a 

veracidade do que lê, atem-se à ordem cronológica dos fatos, e a descrição de 

elementos descobertos passa a perceber aspectos recorrentes como 

aventuras, descobertas, sequencia narrativa e o exótico, que caracterizam os 

relatos, que se aproximam, cada vez mais, de um texto ficcional. 

O autor do relato se dá conta de que o mesmo articula recursos 

próprios de textos ficcionais, o que, de certa maneira, o desobriga de 

comprovar a veracidade, até porque, ainda que não seja fictício, o relato 

funciona textualmente como ficção. Salienta França (p.79) que viajante e 

autores de gêneros ficcionais viam a sedução e o caráter ambíguo real/ 

ficcional que os relatos de viagem despertavam nos leitores: 

De fato, o gênero conheceu um prestigio crescente, do século XVI 
em diante, aproximando-se definitivamente do campo literário no 
século XIX, por conta do interesse que os escritores alimentavam 
pelo relato. Se os relatos de viagem beneficiavam-se dos recursos 
ficcionais que incorporou, parecia evidente que o romance poderia 
beneficiar-se, e muito, do caráter de verdade que o tema da viagem 
poderia emprestar-lhe.(...) se é incontestável o fascínio da ficção, 
também é muito sedutora, no terreno da ficção, a hipótese da 
verdade. Dessa forma a assimilação do relato pela literatura, gera 
no século XIX, uma série de obras em que a viagem passa a ter um 
papel central. (FRANÇA, 2006, p.80) 

 

Por fim, atesta-se o parentesco do relato com a ficção, já que o 

recorte temático do gênero funda-se na viagem, aspecto concreto, sua 

estrutura e os recursos estilísticos fundam-se na linhagem dos textos ficcionais, 

e todas as suas oscilações penderão para o campo fronteiriço da realidade e 

da ficção.  

  Ainda nos detendo nos contornos do relato de viagem, além do 

caráter ficcional, podemos observar que sua estrutura composicional é 

marcada pelo elemento unificador que será sempre a viagem, tema por 

excelência do gênero. 



 45 

Ao contrário de gêneros que prezam por aspectos estruturais como 

romance, poemas, ensaios, o relato permite certa liberdade formal, 

propiciando, inclusive, uma aproximação com outros gêneros do discurso.  

Voltando-nos para o tema do relato que será sempre a viagem, é 

importante destacar a relação deste com a realidade, com a história e até com 

a Antropologia, ora, um gênero que pauta por questões reais, tem seu tema 

determinado nas vicissitudes destes, como afirma França: 

O gênero em questão tem temas determinados pela função prática, 
social que exerce. Também comprometido com uma realidade 
social, embora flerte com a ficção, o relato de viagem não tira por 
completo os pés da realidade, mantendo temas relacionados ao 
universo da viagem. (FRANÇA, 2006, p. 72). 

 

Mesmo considerando suas mais variadas formas, o leque dos temas 

nos relatos é um pouco limitado: travessias, descobertas, descrições, 

paisagens, sociedade, aventuras, aprendizagem, auto conhecimento. Com a 

influência das pesquisas etnográficas, o relato apresenta temas relacionados à 

interferência do olhar de quem vê, como a alteridade, o papel do viajante, o 

papel do relator. Essas questões suscitam a autocrítica do autor que produz um 

tema exótico, em suas confluências e manifestações. Assim, depreende-se que 

o relato de viagem seja um gênero dado a influências e empréstimos de outros 

gêneros. 

O desenvolvimento do relato de viagem, ao longo dos séculos, 

atesta sua capacidade de transformação. Diferente de gêneros que 

desapareceram após um período de grande produção, como a tragédia e a 

novela de cavalaria, o relato de viagem permanece como um tipo de discurso 

bastante popular, incluindo-se e sofrendo influência do meio social de cada 

época. 

Por esta via de reflexão, para além dos relatos de viagens que no 

Romantismo se transformaram ficcionalmente e estavam marcados por um viés 

folclorista, é com o Realismo e, mais propriamente, com Machado de Assis que 

teremos o deslocamento tratado literariamente. Depois desta empreitada 

machadiana, os modernistas serão, por excelência, os fundadores de uma 

prática poética de deslocamentos, tendo em vista uma definição mais 

pertinente da diversidade nacional. Dentro deste quadro, destaque-se a figura 



 46 

de Mário de Andrade, principalmente em suas “viagens etnográficas” e, após 

Mário, temos o exemplo claro de Guimarães Rosa. 

Esta empreitada vai trazer a baila o narrador tradicional, aquele 

cujos relatos vão deslizar entre tempos e espaços diferentes, mas priorizando 

dados relativos a vivências e desafios pertinentes a vidas comunitárias, seus 

problemas e desafios, principalmente os que tornam suas vidas significativas. 

 

1.5 - Literatura de viagem  percursos e narradores 

 

A nascente da literatura no Brasil, como não poderia deixar de ser 

em sua condição colonial, teve na literatura portuguesa sua precedência e, 

nestes termos, foi marcada pelas narrativas de viagens, que em termos 

lusitanos, radicavam na atividade dos descobrimentos marítimos e na 

necessidade pragmática de registrar rotas, condições atmosféricas, acidentes 

da costa e todos os elementos, os quais pudessem facilitar a repetição e 

prosseguimento dos percursos efetuados. 

No que se refere à colônia, a viagem tem estado sempre presente 

em sua literatura, seja como gênero, através da literatura de viagem, seja como 

temática, apresentando-se em diversas obras tanto líricas como em prosa. O 

intuito se firmava na necessidade de dar conta de um país de dimensões 

continentais como o Brasil, e o tema da viagem foi tomado como essencial no 

esforço de caracterização e, principalmente, de descrição. 

Conforme nos aponta Bosi, se referindo aos textos de informação, 

Os primeiros escritos da nossa vida documentam precisamente a 
instauração do processo: são informações que viajantes e 
missionários europeus colheram sobre a natureza e o homem 
brasileiro. Enquanto informação, não pertencem à categoria do 
literário, mas à pura crônica histórica (...) É graças a essas tomadas 
diretas da paisagem, do índio e dos grupos sociais nascentes, que 
captamos as condições primitivas de uma cultora que só mais tarde 
poderia contar com o fenômeno da palavra-arte. (BOSI, 1994, p.13) 

 

Dessa forma, a literatura de viagem pode ser vista como o gênero 

fundador de nossa literatura, uma vez que o primeiro relato escrito no que viria 

a ser o Brasil foi a Carta de Caminha. Tanto em relação a esse texto como aos 



 47 

que procederam dele, os relatos dos viajantes se tornaram as principais fontes 

de conhecimento sobre o território brasileiro, principalmente para o estrangeiro.  

O olhar lançado sobre o território formou imagens que, suscitadas 

pelo descobrimento do Brasil e divulgadas pelos viajantes, convergiram em 

uma idealização da natureza e do estado selvagem dos índios, construindo um 

imaginário paradisíaco que em muitos aspectos continua até a atualidade, 

relacionando a exuberância tropical ao paraíso terrestre. 

Mesmo quando já tínhamos algumas produções literárias, a viagem 

permaneceu como tema de vários escritores como Botelho de Oliveira, Frei 

Manuel de Santa Maria Itaparica, ou mesmo escritores que, antes do 

movimento romântico, tinham produções voltadas para o deslocamento como 

Santa Rita Durão, Basílio da Gama, entre outros. 

De igual modo, conforme nos aponta Flora Sussekind (1990), em O 

Brasil não é longe daqui, a extensão dos relatos de viagem subsidiou a 

formação do narrador do nascente romance brasileiro. Segundo a autora, a 

ficção romântica, que é a origem do romance brasileiro, vai apoiar sua 

descrição do país nos relatos dos viajantes, criando um narrador que incorpora 

o ponto de vista do estrangeiro, adquirindo, desse modo um “olhar de fora”. 

As narrativas de viagem têm, portanto, por principal propósito, o 

registro de fatos ou visões de mundos que merecem ser mencionados, uma 

vez que ficaram registrados na memória.  

Observa-se em Guimarães Rosa, que a memória, somada aos 

dados coletados e registrados, rege a intersecção entre o vivido e o ficcional, 

porém, em sua poiésis, essa memória torna-se criativa visto que a 

reconstrução dos dados do passado é feita a partir de experiências projetadas 

para um possível futuro, pela via da verossimilhança.  

Como tempo e lugar são aspectos instituintes do gênero narrativo, 

particularmente da narrativa de viagem, tanto a História como a literatura 

comungam da narrativa como forma de dar vida a ideias e sentimentos 

julgados como dignos de serem registrados. E neste sentido, seus objetivos, 

diante da apreensão da realidade, são norteados tanto pela verossimilhança 

como pela veracidade. 



 48 

Não obstante tais pressupostos, os relatos decorrentes dos 

deslocamentos efetivados e os registros de fatos e paisagens estão vinculados 

sobremaneira a interpretações que tanto variam entre sedução e armadilha, 

como estão marcadas tanto pela razão como pela sensibilidade, como em 

Guimarães Rosa. 

Em “O Recado do Morro”, o cenário, em grande parte do enredo, é a 

natureza, porém sua descrição recebe um tratamento especial. Apresentada 

em toda sua vivacidade, a natureza é interpretada como parte intrínseca da 

vida, inclusive a humana que com ela interage e se identifica. 

Como um de seus principais desdobramentos, a narrativa de viagem 

proporciona elementos identitários capazes de conjugar o sentimento de 

pertencimento a algo maior, sendo, por esta razão, um movimento incessante 

na construção tanto da identidade como da alteridade que não tem fim. 

Não obstante a variedade de propósitos e dos valores a eles ligados, 

a literatura de viagem sugere, contudo, “deslocamentos reais e paisagens 

imaginárias” (Süssekind, 1990, 21), o que vai definir uma determinada tipologia 

de narradores-viajantes. 

Em um primeiro momento, a literatura de viagem no Brasil foi vista e 

construída como cartografia, uma vez que, diante do desconhecimento da nova 

terra, percorrer seus espaços significava tomar posse do que fora 

“conquistado” 

Seja como forma de exercício de poder, seja como forma de 

construção de novas significações, tanto os primeiros relatos como os que se 

seguiram tinham metas quase geográficas e buscavam sentidos primordiais, 

porém sempre destituídos de temporalidade, o que nos leva considerar que, 

pelo menos nas etapas iniciais, História e Literatura de viagem não eram 

tomados como pares, principalmente quanto aos colonizados. 

Diante desse olhar estrangeiro que não via outra coisa senão a 

natureza, “o destino é indiscutível: regressar à origem, descobrir o Brasil. O 

cenário também: natural, pitorescamente natural. Ficção numa só nota. Cabem 

variações, mas a base é uma só” (SÜSSEKIND, 1990, 35)” 



 49 

Assim, o relato continha as imagens naturais, mas sob a valoração 

do olho que a contemplava. 

Mantidas a máscara de guia e a paisagem imaginária a que 
obrigatoriamente se destina, é o caso de erguer tais marcos, impô-
los à vista e, ao mesmo tempo, fazer crer que sempre estiveram lá. 
Quando, ao contrário, a tinta fresca, o desenraizamento, indicariam 
serem apenas cenário, e recém-pintada por esse narrador-
paisagista, de quem se exige ainda o duplo papel de comandante e 
cronista de repetida viagem em sentido único: o regresso 
(SÜSSEKIND, 1990, p. 37) 

 

Com o passar dos anos e com outras formatações textuais, surgirão 

outras configurações temáticas, contudo, e principalmente no movimento 

romântico, teremos aparentemente outras figurações do narrador na prosa de 

ficção brasileira no século XIX. 

De acordo com Süssekind, não somente as crônicas, mas também o 

romance apresentava não mais o registro minucioso de expedições ou histórias 

de aventuras, pois agora se trata de alguém – o narrador – que comenta, sua 

visão se centra na crônica, mas esta visão passa a ter a denominação de 

exemplar uma vez que se pauta por uma plena univocidade. 

Muito embora as produções fossem denominadas novelas (baiana, 

brasileira, etc.) ou crônica histórica, somente os nomes mudaram, pois os 

textos em si tinham os mesmos perfis. Guardavam ainda o deslocamento, só 

que agora com ações de tempos passados e lugares longínquos. 

Entre cartas geográficas e roteiros genésicos, a literatura de viagem 

estava “vinculada à repetida representação desses „quadros naturais eufóricos‟ 

(Süssekind, 1990, 189)”, o que tornava tais posturas em escrita pictográfica em 

que o país era visto como um álbum de visitas, em uma espécie de 

mumificação. 

(...) em parte, a manutenção do ponto de mira fixo que possibilita os 
jogos entre documento e tradição oral, a exposição do recurso 
simultâneo ao folhetim, ao romance histórico e às narrativas 
populares, o trabalho com uma temporalidade interna ao narrado ao 
lado de datas e personagens pertencentes a um contexto 
extraliterário. Exposto o sujeito francamente ao fluxo temporal, nessa 
viagem em direção às origens e fundações, arrisca-se a prosa de 
ficção brasileira a perder o que lhe serviu a principio de sustentáculo: 
um narrador marcado simultaneamente pela mobilidade obrigatória e 
pela garantia de um ponto de mira fixo e armado (SÜSSEKIND, 
1990, p. 205). 



 50 

 

Principalmente se referindo aos relatos românticos, Süssekind 

coloca que 

No caso do narrador-cronista, a redução do espaço geográfico a 
percorrer parece, de um lado, ter ampliado as possibilidades de 
movimentação inesperada, de captação de detalhes e, de outro, ter 
dado margem ao registro constante de „impressões pessoais e 
intransferíveis‟. (1990, p. 231) 

 

Mudança substancial ocorrerá somente no final do século XIX, 

conforme já dissemos, com o narrador machadiano que, segundo Süssekind, 

convida o leitor para uma atitude de suspeita, inclusive dele próprio. A inserção 

do leitor na constituição textual, além de suscitar uma postura crítica por parte 

deste, quebra a univocidade suprema que apresentavam os narradores 

antecedentes. 

Mas não é só nesse pôr-se-à-mostra que o narrador machadiano se 
diferencia propositalmente das figuras do historiador, do paisagista 
ou do cronista de costumes. E redefine a ideia mesma de viagem 
que percorre tais figurações tão frequentes na prosa de ficção 
brasileira do século passado (SUSSEKIND, 1990, p. 264) 
 

Ocorre uma desestabilização da ideia fixa; espaço e tempo, agora, já 

não formam conjuntos homogêneos, pois os focos se multiplicam à proporção 

que o próprio leitor sai da condição estática e passa a ser dinamizado dentro 

da escritura machadiana. 

Na medida em que o narrador machadiano estabelece a interlocução 

com o leitor, promove o dialogismo e efetiva a polifonia. Essa nova condição 

narrativa, no que se refere à viagem, vincula o enredo a um olhar prismático e 

torna plural a visão sobre o que está sendo narrado. Desse modo, o narrador 

machadiano se insere no que Benjamin (1994) vai chamar de viajante, ainda 

que sedentário, pois não se trata de um deslocamento no sentido literal do 

termo, e sim o de “ir ao encontro do outro”, em busca de um sentimento único. 

É mais que conhecida a crítica de Machado à ostentação da cor local 
e do espetáculo da natureza como forma única de se atribuir “espírito 
nacional” às obras. Quando, ao contrário, segundo explica em 
“Instinto de nacionalidade”, publicado em Novo Mundo, em 24 de 
março de 1873, o que tornaria um escritor “homem do seu tempo e 
do seu país” seria “certo sentimento íntimo” (SUSSEKIND, 1990, p. 
266). 

 



 51 

Mas se Machado de Assis introduz novas perspectivas para o 

narrador-viajante, agora mais imaginário que antes pudera ou quisera ter sido, 

o descritivismo vai permanecer como forte tendência na literatura brasileira 

também durante as primeiras décadas do século XX, através do seguimento do 

gênero regionalista, e do movimento modernista, que readquire do romantismo 

a preocupação com uma nova caracterização do país. 

A viagem às cidades mineiras, por exemplo, representou um 

momento de inflexão importante no movimento modernista brasileiro, que a 

partir desse ponto abandona a ânsia de atualização com as vanguardas 

europeias por um retorno às tradições e à cultura popular nacionais. Referimo-

nos a Mário de Andrade, quando, em 1924, parte para a denominada "Viagem 

da descoberta do Brasil" e percorre Minas Gerais e sua tradição, 

deslumbrando-se com as pequenas cidades, suas cores e formas, suas 

histórias, música e imaginária religiosa. 

Fora este fato, teremos também o chamado Movimento Regionalista, 

em que a marca principal era a difusão do Modernismo pelos estados 

brasileiros que, no caso do Regionalismo, buscava o desenvolvimento da 

unidade regional e a valorização de seus valores tradicionais.  

No que diz respeito à ligação de Guimarães Rosa com o 

regionalismo, este varia entre a total adesão e a diferenciação absoluta, 

principalmente do ponto de vista da crítica. De um modo ou de outro, visto que 

esta questão aqui não é relevante, a obra de Rosa, ao mesmo tempo em que 

se funda na recuperação de valores da região mineira e seu sertão, 

universaliza questões humanas e perenes a quaisquer seres humanos tempos 

ou lugares.  

O ponto principal, que nos diz respeito, particularmente, e a despeito 

de qualquer definição prévia de historicidade ou movimento, é o traço da 

viagem como elemento fundante de sua criação poética. 

Marcada sobremaneira pelo deslocamento, sua obra comunga 

objetividade e sensibilidade e nos fornece uma espécie de composição de 

“retratos do Brasil”. Em suas buscas, sob a forma de veredas, Rosa constrói 

um estabelecimento de temporalidades e contrastes sociais que contem o 



 52 

passado – na recuperação mítica que efetua – e o futuro uma vez que sua 

busca perfaz caminhos demonstrativos não só de quem somos, mas também 

de como nos reconhecemos como Brasil. 

Longe de pré-definições, Guimarães Rosa deixa a questão em 

aberto para o diálogo e o contínuo estarem em formação. A dinamicidade que 

marca sua produção poética é um movimento que se sustenta na construção 

tanto histórica como humana e não exclui “lugares comuns”; antes, concentra 

em enredos aparentemente banais, caso de “O Recado do Morro”, os perfis de 

diversidades culturais e sociais, tudo coordenado, entrelaçado e de igual 

importância na definição da identidade de um herói comum como Pedro Orósio. 

Se a viagem é tema de “O Recado do Morro”, e nisso Guimarães 

Rosa se coaduna a Mario de Andrade, também o é expressão – o que o liga a 

Machado de Assis. Ao mesmo tempo, o narrador rosiano se desloca e é 

deslocado, pois, ainda que ele seja o condutor do enredo, no que diz respeito 

ao deslocamento da mensagem emitida pelo Morro da Garça, esta parece ser 

independente dele. 

Ademais, fora a condição polifônica evidente dos recadeiros, a 

própria narrativa, principalmente quanto ao cenário cuja responsabilidade de 

apresentação pertence ao narrador, apresenta a multiplicidade das visões dos 

vários personagens que ora se aproximam, ora se distanciam. Basta que, em 

uma visão panorâmica, observemos o que aquele cenário-natureza representa 

para cada um, que valor ela adquire para os vários personagens. A titulo de 

exemplo, tomemos as posturas de Pedro – admiração – e de Ivo – indiferença, 

sendo ambos habitantes locais, ou de Seo Olquiste – deslumbramento – e de 

Frei Sinfrão – apatia, sendo ambos estrangeiros. 

Mais que se diferenciar das narrativas de viagem em que estas 

espécies de registros são definidas por um “olhar-de-fora”, ou identificar-se 

com algumas produções modernistas que se auto-intitulavam como suposto 

“olhar-de-dentro”, os registros rosianos não são “de-fora” nem “de-dentro”. São 

ambos, conjunção do próprio com o alheio, verso e reverso de uma mesma 

questão, interfaces inerentes e necessárias à condição humana. 



 53 

Demonstram-no alguns sintomas que previamente constatamos, 

principalmente, ao observarmos a figura do personagem Seo Alquiste.  Fora o 

fato de ser ele um estrangeiro e pesquisador, a presença de alguns aparatos 

de pesquisa relacionados à visão procuram demonstrar que esse olhar, em 

particular, é movente e se caracteriza tanto pela imersão no contexto 

pesquisado como no distanciamento necessário a um olhar objetivo, são eles o 

binóculo e a  codaque. 

Se de um lado, há a presença desse “olhar-de-fora”, de outro, 

diríamos que Rosa usa na descrição do cenário um olhar de dentro, 

particularmente quando notamos que a linguagem do narrador é 

acentuadamente sertaneja. De um modo ou de outro, a construção poética do 

autor mineiro é uma espécie de testamento de sua própria condição de ser 

enquanto sertanejo e diplomata.  

Desse modo, o que os textos literários centrados na movência, como 

são os de Guimarães Rosa, nos atestam é que o homem narra os atos 

humanos para participar da dinamicidade da vida, mas ele também os 

seleciona, e ao fazê-lo, elege o que considera prioritário e, significativo para 

sua sobrevivência física, moral e ética. Esta eleição corresponde àquilo que o 

marcou, que fez a passagem de um estado de ignorância para outro de 

conhecimento. Nesse sentido, os relatos de viagem traduzem também as 

marcas cognitivas e perceptuais que refletem a trajetória do homem individual e 

social e isso só pode ser efetuado em consignação com a memória expressiva 

da existência humana. 



 54 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Capítulo 2 

Da experiência testemunhal do narrador-viajante à experiência 

artística 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Anote tudo, carregue sempre no bolso um caderninho de 

notas, e escreva no mesmo dia o que interessa, faça como eu, 

um dia você aproveitará uma história, uma frase, palavras e 

até a maneira de contar. Sagarana não teria sido escrito sem 

meus caderninhos de notas. (ROSA, João Guimarães, apud 

Galvão, 2006, p.194)  

 

 



 55 

Dentre as muitas formas de aprendizagem, com certeza nenhuma 

outra tem o poder de representação da vivência que os relatos de viagem têm. 

Ao contemplar o ser como um todo, a experiência de vida confere 

ensinamentos sobre o que é significativo e irrelevante tanto para o individuo 

como para o grupo, e são estes os responsáveis em coletivizá-la. 

Os relatos de viagem, nesse sentido, registram essas lições 

existenciais, mas sua feitura atrela um outro componente de grande 

importância para as gerações presentes e futuras: somente o que é de fato 

relevante vai aflorar na memória de seu narrador. Embora a eleição lhe 

pertença, ela nasce da construção plural que pertence a toda e quaisquer 

pessoas que compõem os relatos construídos. 

Ao adotarmos como tema central de nosso trabalho a constatação 

dos procedimentos de viagem que Guimarães Rosa utilizou em Corpo de Baile, 

mais especificamente na novela “O Recado do Morro”, desejamos entender as 

lições existenciais que este texto poético pode nos proporcionar. Ainda que a 

maior parte dos críticos aponte para a existência de duas viagens – a 

expedição de 52 e o transcurso operado no enredo poético –, na referida 

novela, entendemos que a aprendizagem que “O Recado do Morro” nos 

oferece vai além de duas viagens; o que constitui nossa hipótese central. Ela 

comporta três percursos: a de 52, transfigurada em subsídios da criação; a do 

enredo, guiada duplamente pelo protagonista e pelo narrador; e uma ainda 

mais instigante, o itinerário discursivo da mensagem do Morro da Garça, 

temporalizado pelas falas interativas e plurívocas dos recadeiros. 

 

2.1 - Narrar: observação, experiência e interatividade 

 

À primeira vista, “O Recado do Morro” nos transporta para o mundo 

rosiano, convidando-nos a uma visita pelo sertão mineiro e à construção 

cognitiva de uma outra faceta desta nossa parcela não tão conhecida por nós 

mesmos. Destaca-se em seu enredo e personagens, a movência relatada e 

sedutora em um tempo e espaço abordados com minúcias encantadoras, 

contudo, há que se admitir que tal tarefa não prescinde de um guia, o narrador. 



 56 

Desde sua condição etimológica, o ato de narrar está de forma 

intrinsecamente relacionado ao conhecimento. Somente aquele que conhece, 

que sabe, está em condições de transmitir este conhecimento.  O narrador é 

aquele que conhece. Não obstante confirmar este atributo, o narrador recebe, 

em Benjamim, a condição de uma aparente contradição. 

Segundo Benjamin, cabe ao narrador uma espécie de ausência 

factual marcante, embora sua atualidade seja viva. Estranho e peculiar, o 

narrador benjaminiano é algo afastado e que se afasta. 

Observemos como o autor se refere a esta aparente contradição: 

(...) Vistos de uma certa distância, os traços grandes e simples que 
caracterizam o narrador se destacam nele. Ou melhor, esses traços 
aparecem, como um rosto humano ou um corpo de animal aparecem 
num rochedo, para um observador localizado numa distância 
apropriada e num ângulo favorável. Uma experiência quase cotidiana 
nos impõe a exigência dessa distância e desse ângulo de 
observação (...).(BENJAMIN, 1994, p. 197) 

 

De acordo com esta ideia, o narrador é um observador, aquele que, 

mesmo presente, se ausenta do fato para melhor observá-lo. Ao mesmo tempo 

em que permuta experiências, as recolhe enquanto material de e para sua 

função de narrar. 

Tais pressupostos podem ser aplicados à obra de Guimarães Rosa, 

pois, segundo inúmeros de seus estudiosos, o autor mineiro toma a coleta de 

dados como parte de sua criação. São vários os leitores e analistas de sua 

obra a afirmarem que a viagem de 1952 faz parte da construção de Grande 

Sertão: Veredas e Corpo de Baile, do qual faz parte nosso referencial de 

análise. 

Este vínculo entre narrativa e experiência vivida confere ao relato 

mais que informações contextualizadas, na verdade se configura em um 

processo de comunicação no sentido estrito da palavra comunicare – tornar 

comum, uma vez que tanto recupera saberes práticos quanto propicia a 

construção de novos saberes.  

O narrador, deste ponto de vista, e cuja existência é textual, media 

estes dois aspectos fundamentais: a experiência e a memória articuladoras da 



 57 

comunicabilidade da narrativa. Desse modo, narrar é descrever poeticamente a 

vida, ligando-a ao modo como se viveu um determinado episódio. 

É nestes termos que procuraremos verificar em que medida a 

vivência etnográfica de Guimarães Rosa construiu as bases do conto “O 

Recado do Morro”. Esta tarefa deriva da constatação de que, ao relatar suas 

experiências de viagem, o autor mineiro já demonstra uma grande e 

diferenciada percepção do contexto em que se encontrava, como podemos 

verificar na passagem que segue de uma de suas cadernetas de anotações.  

8hs e 10‟- cantam periquitos e a fogo-apagou e os pássaros pretos 
(...) um bando de pombas verdadeiras (...) fogo apagou cantando 
alto. E os pássaros pretos lúdicos jograis (...) A fogo-apagou, seu 
canto parece longe, e ela está perto...Sempre os casais de 
periquitos. Suas sombras no chão. Seu descerrar de verde fino. (B 1, 
p.11/12) 

 
Este conceito de experiência não só traduz uma determinada 

concepção de tempo ao anexá-la à memória, mas também opera uma 

determinada conjugação com o espaço visto que se pauta por um contraponto 

entre inercia e mudança. Se considerarmos que experiência para Benjamin é a 

articulação entre o eu e o outro, entre o consigo mesmo e o com o mundo, ou 

seja, experiência é a práxis humana cognitiva, e tendo em vista o duplo 

aspecto tempo – espaço, esta, a experiência, será finita, pois cobra do homem 

constantes reelaborações, o que lhe confere as condições do trabalho, da 

comunicação e da memória. 

Contar histórias sempre foi a arte de contá-las de novo, e ela se 
perde quando as histórias não são mais conservadas. Ela se perde 
porque ninguém mais fia ou tece enquanto ouve a história. Quanto 
mais o ouvinte se esquece de si mesmo, mais profundamente se 
grava nele o que é ouvido. Quando o ritmo do trabalho se apodera 
dele, ele escuta as histórias de tal maneira que adquire 
espontaneamente o dom de narrá-las. Assim se teceu a rede em que 
está guardado o dom narrativo. (BENJAMIN,1994, p. 205). 

 

Em seu aspecto mnemônico, a experiência do narrador está atrelada 

à oralidade enquanto fonte criativa do narrador, o que, mais uma vez, a atrela à 

vida enquanto experiência cotidiana de aprendizagem que, segundo Benjamin, 

nestas condições, liga-se a dois propósitos fundamentais: a experiência de 

quem vai (do viajante, do comerciante) e a experiência de quem fica (do 

camponês sedentário).  



 58 

Este aspecto, quando pensado à luz da criação rosiana, se torna 

bastante pertinente, uma vez que os contextos de suas criações estão quase 

sempre centrados no sertão mineiro, cujas características sócio-culturais ainda 

não possuem o imediatismo urbano. São personagens e, principalmente, 

narradores que mantêm fortes vínculos com a terra e com o outro. 

Nesse sentido, a narrativa benjaminiana, por ter o caráter de 

comunicação artesanal, funda-se não só nas tradições como também recupera 

esse saber popular projetando-o como ensinamento. Vinculado a um 

conhecimento dinâmico, o narrador, para Benjamin, é representado pela 

metáfora do viajante. Atreladas a esta imagem, estão ideias como alteridade, 

dinamismo, diálogo, complementaridade, aprendizagem, retorno e ensino. 

A experiência que passa de pessoa a pessoa é a fonte a que 
recorreram todos os narradores. E, entre as narrativas escritas, as 
melhores são as que menos se distinguem das histórias orais 
contadas pelos inúmeros narradores anônimos. Entre estes, existem 
dois grupos, que se interpenetram de múltiplas maneiras. A figura do 
narrador só se torna plenamente tangível se temos presentes esses 
dois grupos. "Quem viaja tem muito que contar", diz o povo, e com 
isso imagina o narrador como alguém que vem de longe. Mas 
também escutamos com prazer o homem que ganhou honestamente 
sua vida sem sair do seu país e que conhece suas histórias e 
tradições. Se quisermos concretizar esses dois grupos através dos 
seus representantes arcaicos, podemos dizer que um é 
exemplificado pelo camponês sedentário, e outro pelo marinheiro 
comerciante. Na realidade, esses dois estilos de vida produziram de 
certo modo suas respectivas famílias de narradores.  (BENJAMIN, 
1994, p. 198) 

 

Sedentarismo e movência são, para Benjamin, interfaces do ato de 

narrar em sua dupla atribuição: conhecer a tradição para entender o momento 

presente e multiplicar a visão de mundo para saber o que virá. Em um e em 

outro, a narrativa conjuga síntese e dimensão para abarcar experiências 

vividas e porvir. 

A extensão real do reino narrativo, em todo o seu alcance histórico, 
só pode ser compreendido se levarmos em conta a interpenetração 
desses dois tipos arcaicos. (...) O mestre sedentário e os aprendizes 
migrantes trabalhavam juntos na mesma oficina; cada mestre tinha 
sido um aprendiz ambulante antes de se fixar em sua pátria ou no 
estrangeiro. Se os camponeses e os marujos foram os primeiros 
mestres da arte de narrar, foram os artífices que a aperfeiçoaram. 
[Dessa forma,] (...) associava-se o saber das terras distantes, 
trazidos para casa pelos migrantes, com o saber do passado, 
recolhido pelo trabalhador sedentário. (BENJAMIN, 1994, p. 199) 

 



 59 

Para Benjamin, a narrativa encerra em si uma dimensão prática de 

uma indicação, de um ensinamento moral ou de uma forma de vida e, nestes 

termos, o narrador é um conselheiro no sentido de que recupera os 

ensinamentos passados e os repassa no presente, proporcionando ações 

futuras.  

Ao posicionar a figura do narrador neste patamar, o autor o 

apresenta assim: 

(...) se "dar conselhos" parece hoje algo de antiquado, é porque as 
experiências estão deixando de ser comunicáveis. Em 
consequência, não podemos dar conselhos nem a nós mesmos nem 
aos outros. Aconselhar é menos responder a uma pergunta que 
fazer uma sugestão sobre a continuação de uma história que está 
sendo narrada, Para obter essa sugestão, é necessário primeiro 
saber narrar a história (sem contar que um homem só é receptivo a 
um conselho na medida em que verbaliza a sua situação). O 
conselho tecido na substância viva da existência tem um nome: 
sabedoria (BENJAMIN, 1994 p. 200). 

 

Benjamin adverte, entretanto, que essa narrativa vinculada à vida 

está em via de extinção e se dá em função do advento da modernidade, com 

seu projeto fragmentado, e suas expressões, principalmente o romance, cuja 

ascensão separou as narrativas da experimentação de seu lado épico e sua 

relação burguesa com a memória e a tradição. Segundo o autor, isto ocorre 

porque os relatos já não traduzem mais a comunicação que lhe era inerente. 

Longe do conhecimento prático, da tradição ativa, da comunicação, temos a 

informação mediatizada e perene e o primordial exemplo desta nova condição 

do que chamaríamos de narrativas é o romance. 

O primeiro indício da evolução que vai culminar na morte da 
narrativa é o surgimento do romance no início do período moderno. 
(...) A difusão do romance só se torna possível com a invenção da 
imprensa. A tradição oral, patrimônio da poesia épica, tem uma 
natureza fundamentalmente distinta da que caracteriza o romance. O 
que distingue o romance de todas as outras formas de prosa - contos 
de fada, lendas e mesmo novelas - é que ele nem procede da 
tradição oral nem a alimenta. Ele se distingue, especialmente, da 
narrativa. O narrador retira da experiência o que ele conta: sua 
própria experiência ou a relatada pelos outros. E incorpora as coisas 
narradas à experiência dos seus ouvintes. O romancista segrega-se. 
A origem do romance.é o indivíduo isolado, que não pode mais falar 
exemplarmente sobre suas preocupações mais importantes e que 
não recebe conselhos nem sabe dá-los. (BENJAMIN, 1994, p. 201) 

 



 60 

O romance moderno se constituiu em forças que provocam a 

bancarrota da arte de narrar enquanto discurso vivo. Este novo “narrador” já 

não se baseia na riqueza da vida humana, não provê a seus leitores com a 

centelha de sabedoria que, segundo Benjamin, cabia ao narrador tradicional, 

isto porque os relatos do romance tratam o humano de forma desconexa, tanto 

da tradição como do momento presente porque ele é visto de forma isolada, 

descontextualizada, e principalmente, sem os mistérios e as complexidades 

que temperam a condição de ser e estar do homem.  

Ao querer esclarecer tudo para todos, as narrativas modernas 

terminam adquirindo o falso status de infinitude e, nestes termos, não 

propiciam a relação de conhecimento e reconhecimento do ouvinte / leitor 

diante dos relatos. 

Ao contrapor informação com conhecimento, Benjamin comenta que: 

Cada manhã, recebemos notícias de todo o mundo. E, no entanto, 
somos pobres em histórias surpreendentes. A razão é que os fatos já 
nos chegam acompanhados de explicações. Em outras palavras: 
quase nada do que acontece está a serviço da narrativa, e quase 
tudo está a serviço da informação. Metade da arte narrativa está em 
evitar explicações. (...) O extraordinário e o miraculoso são narrados 
com a maior exatidão, mas o contexto psicológico da ação não é 
imposto ao leitor. Ele é livre para interpretar a história como quiser, e 
com isso o episódio narrado atinge uma amplitude que não existe na 
informação. (BENJAMIN, 1994 p. 203) 

 

O imediatismo característico da informação faz com que seu valor 

não tenha relatividade. Diferentemente da narrativa, em que se busca conciliar 

imaginação e verdade, a informação abole a memória e faz parecer que o 

tempo presente é único. Esta exclusividade temporal enclausura o pensamento 

na superficialidade do aqui e agora, individualiza o ser cujas preocupações, a 

partir de então, se centralizam no definir-se a si mesmo, sem atentar para os 

porquês, sem buscar no outro sua conclusibilidade. 

A informação só tem valor no momento em que é nova. Ela só vive 
nesse momento, precisa entregar-se inteiramente a ele e sem perda 
de tempo tem que se explicar nele. Muito diferente é a narrativa. Ela 
não se entrega. Ela conserva suas forças e depois de muito tempo 
ainda é capaz de se desenvolver. (BENJAMIN, 1994 p. 204) 

 

Esta propriedade germinativa da narrativa articula as relações do 

homem consigo e com o mundo, une os dois extremos da experiência humana: 



 61 

a solidão e a comunhão. Por estar atrelada a esta experiência, a narrativa se 

afigura como um trabalho cujo exercício não é outra coisa senão a transmissão 

de habilidades. Centrada nos fundamentos do ser, a faculdade humana de 

narrar, além de histórica, é transformadora dos modos de se perceber e 

perceber o outro. 

Nada facilita mais a memorização das narrativas que aquela sóbria 
concisão que as salva da análise psicológica. Quanto maior a 
naturalidade com que o narrador renuncia às sutilezas psicológicas, 
mais facilmente a história se gravará na memória do ouvinte, mais 
completamente ela se assimilará à sua própria experiência e mais 
irresistivelmente ele cederá à inclinação de recontá-la um dia. Esse 
processo de assimilação se dá em camadas muito profundas e exige 
um estado de distensão que se torna cada vez mais raro. 
(BENJAMIN, 1994 p. 204). 

 

Desse modo, a narrativa tradicional busca a verdade, no sentido de 

“alétheia”. Ao não se render ao esquecimento, constrói o desejo de suplantar 

os vieses do tempo, promove a participação solidária do leitor na tessitura de 

sua mensagem e multiplica suas dimensões ao dispor outras continuidades.  

Ao conferir veracidade à narrativa, o narrador ordena o caos, dá 

forma ao informe, potencializa elementos cotidianos, atribuindo-lhes 

significado, e por ser dinâmica, não só expressa a vida como subsidia uma 

espécie de resistência à morte. 

Conforme pudemos perceber, em uma pré-abordagem do conto “O 

Recado do Morro”, o narrador é partícipe da trama, relata, em um espaço e 

tempo, a vida de personagens em interação com a natureza, e uns com os 

outros, em uma espécie de demonstração da parcialidade que marca a 

existência humana e o quanto esta depende do entendimento daquilo que lhe é 

estranho, como no caso da mensagem enigmática destinada a um dos 

personagens. 

A eleição da memória como ponto central da narrativa é, para 

Benjamin, a apropriação da experiência como força produtiva individual e 

histórica. Nestes termos, História e estória se entrecruzam de tal forma que os 

limites entre ficção e realidade se tornam diminutos e fomentam revisões do 

que fomos, somos e podemos vir a ser. Dito de outra forma, edifica 

identidades. 



 62 

Assim, em suas relações de espaço e tempo, a narrativa tradicional 

operava discursivamente a simbiose entre a estória e suas representações. O 

resultado deste ato indicava que, ao reviver acontecimentos articulados 

verbalmente, o ser humano se tornava ao mesmo tempo objeto e sujeito da 

instância narrativa.  Não é sem razão que, desde o início de suas narrativas, os 

narradores, via de regra, proporcionam aos seus leitores / ouvintes a 

contextualização do que será narrado. 

Em “O Recado do Morro”, o enredo comporta exatamente essa 

localização de um grupo, que construirá, enredo afora, um dos percursos do 

conto. Porém, de acordo com o que pudemos observar previamente, estes são 

apresentados à luz do cenário sertanejo, ou seja, os personagens não são 

indivíduos descontextualizados, mas parte integrante do meio circundante, na 

relação direta e indireta com o contexto. 

Os narradores, ao situar espaço-temporalmente o texto, articulam-se 

às três dimensões discursivas – quem fala, para quem fala e sobre o quê fala, 

ainda que uma delas não seja apresentada de forma explícita. Nestes termos, 

uma identidade prévia, ainda que parcial, é pronunciada como forma de 

registro de sua marca, ou se quisermos, para testemunhar sua participação em 

um enredo que, em última instância, tem a vida como condutora. 

A narrativa, que durante tanto tempo floresceu num meio de artesão 
- no campo, no mar e na cidade -, é ela própria, num certo sentido,de 
uma forma artesanal de comunicação. Ela não está interessada em 
transmitir o "puro em si" da coisa narrada como uma informação ou 
um relatório. Ela mergulha a coisa na vida do narrador para em 
seguida retirá-la dele. Assim se imprime na narrativa a marca do 
narrador, como a mão do oleiro na argila do vaso. Os narradores 
gostam de começar sua história com uma descrição das 
circunstâncias em que foram informados dos fatos que vão contar a 
seguir (...). (BENJAMIN, 1994 p. 205) 

 

Como contraponto a essa frugalidade do narrador, talvez devamos 

considerar a relevância e intensidade de seu ato que tem por marca indelével a 

sabedoria enquanto conhecimento na construção da vida individual e coletiva, 

de forma indissociável.  

Assim definido, o narrador figura entre os mestres e os sábios. Ele 
sabe dar conselhos: não para alguns casos (...), mas para muitos 
casos (...). Pois pode recorrer a um acervo de toda uma vida (uma 
vida que não inclui apenas a própria experiência, mas em grande 
parte a experiência alheia. O narrador assimila à sua substância 



 63 

mais íntima aquilo que sabe por ouvir dizer). Seu dom é poder contar 
sua vida; sua dignidade é contá-la inteira. O narrador é o homem que 
poderia deixar a luz tênue de sua narração consumir completamente 
a mecha de sua vida. (...) O narrador é a figura na qual o justo se 
encontra consigo mesmo. (BENJAMIN, 1994 p. 221) 

 

Quando o narrar se identifica ao viver, estamos diante de uma 

narrativa que tem por princípio veicular valores fundamentais em temas 

relevantes para a sobrevivência do homem e do grupo social como sistema de 

parentesco, fecundidade, funcionamento do cosmo, etc. O narrador, nestes 

termos, é o mediador entre as gerações com as quais se comunica e as 

gerações passadas e seu entendimento do mundo, qual seja, narrar é 

interceder a favor da vivência apresentada sob a forma de conhecimento. 

 

 

2.2 – Mostrar o discurso vivo pela imagem diferenciada 

 

 

Pensar as narrativas rosianas é pensar a oralidade e a tradição, em 

um discurso vivo que traz em si o conhecimento coletivo. Na pequena cidade 

de Cordisburgo, Minas Gerais, o contar estórias foi, e ainda hoje é, uma das 

atividades peculiares do povo local. Guimarães Rosa nasceu neste ambiente, 

inserido no mundo das estórias: 
O menino Joãozinho cresce ouvindo estórias contadas pelos 
freqüentadores da venda de seu Fulô, convivendo com mascates, 
garimpeiros, praças da polícia, fazendeiros, caçadores e, 
principalmente vaqueiros, que chegam com boiadas provenientes do 
alto sertão para embarque nos trens de ferro que dali partem rumo a 
Belo Horizonte e São Paulo. (GALVÃO, 2006, p.12) 

 

A vida do menino Guimarães Rosa foi cercada dos casos, de lendas, 

de contos e não demorou para ele próprio criar as suas, de acordo com o que 

nos relata Galvão: 

Deitar no chão e imaginar estórias, poemas, romances, botando 
todo mundo conhecido como personagens, misturando as melhores 
coisas vistas e ouvidas numa combinação mais limpa e mais 
plausível, porque, como muita gente já falou, a vida não passa de 
estórias mal arranjadas, de espetáculo fora de foco. A arte e o céu 
serão, pois,assunto mais sério, e também são países de primeira 
necessidade. (GALVÃO, 2006 p.22) 



 64 

 

O gosto pelas narrativas acompanhou Rosa pela vida adulta e 

culminou na sua obra poética, e para a escritura, além da pesquisa de campo, 

anotadas em cadernetas, o autor frequentemente solicitava ao pai, seu mais 

assíduo informante, novas estórias que pudessem servir de elementos na sua 

composição. 

Conforme podemos averiguar na cotação que segue, as interações 

com a terra natal, ainda que de forma indireta, regiam os procedimentos 

criativos de Rosa, o alimentavam:  

Em março (26-03-1947) escreve ao pai pedindo-lhe que envie, por 
escrito, estórias e fatos sobre a vida no sertão, com as palavras 
pronunciadas pelas pessoas, porque está escrevendo outros livros e 
imaginando estórias ambientadas no sertão. Em abril, recebe um 
bilhete do pai (21-04) prometendo enviar as notas. (GALVÃO, 2006, 
p.22)  

  

Ávido pela tradição dos contares sertanejos, não só em forma de 

conto, mas de cantigas, poemas, provérbios e ensinamentos, Rosa selecionou 

alguns, em A Boiada 1 e A Boiada 2: 

Meu cavalo é minhas pernas 
Meu arreio é meu assento, meu capote é minha cama, 
Meu dinheiro é meu sustento (B1,p.45)  
 
Quem tiver cabeça inchada, 
Traga cá que eu vou curar 
Com leite de gameleira 
Resina de jatobá (B2, p.5) 
 
Morena, não sai lá fora, que lá fora ta ventando. 
Olha a folha do coqueiro, está só balançando. 
Eeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeii!ôôô – êêê – ohôhi... 
Eu fui vaqueiro sete anos na fazenda do Capão. 
Lidava com gado todo, e com a filha do patrão. 
E êêê – ôôô – 
Querer bem é muito bom, mas é muito perigoso:  
Se eu morrer, eu perco a vida, se matar, sou criminoso... 
Vaqueiro quando viaja, viaja lá pro sertão 
Mulher dele fica em casa, não tira o lenço na mão. (B2, p. 2) 
 

Conhecedor da importância das estorias como fontes de saber e 

como voz poética que confere a sobrevivência do grupo social, Rosa resgata 

na escritura a tradição, a oralidade e a movência desses contares que fazem 

parte da vida do povo sertanejo, recriados por ele na ficção, e que trazem em si 



 65 

a vida, a memória e o conhecimento do grupo.  Esses mesmos contares que 

resistem ao tempo e apresentam-se maleáveis para cada contador e para cada 

nova platéia, ou ouvinte. 

Diz-nos Zumthor que a voz poética possui uma função coesiva e 

estabilizante, e, sem ela o grupo social não poderia sobreviver. Ela está em 

toda parte, conhecida de cada um, integrada nos discursos comuns e é para 

eles referência permanente e segura. 

Diferente das vozes cotidianas que dispersam as palavras no tempo, 

a voz poética as reúne no instante único da performance, do contar. Desse 

ponto de vista, conforme nos alerta Zumthor, ela, ao mesmo tempo que 

reatualiza os ecos ancestrais, potencializa os que virão. 

A voz poética é, ao mesmo tempo profecia e memória. A memória é 
dupla coletividade, fonte de saber, e, para o indivíduo, aptidão de 
esgotá-la e enriquecê-la. Dessa maneira a voz poética é memória.” 
(ZUMTHOR,2001,p 139). 

 

Como Zumthor, inúmeros outros pensadores interrogam essa 

ambiguidade, pois a voz poética tende sempre para a repetição dos discursos, 

inserida por uma verdade tida por imutável, ou, ao contrário, para gerar infinitas 

variações. De um modo ou de outro, essa voz, ao dizer o ser humano na sua 

totalidade, se configura essencialmente, não como uma explicação, mas uma 

interrogação inesgotável sobre a condição humana. 

Na novela – referencial de análise deste estudo, vários discursos se 

entrelaçam, porém, um grupo deles é bastante sintomático da coletividade 

discursiva, são os seis recadeiros, cujas performances estão encadeadas e 

movendo-se em direção a um poeta, ´Pulgapé. A circulação das ideias dos 

recadeiros se mostra claramente como partes da palavra poética que terá o 

acabamento deste último. 

Para Zumthor, a memória é figura, é palavra viva, a qual emana a 

coerência de uma inscrição do homem e de sua história pessoal e coletiva. O 

que entra em jogo no intérprete de poesia, no momento em que é requisitada 

sua memória, é algo mais que a simples memorização, mas a rememoração. É 

certo que a poesia traz um saber, reconhece-o e não cessa de reconstruí-lo, 

dando-o a conhecer.  



 66 

Na medida em que o performer empenha a totalidade de sua 

presença com a mensagem poética, sua voz traz o testemunho da unidade 

comum daquela tradição. Sua memória descansa sobre uma espécie de 

memória popular, que não se refere a uma coleção de lembranças folclóricas, 

mas ajusta transforma e recria. 

O discurso poético se integra por aí, no discurso coletivo, o qual ele 

clareia e magnífica, correndo na fluidez das frases pronunciadas, não deixa 

instaurar-se à distância que permitiria o olhar crítico sobrepor-se a ele. Mas, o 

que diz essa voz poética, o que ela sugere e a distingue de outros discursos? 

É o que nos sugere o conto “O Recado do Morro”, em que Rosa não 

só trouxe as vozes com as quais fez contato como inseriu no enredo várias 

vozes, como as dos recadeiros, que vão culminar na voz poética de Laudelim. 

Em um primeiro momento, o que se observa é que as vozes dos recadeiros 

são fragmentadas, mas a de Laudelim, ao contrário, tem a coesão necessária 

ao entendimento por parte do destinatário, no caso, Pedro Orósio. 

Segundo Zumthor (2001), no tempo da reclusão feudal, essas 

funções da voz poética tiveram um aspecto vital, contribuíram para a proteção 

de grupos frágeis que elas encasularam em torno de seus ritos e da lembrança 

dos ancestrais. 

A poesia de tradição oral, até o século XV, corrobora com a verdade 
reconhecida e ilustra a norma social. Foi só pouco a pouco que ela 
veio a dissociar o privado do público e depois o eu do nós. A voz 
une, no calor das presenças simultâneas em performance, a voz 
poética não tem outra função, nem outro poder senão exaltar essa 
comunidade. (ZUMTHOR, 2001, p.143) 

     

Esta voz poética procede, como se pode observar, da tradição 

memorial transmitida, enriquecida e encarnada pela voz, advinda do prestigio 

do já dito, do antigo. Tal foi, durante séculos, traço fundamental comum de 

culturas, e suas manifestações diversas de criatividade. 

Apesar de vinculadas e mantidas, oralidade e tradição, não se pode 

deixar de observar que, um mesmo texto oral será particular, terá uma 

performance individual, assim, um único texto sofrerá alterações a cada leitura, 

a voz do recitante a reatualiza, por um momento, até que outro recitante dele 

se aproprie; como no exemplo dos recadeiros, a cada versão um outro 



 67 

elemento é introduzido ou transformado. Esta se constitui uma tradição 

puramente oral segundo Menéndez Pedal (apud, ZUMTHOR, 2001, p.144).  

A tradição, quando a voz é seu instrumento, é o que Zumthor (2001) 

denomina movência, como uma rede vocal intensa e coesa, cujas transmissões 

orais refletem uma diferença de situações de performance, e têm por 

característica a flexibilidade e a liberdade na sua reatualização. 

O dado tradicional existe na virtualidade, tanto poética quanto 

discursiva, na memória do intérprete, e, geralmente, na do grupo que ele 

pertence. Na medida em que esse dado concerne à composição e às 

estruturas, o texto o reproduz, enquanto discurso, encontra-se integrado numa 

palavra personalizada, no fio de uma intenção original. Em outras palavras, um 

texto, em movência, continuamente reatualizado, ocupa um lugar num conjunto 

de relações móveis no corpo de um conceito de ecos, uma intervocalidade, 

intertextualidade e polifonia percebida pelos destinatários de uma poesia que 

lhes é comunicada, quaisquer que sejam as modalidades e estilo de 

performance da voz, no universo dos contatos pessoais e de sensações, são 

relações intervocais. 

Podemos pensar a intervocalidade como um discurso em 

transformação de enunciados, vindos de outra parte, ou de uma audição regida 

por um código mais ou menos rigorosamente formalizado, mas sempre, de 

algum modo, incompleto e entreaberto ao imprevisível, ou seja, o espaço 

interno ao texto gerado pelas relações que aí se amarram. 

Filho do sertão, Guimarães Rosa, ao longo de sua vida, ouviu e 

certamente apreciou performances de diversas estórias, reatualizações e 

movência das narrativas. A ficção rosiana recebe a influência direta desta 

experiência do escritor, e em nosso caso é possível, como já dissemos, 

ressaltar esta movência no discurso dos sete recadeiros de “O Recado do 

Morro”. Nele, fica claro que, embora no plano de conteúdo, todos tinham a 

mesma gênese, cada expressão era única porque tinha a marca de quem a 

pronunciava. Dessa forma, a cada novo discurso, não só tem-se a soma de 

outras ideias, como se revive as já colocadas de forma diferente. 



 68 

A propósito da criação, esta se atrela à memória, a sua 

reatualização: “A movência é criação contínua” (ZUMTHOR, 2001, p.145), ou 

seja, a movência da tradição oral instaura um duplo dialogismo, no interior e no 

exterior do texto gerado por suas relações com os outros. Elas se referem a 

duas ordens de realidade, distinguidas pelo modo desigual dos ouvintes, 

segundo a riqueza e sutileza da memória e a capacidade de interpretação de 

cada um. 

Cada performance é individual e as diferenças podem ser 

apreciadas a partir da liberdade deixada pelos textos à voz de cada um de seus 

intérpretes. Assim, o conjunto de textos de tradição oral de um grupo é como 

um encavalgamento de textos dos quais cada um reivindica sua autonomia, ou 

seja, insere sua performance e interpretação. Conforme nos esclarece 

Zumthor: 

De um lado a outro dessa rede, as comunicações não são, jamais 
cortadas, a corrente intervocal passa por toda parte. Em todo o 
texto, repercute o eco dos vários outros textos, de todos os textos 
possíveis.(ZUMTHOR, 2001, p.147) 

 

Ao longo dessas redes traçadas, uma circulação intensa difunde 

tudo aquilo que traz a voz. A intervocalidade está próxima, segundo Zumthor, 

da imitação, da influência, mas também do mimetismo do diálogo falado. O fato 

aparece ainda com mais clareza quando o texto é destinado ao canto, como no 

caso da composição de Laudelim. 

O poema se desdobra, existe de modo dinâmico, transforma-se, alia-

se, engendra-se no bojo de um espaço tempo. Incessante mosaico de 

referências, uma das características universais dessa poesia, assim é o canto  

entre trovadores, autores e narradores. 

De fato, desde que um texto tenha sido performatizado duas ou mais 

vezes, suas variações testemunham a existência de tradições e que por 

acumulação de diferenças bifurcam-se. Para Zumthor, num único texto, 

subsistente, a erudição pode recuperar a convergência de muitas tradições 

assumidas em conjunto pelo poeta. Por isso, só podemos pensar a tradição 

como algo vivo. A voz dos portadores da poesia não cessa de proclamar sua 



 69 

identidade, inspirada na memória. O discurso que ela pronuncia é ligado às 

formas experimentadas: 

O que diz essa boca parece mais opaco, requer atenção, de 
maneira mais insistente, penetra mais fundo na lembrança e aí 
fermenta, confirma ou revolve os sentimentos vividos, alegra 
misteriosamente a experiência que eu, ouvinte, creio ter em mim 
mesmo de ti e desta vida (ZUMTHOR, 2001, p.150) 

 

O dizer poético compromete-se na troca cultural. Vários parâmetros 

nos permitem apreciar as dimensões das redes de palavras geográfica e 

historicamente (tempo e espaço). A movência da tradição oral carrega traços 

dos costumes e o canto, especialmente, amplia a zona de recepção das frases 

que traz, até para além das fronteiras de incompreensão. Os modos musicais 

são mais largamente móveis, trazidos pela voz, puros efeitos vocais, 

transmitem-se e viajam de boca a ouvido em emissão e percepção de ritmos. 

São inúmeros os fragmentos discursivos que viajam no espaço e no 

tempo, conjunto de relações complexas concernentes a vastas zonas de 

cultura tradicional e veiculadas por gerações de narradores, um verdadeiro 

nomadismo dos textos orais na extensão das redes da palavra narrativa. 

Importa-nos saber que a língua poética organizada veiculou, pela 

voz, em performance, ao longo do tempo, lembranças coletivas através da 

reatualização criativa, no seio da tradição que desempenha, assim, a memória, 

no lugar em que se recorta a maior parte dos códigos culturais em vigor: 

linguísticos, rituais, morais e políticos. 

Os textos de poesia de tradição se reagrupam na consciência da 

comunidade, em seu imaginário, em sua palavra. E é desta mesma 

comunidade que o material poético nasce. Ao nos remontarmos à relação 

cadernetas – conto – criação poética, verificamos que Rosa resgata na sua 

criação o modo de vida do sertanejo, sua maneira de olhar o mundo, de 

resolver problemas, seu conhecimento, sua maneira de lidar com o cosmos, 

através do contar.  

Em face do projeto literário de João Guimarães Rosa, em nosso 

caso, em “O Recado do Morro”, a palavra se faz presença viva, viaja através da 

performance e reatualização dos recadeiros entre a determinação e a 



 70 

indeterminação, sob o ângulo de um operador cognitivo que adquire o sentido 

de nomadismo, cujas categorias estão em processo de deslizamentos de 

fronteiras, entre a realidade e a ficção. 

 

2.3 – A experiência registrada pela memória afetiva e intelectiva 

 

O estudo da memória merece especial atenção nesta dissertação 

por abarcar precisamente o conjunto de questões que dizem respeito à criação, 

e que tem como marco a memória humana. 

O depoimento pessoal é um enigma, pois demanda combinação de 

conteúdos da memória, da percepção e da imaginação em operações que 

tencionam as fronteiras de atos. O substrato teórico que permite sua explicação 

só surgiria, no final da era moderna, na filosofia do século XX, quando os 

limites entre arte, psicologia e filosofia foram colocados à prova. 

Na teoria de Henri Bergson, a memória está assumida como criação 

e consiste em todos os conteúdos detalhadamente registrados, armazenados 

pelos sentidos e selecionados pelos afetos: o filósofo entende a memória, em 

sua acepção clássica, como persistência no vivido, além de ser criação quando 

se coloca em atividade para responder as necessidades do presente. Ela 

oferece combinações de impressões como sínteses mais ou menos prováveis 

para a solução de problemas. 

Podemos observar que sob a teoria bergsoniana, o estudo da 

memória encontra uma nova e consistente perspectiva que permite contemplar 

a sua natureza ativa e criadora, como nos explica Leonardelli: 

Reconhecer a natureza criadora da memória significa admitir que a 
afetividade e a intelecção se combinam no trabalho sobre o tempo, é 
assumir o ser como intuitivamente criativo na maneira de administrar 
seus conhecimentos, e é esse olhar que Bergson nos oferece. 
(LEONARDELLI, 2008, p.106) 

 
 A partir de Bergson, a memória não mais é vista como faculdade, 

mas como fluxo, e os seres não são mais como indivíduos, mas como um 

conjunto de estratos móveis em conexão intensa com outros conjuntos de 

estratos, criando uma grande rede de inteligências afetivas, orgânicas, morais, 



 71 

etc. A memória, o corpo e todas as faculdades humanas são redefinidas pela 

complexidade das relações do fluxo, em que o atual e o virtual surgem como 

operadores substitutivos para a polaridade corpo-espírito.  

Pensar a obra de Guimarães Rosa a partir destes pressupostos, nos 

leva a redimensionar a importância que sua coleta de dados exerceu sobre seu 

ato criador. Ao observarmos com que peculiaridade estes dados foram 

coletados, fica patente que tanto a coleta forneceu subsídios para a criação, 

como, ela própria, foi ressignificada pelo autor. Em face do lirismo com que 

Rosa registrou as informações de um determinado espaço, se evidencia que, 

se a natureza do sertão é particularmente especial, esta qualidade se fez 

significativa em função da sensibilidade do olhar que a contemplava. 

Podemos dizer, então, que o depoimento é exatamente a memória 

criadora atualizada de cada processo criativo.   

A qualidade do depoimento, sua expressão, sua disposição global 
enquanto obra, estão absolutamente comprometidas com a maneira 
como os virtuais de memória são pressionados para a atualização 
em cada processo.Os diferentes processos conduzem a maneiras 
pelas quais o performer expõe sua história pessoal, e atestam, 
precisamente, a enorme capacidade criadora que a memória nos 
oferece.(LEONARDELLI, 2008p. 107). 
 

 

No pensamento bergsoniano, os limites entre percepção e memória, 

e entre imaginação e memória derrubam a ideia de pureza à luz de uma 

abordagem dos processos oposta às concepções exteriores a respeito de seus 

locais e funções, mas pela manipulação de vetores internos tais como tempo, 

espaço e corporeidade. 

No primeiro capítulo da obra Matéria e Memória, Bergson faz uma 

análise da seleção de imagens: 

Na verdade, não há percepção que não esteja impregnada de 
lembranças. Aos dados imediatos e presentes de nossos sentidos, 
misturamos milhares de detalhes de nossa experiência passada. Na 
maioria das vezes, estas lembranças deslocam nossas percepções 
reais, das quais não retemos mais do que algumas indicações, 
simples “signos” destinados a nos trazer à memória, antigas 
imagens.(BERGSON, 2006, p.30) 
 

 

Outra contribuição importante de Bergson é o papel da consciência. 

A consciência está no cerne da passagem do objeto, puramente existente a um 



 72 

objeto percebido e transformado em representação. É por ela que escolhemos, 

da totalidade de ações percebidas, aquelas que podem ser representadas, 

aspecto que, se por um lado amplia a noção do percebido, por outro estabelece 

um critério de seleção que qualifica a atividade perceptiva. Representar é, 

portanto, qualificar subjetivamente o percebido, vejamos: 

Isso equivale a dizer que há para as imagens uma diferença de 
grau, e não de natureza entre ser e ser conscientemente 
percebidas. A realidade da matéria consiste na totalidade de seus 
elementos e de suas ações de todo tipo. Nossa representação da 
matéria é a medida de nossa possível ação sobre os corpos; ela 
resulta da eliminação daquilo que não interessa a nossas 
necessidades e, de maneira mais geral, nossas funções. Num certo 
sentido, poderíamos dizer que a percepção de um ponto material 
inconsciente qualquer em sua instantaneidade, é infinitamente mais 
vasta e mais completa que a nossa, já que este ponto recolhe e 
transmite ações de todos os pontos do mundo material enquanto 
nossa consciência só atinge algumas partes, por alguns lados. A 
consciência no caso da percepção exterior, consiste precisamente 
nessa escolha.(BERGSON, 2006, p.70) 
 

A noção de representação como síntese seletiva da experiência abre 

novos caminhos para pensarmos a questão dos afetos e da percepção na 

experiência criativa. 

A percepção é naturalmente lacunar. Se não somos capazes de 

apreender o todo do universo na efemeridade do presente, e por isso nos 

valemos da consciência para escolher o que e como perceber, então se faz 

essencial uma outra qualidade do ser que permita preencher essas lacunas da 

percepção presente com o passado vivido: a memória. Ela nos proporciona 

relacionarmos com a percepção pelo corte da consciência, ocupa os espaços 

das impressões presentes com outros registros afetivos - informativos, cria uma 

terceira potência criadora em devir. 

Bergson nos define duas estratégias para essa combinação. A 

primeira se dá quando as lembranças contaminam imediatamente o presente 

formando uma espécie de fundo de percepção imediata. A segunda é quando a 

memória opera uma pressão sobre todas as impressões passadas e dela extrai 

uma evocação que se irrompe sob a forma de subjetividade acerca do vivido. 

Em ambas, nas dinâmicas das sínteses perceptivas, já não é mais possível 

distinguir com clareza os produtos do presente e do passado, da informação e 

da afecção, tudo é recriação do vivido. “A verdade é que a afecção não é a 



 73 

matéria prima de que é feita a percepção, é, antes a impureza que aí se 

mistura”. (BERGSON, 2006, p.60) 

Assim, a memória e a percepção tornam-se movimentos do ser em 

conhecimento. O corpo é a fronteira do passado e do futuro, e o passado 

pressiona o presente, do que Bergson conclui que o passado sobrevive no 

corpo (como delimitação espacial do presente) de duas maneiras: em 

mecanismos motores e em lembranças independentes. O corpo será o limite 

que presentifica, mas, paradoxalmente, ilustra pelos dispositivos de sua 

memória, o deslocamento no tempo: 

Mas já agora podemos falar do corpo como de um limite movente 
entre o futuro e o passado, como de uma extremidade móvel que 
nosso passado estenderia a todo momento em nosso futuro. 
Enquanto meu corpo, considerado num instante único, é apenas um 
condutor que se interpõe entre os objetos que o influenciam e os 
objetos que sobre os quais age, por outro lado, colocado no tempo 
que flui ele está sempre situado no tempo preciso onde meu 
passado vem expirar numa ação.(BERGSON, 2006, p.77) 

 

Assim, o reconhecimento se dá, ora por esforço, ora 

automaticamente, mas ambas como processo de ser inteiro e não de 

faculdades isoladas que operam, enquanto outras repousam, já que no 

desencadear das vivências se forma a teia de cooperação da criação 

perceptiva em devir: 

 
Contudo, um leve esforço de atenção revelar-me-ia que não há 
afeto, não há representação ou volição que não se modifique a todo 
instante; se um estado de alma deixasse de variar , sua duração 
deixaria de fluir (,..)a verdade é que mudamos sem cessar e que o 
próprio estado já é mudança(...) cada um deles(pontos de atenção 
pelos quais percebemos a vida) não é senão o ponto mais bem 
iluminado de uma zona movente que compreende tudo o que 
sentimos, pensamos, queremos,tudo o que somos, enfim, num 
determinado momento. É essa zona inteira que, na verdade, 
constitui nosso estado. Mas de estados assim definidos, pode-se 
dizer que são elementos distintos. Continuam-se uns aos outros 
num escoamento sem fim. (BERGSON, 2006, p.78) 

 

Como se observa, o sujeito é uma zona de estados diferenciados, 

mas que se contaminam, invadem, derivam, sem, contudo, perder 

necessariamente sua individualidade original. 

Na verdade, a ação do tempo é fundamental na compreensão da 

produção da memória e, por isso, Bergson divide a memória em duas 



 74 

categorias autônomas, segundo critérios de passividade e atividade. Uma 

qualidade se refere à retenção, ou, capacidade de armazenar todos os eventos 

e objetos apreendidos com todas as suas particularidades formando um grande 

histórico pessoal das percepções problematizadas pelas implicações dos 

afetos. São imagens-lembranças as quais nos acompanham 

permanentemente, mas só vêm em nosso auxílio em situações involuntárias, 

por conexões com o presente. Tais lembranças estão localizadas na ordem do 

tempo em que foram fixadas, e estão intactas, e protegidas pelos conteúdos 

históricos que a cercam. 

Mas há uma outra classe de memória que encontra em seu trabalho 

no tempo a diferenciação com a evocação espontânea, e a lança ao campo 

das sínteses de conhecimentos, é a memória de percepções que se prolongam 

com mais potência nas ações presentes, com funções presentes, a que 

Bergson denomina reconhecimento. O reconhecimento é uma memória motora 

da ação, que atualiza impressões para resolver o presente, oferecendo ao 

sujeito novas sínteses de pensamento a partir do vivido, permitindo que se crie 

soluções pela produção de novos e atuais conteúdos na tensão com a 

problemática atual. Uma memória que imagina, enquanto a primeira somente 

repete. 

(...) mas uma memória profundamente diferente da primeira ( a 
retentiva), sempre voltada para a ação, assentada no presente e 
considerando apenas o futuro. Esta só reteve do passado os 
movimentos inteligentemente coordenados que representam seu 
esforço acumulado; ela reencontra esses esforços passados não em 
imagens-lembrança que os recordam, mas na ordem rigorosa e no 
caráter sistemático com que os movimentos atuais se efetuam. A 
bem da verdade, ela já não nos representa, o nosso passado, ela o 
encena; e, se ela merece ainda o nome de memória já não é porque 
conserve imagens antigas, mas porque prolonga seu efeito útil até o 
momento presente. Dessas duas memórias das quais uma imagina 
e a outra repete, a segunda pode substituir a primeira 
frequentemente  até dar a ilusão dela. (BERGSON, 2006,p. 81) 

 

Com esta breve explanação, chegamos ao conceito de memória 

como criação, e para além de todas as contribuições de projetos filosóficos 

vistos que até agora, entendemos valer para a criação literária. É pela reflexão 

de Bergson que as faculdades são avaliadas por novos critérios operacionais, a 

partir dos quais é possível encontrar limites e sentidos que excedem suas 

funções já definidas. 



 75 

A memória torna-se percepção no tempo, mas também criação 

nesse tempo pelas necessidades do presente, exigindo o afeto como escolha, 

necessariamente. É aqui que encontramos a base da memória como recriação 

do vivido na experiência criativa. Uma recriação que se dá não pelo 

deslocamento do sujeito para o passado, mas pelo prolongamento ativo do 

passado no presente pelas demandas desse presente. Se o corpo é o limite do 

tempo e do espaço, a criação mnemônica é a dilatação e reposicionamento 

permanente pelo confronto da experiência atual com a experiência já vivida. 

Depreende-se dessas concepções de Bérgson, que Rosa, ao 

retomar as experiências vividas, e a partir de sua reapresentação, pelo viés do 

afeto, faz dilatar não só a lembrança, mas também a própria concepção da 

vivência. Entende-se, por esta via, que a diferença entre memória retentiva 

(imagem-lembrança) e memória ativa (reconhecimento, síntese recriadora) está 

no local em que tal processo se efetua, e isto nos permite pensar a atualização 

e a virtualização como novos condutores de real. 

A experiência presente é a estimulação permanente do ser pelo 

exterior. Perceber é devolver ao meio respostas possíveis e preferíveis a tais 

provocações, ou seja, é a volta da imagem subjetivada à extensão e ao espaço 

externo. Imprimir pressupõe marcar o sujeito e receber as contrapartidas da 

invasão. É essa percepção, que nos permite compreender a proposta da 

memória como criação, concepção de valor para as artes em geral. 

Um movimento de recepção e reflexão no tempo e no espaço tipifica 

as fronteiras entre sujeito e meio, entre corpo físico e ser-no-fluxo, pelas 

percepções reflexivas, o sujeito em devir, e o exterior em devir, pelas 

particularidades da experiência e por suas escolhas, formam a memória ativa 

do sujeito. 

Portanto, a memória, nas reflexões de Bergson, é entendida como 

deslocamento, é a urgência do presente que provoca o movimento e indica a 

necessidade de contração das vivências memorizadas para produzir uma 

resposta. O estudo sobre a natureza e o funcionamento da memória como 

devir de criação está ligado à experiência sensorial e à abstração da fantasia.  



 76 

Ou, se quisermos, a recuperação da prática existencial, quando 

retida de forma mnemônica, já possui um princípio ficcional, como parece ser a 

relação entre as cadernetas de campo de Rosa e o conto “O Recado do Morro” 

e sua possível transcriação. A criação do conto tem seu princípio no real. 

A memória reúne os objetos separados pela percepção e funda uma 

nova consciência de sujeito. Pela memória criadora, os espaços são revistos, 

os objetos e conceitos recriados, completados com outros sentidos, conectados 

em outras relações. 

Mas a separação entre a coisa e seu ambiente não pode ser 
absolutamente definida; passa-se por gradações insensíveis, de 
uma a outro: a estrita solidariedade que liga todos os objetos do 
universo material, a perpetuidade de suas ações e reações 
recíprocas, demonstra suficientemente que eles não têm os limites 
preciosos que lhes atribuímos (...).Pois bem, ao mesmo tempo em 
que nossa percepção atual e, por assim dizer, instantânea efetua 
essa divisão do material em objetos independentes, nossa memória 
solidifica em qualidades sensíveis o escoamento contínuo das 
coisas. Ela prolonga o passado no presente, porque nossa ação irá 
dispor do futuro na medida exata em que nossa percepção, 
aumentada pela memória tiver condensado o passado (BERGSON, 
2006, p.88). 

 

A memória define o ser na construção ativa do sujeito pelo tempo. A 

percepção ativa/reflexiva transforma o sujeito pela desterritorialização 

(invasão/contra-invasão) sobre o espaço. A memória sobre a percepção 

estabelece novos nexos entre as unidades escolhidas pela percepção, e, 

assim, redefine a identidade do vivido em função de sua afetividade. Não são 

apenas as faculdades que têm suas fronteiras abaladas, mas é o sujeito que 

faz fluxo no pensamento bergsoniano.   

Diante destas contribuições bergsonianas, não resta dúvida de que 

se funda uma nova etapa do estudo da memória e que nela encontramos 

respaldo de uma ferramenta potente para compreender a arte em processo 

criativo.  

 

2.3.1 – O Virtual e o Atual - Recordações Atualizadas 

  



 77 

   Como vimos, Bergson introduz o conceito de memória criadora, a 

partir da observação do fenômeno como experiência e movimento do sujeito no 

tempo e no espaço, bem como a situa não apenas como deslocamento para o 

passado, mas como re criação do vivido no presente pelas condições do 

presente.  

Para entendermos melhor a ideia de memória como parte de um 

sistema de estratos e agenciamentos, e também como potência em devir, nos 

voltamos também para os conceitos de Deleuze e Pierre Levy, os quais 

redefinem o que é a realidade atual e virtual. 

Para o filósofo, o virtual é a potência que deseja ser ato, deseja a 

atualização. “É o possível constituído em suspensão, mas não um possível 

como fenômeno estático, e sim um complexo problemático que chama um 

processo de resolução: a atualização”.(DELEUZE, 1996, p.16) 

É realidade autêntica, organizada, que aguarda pela efetivação das 

relações que lhe transportem da suspensão para atualização. Assim, o virtual 

não se opõe ao real, mas ao atual. “Ele contém o real na névoa problemática 

de tensões e tendências que lhe identificam, mas cuja resolução não está 

contida aprioristicamente nessa névoa”. (LEONARDELLI, 2008, p. 128) 

Esse é um ponto importante das relações de atualização e que as 

distingue da realização: são sempre criadoras. O imaginário, a potência em 

desejo, contém e oferece as possibilidades de relação para definir o real, mas, 

as formas de atualização não se prendem pela possibilidade. Cada estrato 

carrega suas virtualidades e organiza sua identidade na maneira como as 

atualiza e como cria novos virtuais. Atualizar é criar. 

A atualização aparece, então, como a solução de um problema, uma 
solução que não estava contida, previamente no enunciado. A 
atualização é criação, invenção de uma forma a partir de uma 
configuração dinâmica de forças e de finalidade. Acontece, então, 
algo mais que a dotação da realidade a um possível ou que uma 
escolha entre um conjunto predeterminado: uma produção de 
qualidades novas: uma transformação das ideias, um verdadeiro 
devir que alimenta de volta o virtual. (...) O real assemelha-se ao 
possível, em troca; o atual em nada se assemelha ao virtual: 
responde-lhe.(LEONARDELLI, 2008, p.128) 

    



 78 

Portanto, realizar é diferente de atualizar. Enquanto realizar adere ao 

provável, a atualização cria soluções para todo tipo de trabalho sobre o virtual. 

A atualização indica ou sugere novas saídas, propõe outras situações que 

recolocam a entidade em devir, ou seja, cria virtualizações. Aqui vale a pena 

ressaltar que virtualizar não diz respeito a desrealizar, pois não se trata 

somente de diluir o real em possibilidades imanentes, mas a passagem do 

atual para o virtual (imagem) é um processo de natureza criadora. 

A este respeito, diz-nos Deleuze: 

A filosofia é a teoria das multiplicidades. Toda multiplicidade implica 
elementos atuais e elementos virtuais. Não há objeto puramente 
atual. (...) Com efeito, como mostrava Bergson, a lembrança não é 
uma imagem atual que se formaria após o objeto percebido, mas a 
imagem virtual que coexiste com a percepção atual do objeto. A 
lembrança é a imagem virtual contemporânea ao objeto atual, seu 
duplo, sua imagem no espelho (...) Não é mais uma singularização 
como processo, o atual e seu virtual. (DELEUZE, apud 
LEONARDELLI, 2008, p.130) 

 

Entre lembrar e perceber, temos o recorte temporal, a utopia do 

presente, mas lembrar não é apenas perceber o tempo expandido, há ainda 

outra diferença de natureza processual, a atualização e a imaginação (virtual). 

Se a atualização e a virtualização ou imaginação são atividades criadoras, 

vemos aqui a chave para o entendimento da memória como criação num 

sentido ainda mais amplo. 

Atualização e a virtualização como movimentos criadores são os 

vetores que qualificam de forma mais complexa o entendimento do ser em 

construção cognoscente no tempo e no espaço. A individuação se dá, 

justamente, nesse trânsito criativo, nas particularidades daquele que o define, 

nas escolhas, nos desejos, na afirmação ou negação de tendências, em tudo o 

que resiste, e se impõe na atualidade das relações. 

Considerados estes aportes da virtualização como um dos princípios 

criativos, em termos poéticos não há como não relacioná-los ao aspecto da 

verossimilhança. Se o verossímil não é o que se passou, mas aquilo que 

poderá ocorrer, verifica-se um elo entre a condição da virtualidade apontada 

pela filosofia ao aspecto da verossimilhança que a arte possui. 



 79 

Desse ponto de vista, a natureza de fato se comunica com o ser 

humano. A partir da concepção da virtualidade, a primordialidade da 

linguagem, como forma de interação entre naturezas – biológica e humana – 

pode, metaforicamente, construir intercâmbios necessários, como os indícios 

de comunicação entre Da Garça e personagens em “O Recado do Morro”. 

Diz-nos Leonardelli (2008.p.130) ”O ultrapassamento está no 

reconhecimento do imaginário como parte do real (...) uma resposta possível”. 

Os movimentos de atualização e imaginação não são homogêneos, mas, 

opostos entre si. 

A memória é o resultado da ação das forças de individuação em 
nível atual e imaginário simultaneamente em devir. O âmbito da 
atualização nos permite reconhecer o indivíduo/objeto do plano 
como presença, enquanto a imaginação (virtualização) configura a 
existência do mesmo indivíduo na não presença, sendo ambas 
dimensões do real. O atual se desgasta para se reinventar no virtual 
(imaginário) e inserir melhor o ser na inteligência global do 
plano.(LEONARDELLI, 2008, p.132) 

 

A memória, portanto, pode ser entendida como criação no tempo 

múltiplo do ser imaginário e atual, que se extingue e se recria alterando 

aspectos sem abandonar a rede do vivido e dos desejos, que qualificam os 

agenciamentos e direcionam os devires.  

 

2.3.2 - A memória na performance artística 

 

É possível reconhecer a memória na performance artística. No que 

tange à memória criadora, o artista pode orientar seus processos criativos e 

organizar seu discurso. No que se refere ao conto “O Recado do Morro”, é 

possível localizar depoimentos pessoais do escritor, mediados pela fabulação, 

na busca de uma expressão autônoma para os conteúdos históricos na 

composição global da narrativa. Verifica-se que o tratamento da memória 

destaca-se de maneira autêntica, organizando e orientando os processos 

criativos em favor do discurso ficcional. 

A similaridade dos elementos históricos, a exemplo da viagem do 

autor ao sertão mineiro em 1952, anotando nas cadernetas seus maiores 



 80 

interesses e a mesma imagem, no conto, de uma comitiva seguindo viagem, 

com a personagem Seo Alquiste registrando a cartografia do sertão mineiro, 

nos dá a entender que o material se desloca de sua história pessoal para gerar 

novos significados dentro da combinação de elementos que determina o 

discurso de suas obras. Esta informação antecipa um mergulho do artista na 

história de seu passado, mas recontada pela nova lógica, assumidamente 

criadora, o que determina a identidade de seu depoimento. 

Contudo, a força de seu depoimento não está na história original, 

mas na capacidade de atualizar os virtuais formados em torno dessa 

experiência original em outras condições de criação, que lhes atribuem novos 

sentidos completamente diferentes daqueles relacionados à experiência. 

Assim, a viagem, o sertão, o sertanejo, as estórias, a cartografia, a 

flora e a fauna locais, os quais Rosa viveu e conviveu em 1952, ressurgem nas 

narrativas de 1956 com novos significados na sua mega escultura artística (ver 

anexo 10, p. 222). O escritor, em muitos momentos, parece partir de imagens 

diretamente extraídas da memória para recriar novos sentidos mediante a 

combinação com enunciadores específicos. 

Podemos dizer que esses símbolos extraídos da memória criadora, 

e que se repetem (sertão, animais, flora, fauna, tipos, etc.) são imagens 

especialmente potentes para a elaboração do depoimento pessoal. Eles 

funcionam como um vocabulário particular que remete às vivências que 

resistiram ao fluxo criativo da memória e, se ressurgem com intensidade, é 

porque deixaram impressões profundas na formação do escritor. 

No caso de Guimarães Rosa, observa-se como as unidades 

mnemônicas do performer podem ter sido aplicadas diretamente à criação 

narrativa, quando retirada do contexto histórico da experiência original e 

recombinada criativamente com outros materiais, produzindo uma ação mais 

complexa, cujos sentidos são mais abrangentes que aquela dramática.  

A maneira como Rosa constrói suas cenas-depoimento nos leva a 

pensar na teoria da memória, promovendo a atualização dos virtuais desta em 

operações criadoras, contudo, fica patente que sua expressão como fruto da 



 81 

memória criadora abandona definitivamente qualquer resquício de um projeto 

de memória que pretendesse restituir integralmente uma experiência vivida.  

O que defendemos com esta apologia à memória criadora é que o 

ser humano se movimenta de forma naturalmente criativa para a resolução de 

suas questões, e a memória é a capacidade de combinar o vivido de antes com 

a vivência de agora, que, efêmera, já é vivida. Esse caminho para o 

entendimento dos processos da mente humana, nos parece incontestável no 

quadro de referências contemporâneas.  

Se for possível encontrar uma medida libertadora do tempo na 

experiência, então, a experiência, na atualidade, deve estar alerta para o 

trânsito entre o visível e o invisível, pois o presente já é memória no momento 

exato de sua manifestação. Uma associação do vivido com o trabalho artístico 

é algo que todo artista consciente não se furta de atender. 

Admitir a memória como recriação do vivido não deve sugerir uma 

complacência irresponsável com a apuração dos fatos históricos, mas, 

justamente o oposto, admitindo que sua natureza está intrincada com a 

imaginação e não com a reprodução. É possível abordar o testemunho na obra, 

em sua instância fluida, que não permite trazer de volta o passado, mas que 

pode encontrar suas maneiras de recriar mimeticamente as experiências 

daquele artista. 

Não somos uma entidade em processo, somos o próprio processo, 

estratos múltiplos em devir, nos movendo através da cartografia do universo. A 

memória é que nos permite que nos reconheçamos como nós mesmos. 

O depoimento ou nuanças de depoimento numa obra artística é a 

maneira particular que o homem encontrou para trabalhar com a memória e 

direcionar a construção dos estratos, usando as personagens, multiplicando-se 

em alteridades por vezes antagônicas, mergulhando nas forças do imaginário 

coletivo, não importa qual o modelo de estimulação, ele é em si uma criação 

artificial.   

Se a vida nos oferece as forças que nos direcionam pela apreensão, 

formamos a memória, e por meio dela nos subjetivamos, então o depoimento 

pessoal inserido em meio sutil na obra de arte é a maneira de se forjar artifícios 



 82 

circunstanciais para nos reinventarmos pela arte, para transbordarmos as 

forças cotidianas de delimitação do vivido e o artista encontra novos “álibis” 

para expressar-se via ficção. 

Somos memória, e a memória é a arte que permite com que nos 
reconheçamos. Ao mesmo tempo somos recriação de nós mesmos, quando 
desejamos recordar algo que passou e ao qual estamos apegados, porque é 
uma marca que nos identifica. Somos todos criação e criadores, 
criativamente. (LEONARDELLI, 2008, p.227) 

  
É a partir destes contextos de recriação, via memória, que o artista 

constrói novas realidades, tão substanciais quanto aqueles que lhes serviram 

de suporte. Com maior liberdade, estas criações não só representam o homem 

na sua totalidade, como podem projetar seus ideais ou conflitos, mas todo esse 

arcabouço humano só ganha pertinência na medida em que revela a 

multiplicidade da vida. 

 

2.4 – O fio da criação entre as notas de campo 

 
 

A compreensão do processo de criação artística e de obra de arte é 

relevante para este trabalho posto que, para verificarmos se as anotações de 

campo, oriundas da vivência etnográfica de 52, constam da relação dos 

elementos de formação do conto “O Recado do Morro”, a forja criativa do autor 

deverá ser explicitada enquanto processo relacional entre dados e criação. 

Cecília de Almeida Salles, em sua obra: Redes da criação, 

construção da obra de arte, (2006, p.35), abre uma discussão importante 

quando afirma ser a obra de arte um processo relacional, em rede, e o 

processo de criação um campo de indeterminações. Em face disto, o ambiente 

da criação artística pode ser entendido como uma rede complexa, em 

permanente construção.  

Não podemos negligenciar que um artista, em processo de criação, 

interage com intensas turbulências culturais, em seu ambiente, e que tudo deve 

ser processado por ele. Assim, a obra de arte sofre interferências da cultura, de 

diálogos entre sujeitos e intercâmbios de ideias. 



 83 

A existência de uma vida cultural e intelectual dialógica, na qual há 

uma grande pluralidade de pontos de vista, certamente influenciará o 

pensamento criador do artista. Posto que os sujeitos são interculturais, a 

cultura, com uma enorme variedade de repertórios simbólicos, e modelos de 

comportamento, que podem ser cruzados e combinados,já que configuram a 

realidade de qualquer artista.  

 O homem é distinguível, mas não separável dos outros, pois sua 

identidade é construída de suas relações com eles. Calvino (1990 p.138) nos 

mostra esse âmbito de interações, dizendo que: “cada vida é uma enciclopédia, 

uma biblioteca, um inventário de objetos, uma amostragem de estilos”. 

Podemos dizer que as autorias se estabelecem nas relações e 

interações que sustentam a rede que vai se constituindo ao longo do processo 

criativo. Essa abordagem do processo criador como uma complexa rede de 

inferências se contrapõe à visão da criação como um inexplicável insight, sem 

história. 

 
O artista, sujeito constituído e situado age em meio à multiplicidade 
de interações e diálogos, e encontram modos de manifestações em 
brechas que seus filtros mediadores conquistam. O próprio sujeito 
tem a forma de uma comunidade, a multiplicidade de interações não 
envolve absoluto apagamento do sujeito e o lócus da criatividade 
não é a imaginação de um indivíduo. Surge assim, um conceito de 
autoria, exatamente nessa interação entre o artista e os outros. É 
uma autoria distinguível, porém, não separável dos diálogos com o 
outro, não se trata de uma autoria fechada em um sujeito, mas não 
deixa de haver espaço de distinção. Sob esse ponto de vista, a 
autoria se estabelece nas relações, ou seja, nas interações que 
sustentam a rede, que vai se constituindo ao longo do processo de 
criação.(SALES, 2006, p. 152) 

 

Entende-se, a partir destas colocações, que o processo de criação 

pode ser visto como um estabelecimento de relações entre coisas e fatos, fatos 

e valores, nos quais o homem é o centro de conteúdos e formas cujas 

mediações serão operacionalizadas pelo poeta enquanto aquele que sintoniza 

os vários aspectos humanos e os decodifica sob a forma de arte. 

Ao mesmo tempo, esse pensamento criador nos remete e está 

ligado ao âmbito da criatividade. Para Sales, (2006 p.151), a criatividade se 

relaciona com práticas interativas do autor, sujeito constituído e situado; é 



 84 

constituído por engajamentos, dificuldades, conflitos e situado espacial, 

temporal e historicamente, marcado, portanto, pela mutabilidade. 

Nesse sentido, é interessante notarmos na criação rosiana que esta 

mutabilidade não só está presente na vida de Guimarães Rosa como ela 

própria faz parte do enredo de nosso referencial de análise, prova inconteste 

da dinamicidade e do pluralismo que marcam a criação do autor mineiro. Se a 

novela “O Recado do Morro” centraliza a associação de sete novelas 

constituintes de um “corpo”, estas unidades-novela “bailam” exatamente a partir 

de interações intra e extratextuais, amalgamadas pelo crivo poético de 

Guimarães Rosa. 

Acrescente-se que consciência e engenhosidade que atribuímos a 

agentes criativos são funções da constituição cultural e localização histórica do 

artista.  

Assim como não se pode falar em lócus da criatividade, toda nossa 
discussão mostrou a impossibilidade de se definir um lugar 
específico onde a criação acontece. Os momentos sensíveis que 
são percebidos pelo artista como possíveis encontros ou 
descobertas estão espalhados ao longo do processo: nas anotações 
das caminhadas, no encontro de “pedras” instigantes, na relação 
com outras obras de outros artistas, na leitura de um pensador, no 
encontro de uma solução para o problema, na correção de um erro, 
no acolhimento do acaso. (SALES, 2006, p.152) 

 

Diante dessas reflexões de Sales, observa-se uma verdadeira 

impossibilidade de separar o artista de sua obra, e, observar os processos de 

criação, pode servir de caminho para a compreensão da criação e a 

constituição da subjetividade daquele artista.  

Essa discussão sobre o descentramento do sujeito é importante, 
para pensar os processos de criação e ressaltar a relação artista e 
obras. 
Durante nossas reflexões, observamos a impossibilidade de se 
estabelecer uma separação entre artista e seu projeto poético e a 
necessidade de se observar os processos de criação como espaço 
de constituição da subjetividade. Obras e artista não só estão 
imbricados de modo vital, como estão sempre em mobilidade. São 
redes em permanente constituição. (SALES,2006, p152) 
 

Como processo de inferências, a criação mostra que elementos 

aparentemente dispersos estão interligados e o modo como o autor une um 

elemento a outro é sua ação transformadora. Sob essa ótica, a criação é um 

processo de transformação que envolve uma grande diversidade de 



 85 

mediações. Para Sales, (2006, p.154) sob a perspectiva do inacabamento, não 

se pode separar processo de obra, dado que as obras são parte do processo, 

e, essencialmente, diálogos de naturezas diversas. 

2.4.1 - Aspectos da criação artística 

 

 A criação artística é marcada pela dinamicidade, flexibilidade, 

mobilidade e plasticidade, num ambiente que recebe inúmeros cortes, 

substituições, adições ou deslocamentos ao longo do processo. A obra em 

processo de criação se mostra um objeto recebendo ajustes dia após dia, que 

o artista opera no universo da incerteza, da mutabilidade, da imprecisão. 

 Atos de rejeitar, adequar, reaproveitar oferecem-lhe critérios que 

refletem meios e modos de desenvolvimento do pensamento no processo de 

criação artística, o que resulta no tempo da criação não linear. Sales, ao 

remeter-se ao conceito de rede, aponta para um pensar de inter-relações. 

Podemos pensar o sistema de rede como elementos de interação, 
interconexão, instável no tempo, e variável de acordo com regras de 
funcionamento. 
 Por interações, entendemos ações recíprocas que modificam o 
comportamento ou a natureza dos elementos envolvidos, supõe 
encontro, agitação, em certas condições tornam-se associações, 
inter-relações, interação de laços, interconectividade, ou seja, as 
turbulências podem gerar organizações. Para compreendermos a 
rede precisamos considerar a influência mútua, algo agindo sobre 
outra coisa e algo sendo afetado por outros elementos.(SALES, 
2006, p.23) 

 

“Rede envolve complexidade, o tecido criador é tecido em conjunto”. 

(MORIN, 2002 p. 22). Para entendermos o ato criador, devemos nos preocupar 

com as interações internas e externas dos processos de criação das obras, que 

são sistemas abertos e interativos com o meio ambiente.  

A rede de criação se define em seu próprio processo de expansão: 
são as relações que vão sendo estabelecidas durante o processo 
que constituem a obra 
(...) podemos falar no processo de criação artística como uma rede 
dinâmica guiada pela tendencialidade. As interações são norteadas 
por tendências, rumos ou desejos vagos. O artista impulsionado em 
vencer o desafio, sai em busca da satisfação da sua necessidade, 
seduzido pela concretização desse desejo que, por ser operante, o 
leva à ação, ou seja, à construção de suas obras. 
A tendência é indefinida, mas o artista é fiel a sua vagueza. O 
trabalho caminha para um maior discernimento daquilo que se quer 
elaborar. (SALES, 2006, p.33) 

 



 86 

Por esta via de reflexão, o pensamento em criação se beneficia das 

mais variadas situações: de uma conversa entre amigos, de uma leitura, de um 

objeto encontrado, de visitas, viagens, obras de pensadores, pesquisas. A obra 

em construção é um sistema aberto que troca informações com o meio 

ambiente, assim, envolvem relações entre espaço e tempo social e individual. 

É a partir deste viés que a estudiosa da obra do escritor Guimarães 

Rosa, Ana Luisa Martins Costa (2006), ressalta o valor das cadernetas e das 

viagens para o trabalho com os livros de 1956 do autor, ao mesmo tempo em 

que defende o valor virtual de seus conteúdos registrados. Vejamos: 

 Durante o período de elaboração dos livros de 1956, Guimarães 
Rosa fez várias viagens de documentação, recolhendo elementos 
para suas estórias. A famosa aventura de maio de 1952, conduzindo 
uma boiada com um grupo de vaqueiros, foi apenas uma entre, pelo 
menos, seis viagens registradas em cadernetas: em Minas Gerais, 
(dezembro de 1945), no Pantanal mato-grossense (em julho de 
1947), pela França e Itália, (1949-1950), no sertão da Bahia, (em 
junho de 1952). 
Além de tomar notas in loco e depois copiá-las diversas vezes, 
datilografando-as integralmente ou apenas algumas de suas 
passagens, Rosa também produziu, além dos livros de 1956, vários 
escritos, relatos de viagem, pequenos contos, diários e outras peças 
de difícil classificação, não só a partir das cadernetas, mas também 
de seus diários.(COSTA, apud GALVÃO, 2006, p.205-206) 

 
E continua: 

As cadernetas da viagem de Guimarães Rosa pelo sertão de Minas 
Gerais, realizada em maio de 1952, contém um verdadeiro inventário 
do linguajar do vaqueiro, dos termos exatos, com que nomeiam as 
coisas da natureza, com todas as nuances de cores e sons, e da 
maneira precisa como falam e relatam suas estórias. (COSTA apud, 
GALVÃO, 2006, p.190) 

 

Isto demonstra que uma decisão tomada pelo artista num 

determinado momento tem relação com outras anteriores e posteriores e a 

obra se desenvolve por meio dessas associações e relações.  

Vejamos depoimentos pessoais de Guimarães Rosa em uma de 

suas correspondências com seu tradutor para o italiano, Edoardo Bizzarri:  

(...) Sentado numa mesa ninguém é genial. Tem-se de estar perto. 
Cair em pensamento é voltar a reminiscências, e isso fatalmente é o 
fim. A coisa tem de ser capturada viva, na hora. Por esta razão 
algumas frases minhas são duras, ásperas, rudes. Mas são 
palpitantes, acho. Elas correspondem a uma verdade que realmente 
aconteceu.(...) 
 



 87 

(...) Quando escrevo não penso no estilo, na obra, no compromisso. 
Esqueço tudo e só penso no assunto. Porque quando eu digo “ a lua 
está assim” é porque ela está assim. Já passei muitas noites 
acordado, noites inteiras, para ver como é a lua, como é a 
escuridão. Sem vê-la demoradamente é impossível descrevê-la. É 
preciso vê-la passar, ver as suas mudanças de cores, sentir seu ar, 
(é um ar todo especial), seu jeito.  
Uma noite eu vinha com uma boiada pela estrada. Caiu o sol e os 
animais começaram a dormir. E eu comecei a observá-los.Vi-os 
dormir. Descobri muitas coisas com eles. Anotei tudo.(...) 
 
Meus cadernos cheiram a suor de cavalo, de boi. Estão 
impregnados dos cheiros do sertão” (BIZZARRI, apud GALVÃO, 
2006, p.84-85) 

 
   

As colocações de Rosa nos direcionam ao que Sales nos alerta 

quando afirma que a observação de dados em documentos periféricos como 

cadernetas, cadernos, cartas, anotações, nos leva a perceber que o conceito 

de memória ganha complexidade à medida que os objetos vistos são 

transferidos para estas anotações, deixando sua marca no movimento.  

Conforme a teoria de Sales, se relacionarmos os diferentes 

momentos do caderno de notas com a obra, chegamos a alguns possíveis 

procedimentos e aproveitamentos feitos pelo artista. Esta é uma interação que 

implica interferências, modificações, restrições e compensações, nos indicando 

a complexidade do todo da composição.  

No caso de nosso escritor, João Guimarães Rosa, as variadas 

interações com meio cultural, social, mítico dialogam com toda a sua obra. O 

seu projeto criativo procura apreender até mesmo os efeitos sinestésicos para 

serem redimensionados, além da seleção de seu olhar coletor e intencional que 

representa um ponto de vista, um pensamento em movimento construtor. 

A criação artística, como processo relacional, consiste em interligar e 

transformar elementos já existentes. Na verdade, o artista seleciona e combina 

de maneira inédita elementos pré-existentes, transgredindo-os. 

A natureza inferencial do processo associada a seu aspecto 
transformador, nos remete ao raciocínio responsável por ideias 
novas ou pela formulação de hipóteses, diante de problemas 
enfrentados. A criação como processo relacional mostra que os 
elementos aparentemente dispersos estão interligados; já a ação 
transformadora envolve o modo como um elemento inferido é atado 
a outro. Os elementos selecionados já existiam, a inovação está no 
modo como são colocados juntos, ou seja, na maneira como são 
transformados. (SALES, 2006, p.35) 



 88 

 

“A atividade estética tem o poder de unir o mundo disperso”, afirma 

Bakhtin em Estética da Criação Verbal (BAKHTIN, 1992). E, como pudemos 

observar, a criação é resultado de muito trabalho, considerando o raciocínio 

como responsável por novas ideias abarcando a perspectiva de transformação. 

Podemos considerar ainda outro aspecto que confere continuidade 

ao processo que é a sua natureza de busca e descoberta, ou seja, segundo 

Sales (2006, p.37), a obra não é fruto de uma grande ideia localizada em um 

único momento do processo, mas, ao contrário, ela está espalhada pelo 

percurso. Para a escritora, a criação artística tem seu início nas anotações, nos 

rascunhos. Observando esse processo, a partir de documentação periférica, 

através de um olhar interpretativo relacional, pode-se apreender o percurso do 

pensamento em procedimentos criativos.  

De acordo com Sales (2006, p. 41), o artista seleciona ambientes 

culturais mais propícios às trocas e aos diálogos, por necessidade de 

interlocução, muitos chegam a viajar em busca de “luz”: 

Volto à imagem de rede para compreender o modo como se envolve 
com a cultura, isto é, os diálogos que ele estabelece se 
interconectam em uma trama, que o insere em determinadas 
vertentes ou linhagens. Daí a efervescência de se acompanhar as 
escolhas responsáveis pela formação dessa trama. É assim que 
vamos compreender a relação do artista com a tradição, cada obra e 
cada manuseio de determinada matéria estabelece interlocuções 
com a história da arte, da ciência e da cultura de uma maneira geral, 
assim como se remete ao futuro. Em jogos interativos, o artista e 
sua obra se alimentam de tudo o que os envolve e indicam algumas 
escolhas. (SALES, 2006 p.42) 

 

Por meio dos jogos interativos, artista e sua obra se alimentam de 

tudo que os envolve e indicam suas escolhas, e através de documentos como 

diários se sabe, muitas vezes, o que o artista admira, o que procura. Através 

dos livros lidos e eventuais anotações marginais, pode-se perceber as 

preferências deste e compreender a linha de raciocínio e o percurso da 

construção da obra. 

Em geral, vemos artistas em busca de seus antecessores para em 

diálogo, criar. Diários, anotações, cartas, e-mails também cumprem papel 



 89 

importante como espaço de articulação e trocas de ideias. Tudo isso prova o 

mundo que envolve o artista.  

No caminho da discussão de aspectos pessoais e cognitivos, é 

preciso considerar o que o artista observa e o que recolhe, algum motivo o 

impulsiona, o interessa, especialmente. Trata-se de um percurso sensível e 

epistemológico de coleta. Recolher aquilo que, de alguma maneira, toca sua 

sensibilidade e porque intenciona algo com aquele material que pode ser de 

diversas maneiras: anotações de frases, palavras, sons, imagens, recortes, 

desenhos, utilização de cores, fotos, etc. Esse armazenamento de dados 

funciona como um potencial a ser a qualquer momento explorado e atua como 

memória para a obra. 

Para termos acesso aos modos de aproveitamento desses estornos, 

é interessante estabelecer relações entre dados e obra, desse modo observa-

se o que se aproveitou e o que não e como se dá a transformação. Do mesmo 

modo, não podemos deixar de considerar caminhadas e viagens como forma 

de conhecer, contatar e amadurecer ideias, essas experiências mostram-se, 

mais tarde, responsáveis por jogos de imaginação criadora. 

Observar os lugares que o artista frequenta é interessante, já que 

passa a interagir com a obra em construção. 

O espaço de criação abriga trabalho físico e mental e resguarda o 
tempo de operação poética, ao longo do qual, objetos artísticos tomam 
forma. 
Pensar a criação como processo, implica movimento e continuidade. A 
criação é um projeto que está sempre em estado de construção 
suprindo as necessidades e desejos do artista sempre em renovação. 
(SALES,2006,p.59) 

 

O percurso entre a visão criativa e o resultado final, por vezes, pode 

demorar anos, para que as ideias se desenvolvam e ganhem forma, e muitas 

vezes, envolve espera. Para esta afirmativa, encontramos exemplo numa 

ilustração a respeito do processo de escritura criativa de nosso autor João 

Guimarães Rosa, através do pronunciamento de sua secretária no Itamaraty, 

Maria Augusta de Camargo (Madu). Ela testemunha: 

(...) a escrita para ele era como uma gestação e um parto, era um 
esforço violento. Ele tinha que parar muitas vezes e deixar guardado, 
na gaveta, uma folha que tinha começado. E, as vezes ele tirava, 
tentava recomeçar a trabalhar, não conseguia, guardava de novo (...) 



 90 

ele procurava a palavra exata para aquilo que queria dizer(...). 
(COSTA, apud GALVÃO, 2006 p.195) 

 

 A relação do artista com a matéria-prima é estabelecida na tensão 

entre suas propriedades e potencialidades. Esse embate redunda no 

conhecimento da matéria. 

No momento da concretização da obra o artista estabelece um 
relacionamento íntimo e tensivo com a matéria prima escolhida. Obra 
e artista dialogam, esse é o tempo da matéria que o artista aprende a 
conhecer e passa a obedecer. É a espera do artista pelo tempo da 
obra. (SALES, 2006, p 61) 

 

As anotações, muitas vezes, recebem registros de instantes que 

parecem estar associados à entrada de ideias novas, momentos marcados por 

privacidade e intensidade, combinações que atraem mais que outras, ou uma 

imagem que pressagia uma novidade ou solução para problemas. De acordo 

com este estudo, conclui-se que a criação não se realizaria se não fosse 

estimulada, para isso empenha-se muito trabalho. 

Em face das ideias expostas, podemos deduzir que há uma relação 

entre a organização do espaço-tempo (aspectos históricos e culturais) com a 

constituição da subjetividade do artista e, ao mesmo tempo, para a criação da 

obra de arte. Visto que o ato criador se envolve com a memória, a cultura, o 

tempo e a percepção, os processos de criação inserem-se nessa cultura que 

no âmbito coletivo é memória, dirigindo-se contra o esquecimento, é um 

mecanismo de transmissão, conservação e elaboração de novos textos. 

Podemos dizer que há uma memória coletiva (modos de ação da 

cultura) e uma memória individual (modos de ação do indivíduo). Toda essa 

questão diz respeito aos modos de desenvolvimento do pensamento do 

indivíduo e de suas lembranças, uma das matérias primas da criação. 

Segundo Koestler (1983, apud SALES, 2006, p. 68), nossas 

percepções interagem com a experiência passada, assim é impossível discutir 

percepção separada de memória. “Não há percepção que não seja impregnada 

de lembranças”, nos alerta também Jean Yves, (1999, apud SALES, 2006, 

p.68) e continua: ”As sensações têm papel amplificador, permitindo que certas 

percepções fiquem na memória”. 



 91 

Desse ponto de vista, é interessante observarmos as anotações das 

cadernetas que serviram de base para a obra de Guimarães Rosa. A 

convivência com os habitantes locais, os sertanejos, deram o aporte necessário 

a esta memória impregnada de experiência vital, porém, é particularmente 

significativo que nas anotações de viagem, estes aportes foram registrados de 

maneira lírica, o que nos leva a inferir que não somente aquele tempo e espaço 

são materiais da memória rosiana como também a sensibilidade que tais dados 

apresentam. 

Essa sensação e ações, muitas vezes, são responsáveis por 

imagens geradoras de descobertas; desta maneira, podemos dizer que 

compreendemos uma das funções das anotações dos artistas. É uma maneira 

de fazer durar esse instante e driblar o esquecimento. São verdadeiros 

registros de percepções em forma de lembranças e funcionam como possíveis 

bons encontros para a criação cuja emoção se reativa no momento da releitura.  

Retomando a visão macro da cultura, Jerusa Pires Ferreira (2003, 

p.73) nos fala que: 

 A cultura não é um depósito de informações; é um mecanismo 
organizado, de modo extremamente complexo, que conserva as 
informações, elaborando continuamente os procedimentos mais 
vantajosos e compatíveis. Recebe as coisas novas, codifica e 
decodifica mensagens, traduzindo-as para um outro sistema de 
signos. 
 

As lembranças podem ser comparadas a redes de associações que, 

segundo Sales (2006, p. 69), sofrem modificações durante a vida. Podemos 

perceber isso quando verificamos que nós nos modificamos, assim se alteram 

as percepções que temos do passado, alterando, por consequência, nossas 

lembranças. Por isso, a reelaboração permanente coloca percepção e memória 

se modificando mutuamente. 

Entre percepção e memória não podemos deixar de destacar a 

questão do olhar que funciona como filtro, assim as anotações de um artista 

nos mostram a percepção do seu olhar seletivo, aquilo que lhe salta aos olhos. 

Este funciona, de acordo com Sales, (2006, p.70) como filtros mediadores e 

nesse rol, destacamos anotações inclusive de sonhos. 



 92 

Para tentarmos definir a fronteira entre imaginação transformadora 

ou lembrança imaginária, temos: “Imaginar é conhecer aquilo que ainda não é, 

a partir daquilo que foi, daquilo que percebemos daquilo que vivemos” (SALES, 

2006, p.71). E continua Sales a respeito do papel sedutor que tem a 

imaginação “A imaginação que se apóia no real ou nas lembranças e se lança 

em direção ao novo, ao desconhecido. No fundo do desconhecido para buscar 

o novo.” (SALES,2006,p.72) 

Podemos nos aproximar das mais variadas informações de diversas 

maneiras, nossos interesses é que vão escolher o que transformar em 

lembranças. Fica claro nas repetições que o artista registra, o enfoque, seu 

ponto de vista, seus focos e recortes singulares. As anotações, no caso das 

cadernetas B1 e B2, desnudam o projeto poético do escritor e seu fazer 

literário, as escolhas e reflexões respaldam o que a obra pronta apresenta, ou 

seja, os livros são testemunhas do complexo trabalho de reflexão, elaboração e 

maturação em diferentes níveis. 

A partir das anotações, observa-se a decisão de aproveitamentos e 

abandonos de materiais selecionados, alguns serão absorvidos, outros não. 

Este ato seletivo será a base de um processo de elaboração e maturação e 

forma um painel que poderíamos denominar como “um trabalho pictórico”. 

As imagens selecionadas ganham vigor ao longo do processo de 

análise, assim, são feitas novas seleções que acionam critérios pessoais. Os 

desenhos, por exemplo, embora tenham uma aparência de esboços, servem 

para garantir a imagem captada e preservada para a memória, e são 

meticulosamente analisadas pelo seu universo imaginário (Ver anexos 3, 

p.192; 4, p. 193). As escolhas obedecem à intenção e atração deste. Suas 

buscas agem direcionadas para essas escolhas que povoam o processo 

criador. A memória, como espaço da liberdade, opera escolhendo 

acontecimentos no tempo e no espaço. 

O que nos importa ressaltar é o vínculo que há entre o processo de 

constituição da subjetividade e a memória, visto que as redes de associações 

são responsáveis por lembranças que se modificam ao longo da vida. Desta 

maneira, conclui-se que, da relação entre o processo de constituição da 

subjetividade e a criação, não podemos separar o poeta de seu projeto poético, 



 93 

das tendências de suas criações e a memória da obra também não pode ser 

desvinculada da memória que faz o artista ser aquilo que lembra. 

Nesse sentido, é particularmente interessante o fato de que Rosa 

tenha sido um interlocutor sistemático com as coisas de seu tempo e lugar, 

especialmente o sertão mineiro. De igual forma, podemos vislumbrar no conto 

“O Recado do Morro”, esta feição subjetiva permeando a criação do autor, 

sempre sobre a base da coleta de dados toda especial e da recriação poética 

desses dados em elementos articuladores do conjunto ficcional. 

A busca de cada artista se apóia no espaço pessoal, a partir do 

diálogo com a tradição e/ou com a contemporaneidade. De modo pessoal, opta 

por seus recursos criativos, seu modo de fazer particular (escolha de tipos, 

sintaxe, linguagem, pontuação, imagens), esta é uma seleção de 

procedimentos, lembrando que essas tendências podem apresentar ao longo 

de toda obra daquele artista, tornando-se uma marca. 

Ressalte-se, assim, que os artistas não fazem seus registros 

necessariamente na linguagem na qual a obra se concretizará, quando 

necessário, passam por traduções ou outros códigos (SALES, 2006, p.95). A 

linguagem escolhida é que confere singularidade à obra. 

Este campo é o das singularidades, como podemos atestar, como 

exemplo, os cadernos de viagem de Guimarães Rosa. Neles, observam-se 

anotações, rascunhos, desenhos, ambiente propício para se pensar a relação 

palavra imagem, e local de seleção, que nos indicam as preferências do 

escritor, além de guardarem situações para que pudessem ser lembradas e 

trabalhadas a posteriori (ver anexo 3, p. 192).  

Além disso, uma experiência perceptiva vinda de modo intenso pode 

trazer novas potencialidades da imagem visual a ser especulada. Quando o 

artista vive a situação ou vê o viver, a percepção visual é registrada, na medida 

que a associação visual causada pela experiência pessoal é percebida, pode 

ser explorada pelo artista para outros fins. Fica clara a tendência de seu olhar 

marcado pelo poder da fisicalidade da imagem. O resultado dessa experiência 

vivida e sentida passa a pertencer ao universo de possibilidades imagéticas, 

funcionando como potencial para a obra. 



 94 

Durante esse percurso sensível da criação, tomadas de decisões e 

escolhas, possibilitam ao artista conhecer o que quer, e muitas vezes, por 

motivos como este, a obra acabada se distancia do projeto poético inicial: está 

recriada ou transcriada. 

É compreensivo que aquele que está envolvido em um processo 

criador encontra-se de tal modo comprometido com a obra em construção que 

se coloca em condição propicia para o encontro de ideias casuais. O que se 

observa, enfim, é que a intervenção do acaso no ato criador vai além dos 

limites da ingenuidade de uma forma inesperada. 

Aplicar tais conceitos à leitura da obra de Guimarães Rosa é ativar 

as vivências, observações, questionamentos, seleções de dados e articulá-los 

com a sensibilidade de quem pode sintonizar o que vai além da aparência, em 

busca do essencial de qualquer ser humano, em qualquer época ou lugar. 

2.5 – O discurso representado das bocas que falam 

 

Na concepção de Bakhtin (1993), a prosa literária é o espaço do 

homem que fala e de sua palavra. Nela, os falantes trazem seu discurso 

original, sua linguagem, seu ponto de vista, abrindo possibilidades para o 

plurilinguismo. De acordo com o autor, o plurilinguismo social entra no romance 

com toda sua diversidade e fala as línguas de todos os gêneros, profissional, 

popular, científico, pessoal, seja como imagem personificada do autor 

convencional, seja através do narrador ou de personagens. 

O romancista, que não conhece apenas uma linguagem, uma vez 

que é um sujeito igualmente social, não pode ignorar ou esquecer, no espaço 

da escritura, essas múltiplas vozes, que, por sua vez, penetram o texto e são 

por ele representadas artisticamente, e se materializam nas pessoas que 

falam.  

Uma linguagem particular num texto literário representa um ponto de 

vista particular sobre o mundo, esse discurso considerado, tornar-se-á 

representação no discurso literário. Assim, o modelo de língua, que se tem na 

escritura literária em prosa, é o de uma perspectiva social, fundido no discurso. 



 95 

Bakhtin nos assegura que o modelo da linguagem na arte literária 

deve ser um híbrido linguístico intencional. Devem existir, obrigatoriamente, 

duas consciências linguísticas, aquela que é representada e aquela que 

representa, pois se não houvesse a segunda consciência, não estaríamos 

diante de uma imagem da linguagem, mas somente diante de uma amostra da 

língua de outrem. 

Este pensamento, quando relacionado à obra de Guimarães Rosa e, 

detidamente, no conto “O Recado do Morro”, indica que as instâncias 

narrativas, perceptíveis em um primeiro momento, são facetas diversas entre 

si, mas recuperadas pelo autor sob a forma de enredo movente, cujo percurso 

vai da vivência à ficção, permeado por consciências interativas, mas não 

excludentes ou subordinadas a um ponto de vista único.  

Sinteticamente, o argumento na prosa literária serve para a 

representação de sujeitos falantes e de seus universos ideológicos. No espaço 

do texto literário, realiza-se o reconhecimento de sua própria linguagem na 

linguagem de outrem, sua visão de mundo na visão de mundo de outro, a 

exemplo dos sete recadeiros de “O Recado do Morro” que se reconhecem 

entre si e em seus discursos, formando, a partir destas interlocuções, um outro 

percurso que, hipoteticamente, estamos tomando como a terceira viagem 

constante na novela.  

Em consequência desta pluralidade, do ponto de vista da linguagem, 

no texto literário, na sua totalidade, o híbrido intencional e consciente 

organizado é dominante. Por isso, o autor não visa a uma reprodução 

linguística exata do empirismo das linguagens que traduz, mas o domínio 

literário das representações dessas linguagens. O híbrido literário requer um 

esforço enorme do escritor, é estilizado do início ao fim, pensado, elaborado, 

pesado, distanciado, orquestrado, para não se confundir com as linguagens 

cotidianas. 

Por conseguinte, o trabalho literário não apenas não dispensa a 

necessidade de um conhecimento profundo e sutil da linguagem literária, mas 

requer também o conhecimento das linguagens do plurilinguismo, requer 

expansão e aprofundamento do horizonte linguístico e aguçamento da 

percepção das diferenças sócio-linguísticas por parte do autor. 



 96 

As palavras das personagens, em “O Recado do Morro”, possuem 

autonomia, ou seja, possuem uma perspectiva própria, mas, ainda assim, não 

se pode ignorar que é a palavra de outrem numa linguagem de outrem; elas 

também podem refratar as intenções do autor e, consequentemente, podem 

ser a segunda voz desse autor introduzindo a estratificação e o plurilinguismo. 

E quando numa observação superficial, a linguagem do autor parece 
direta e francamente intencional, atrás desse plano liso e unilíngüe 
descobrimos uma prosa tridimensional, um plurilinguismo profundo, 
que responde aos imperativos do estilo, definindo-o (BAKHTIN, 
1993, p,120) 

 

O plurilinguismo está disseminado no estilo de Rosa, ao redor de 

suas personagens, criando zonas particulares que são formadas a partir de 

sumidouros dos personagens, das diversas formas de transmissão dissimulada 

do discurso de outrem; essa zona é o raio de ação da voz da personagem que, 

de uma maneira ou de outra, se mistura com a voz do autor. 

Diz-nos Bakhtin que uma das formas mais importantes e 

substanciais de introdução e organização do plurilinguismo na prosa literária, 

são os gêneros intercalados, a saber: a confissão, o diário, o relato de viagem, 

a biografia e as cartas. Com a introdução dos gêneros intercalados, 

fundamentais para o dialogismo, há uma introdução dessas linguagens, que 

são importantes, principalmente como ponto de vista produtivo objetais que 

ampliam o horizonte linguístico e literário. Elas ajudam a conquistar novos 

mundos de concepções verbais para a literatura, mundos já sondados e 

parcialmente conquistados em outras esferas extra-literárias da vida linguística, 

seja da experiência do próprio autor, seja como fonte de pesquisa. Os gêneros 

intercalados são formas fundamentais para a introdução dialógica com o 

mundo exterior ao texto. 

De todo modo, todas essas formas permitem ao autor realizar de 

modo indireto a inserção de linguagens de outrem, históricas, sociais, uma vez 

que a prosa literária propõe uma linguagem plural, estranha, é a ideia de 

linguagem única, indiscutível, ou seja, um único timbre linguístico não bastaria 

à prosa literária, o resultado é um texto plurilíngüe e internamente dialogizado. 

Por conseguinte a bivocalidade na prosa literária, a exemplo do 

conto rosiano, mergulha na diversidade sócio - linguística dos discursos. Além 



 97 

disso, os discursos são encarnados nas imagens individuais das personagens, 

e as contradições das vontades e das inteligências individuais imersas no 

plurilinguismo são reinterpretadas no espaço do texto. Por isso, a dialogicidade 

interna do discurso prosaico cresce a partir de uma linguagem plurilíngüe e pré-

elaborada enquanto fenômeno social formado historicamente. 

Essa bivocalidade é pré-descoberta e antecipada pelo escritor na 

diversidade viva da língua e das linguagens. Se o autor for surdo para a 

bivocalidade e para a dialogicidade interna do discurso vivo, em transformação, 

ele nunca empreenderá nem realizará as possibilidades e problemas reais do 

gênero literário que partem dessa premissa. Para escrever prosa literária, ou 

seja, para narrar, é indispensável que o escritor ouça a diversidade essencial 

da linguagem real.  

Desse mundo posto em questão, o autor fala uma linguagem 

diversificada e internamente dialogizada, podendo conferir voz até à classe 

marginalizada da sociedade, como o faz Rosa em “O Recado do Morro”, assim, 

linguagem e objeto se revelam para ele, no seu espaço histórico, na sua 

transformação social e plurilíngüe. 

A apresentação do mundo e a estilização da linguagem se 

entrelaçam na literatura rosiana, na conscientização e no discurso social. Mas, 

o caminho do discurso poético em direção ao seu objeto, e à unidade da 

linguagem, caminho no qual o discurso, continuamente, se encontra e se 

orienta de forma recíproca com o discurso alheio, permanece nas escorias do 

processo criativo. Este é retirado como aquele que retira andaimes após o 

término de uma construção, a obra acabada se eleva como um discurso único 

e objetivamente centrado sobre um mundo virgem. 

A prosa literária pressupõe a percepção da concretude e da 
relatividade históricas e sociais da palavra viva, de sua participação 
na transformação histórica e na luta social; e ela toma a palavra 
ainda quente dessa luta e desta hostilidade, ainda não resolvida e 
dilacerada pelas entonações e acentos hostis e a submete à 
unidade dinâmica de seu estilo.  (BAKHTIN, 1993, p.133) 

 

 É nestes termos que os conceitos de polifonia e dialogismo têm 

na obra bakhtiniana sua concepção e sustento. Para o autor, há uma 

relatividade na percepção única porque, entre a mente que percebe e a coisa 



 98 

percebida, há uma diversidade de focalizações. O ponto de vista único não 

implica unicidade de configuração, pois o olhar que um indivíduo dirige ao 

mundo cria uma simultaneidade de percepções.  

Se, por um lado, a percepção é ativada de um único foco, por outro, 

temos de reconhecer que um objeto ou evento pode ter uma focalização 

múltipla e simultânea. Para Bakhtin, a percepção humana é comandada pela lei 

do posicionamento que determina o prisma do campo visual de focalização. 

(MACHADO, 1995, p.37) 

Tanto a teoria do romance de Bakhtin quanto o conceito de 

dialogismo mostram-se impregnados dessa postura crítica. A relação autor - 

personagens, a autonomia que os personagens adquirem ao longo da narrativa 

com relação ao discurso do narrador, foram definidos por Bakhtin a partir da lei 

do posicionamento e das relações tempo e espaço que ela pressupõe. A lei do 

posicionamento se estrutura a partir de um princípio visual e físico elementar: 

“o que vemos é governado pelo modo como vemos e este é determinado pelo 

lugar de onde vemos”. (HOLQUIST, 1990, p. 164, apud MACHADO, 1995, 

p.37). 

Segundo Holquist, este é o princípio que orienta a atitude do autor 

com relação à personagem dentro da perspectiva dialógica, também é o 

princípio que permitiu Bakhtin considerar as várias vocalizações que entram na 

constituição do dialogismo. 

O exemplo da experiência que Bakhtin nos apresenta para ilustrar 

este princípio é simples: Quando nos defrontamos com uma pessoa, nossos 

horizontes concretos não coincidem. Eu sempre vou ver e saber algo que o 

outro, graças a sua posição em relação a mim, nunca poderá ver, como, por 

exemplo, as partes de seu corpo inacessíveis ao seu olhar (cabeça, rosto, 

costas). Quando nos olhamos, dois mundos diferentes se refletem em nossas 

pupilas (BAKHTIN, 1989:28, apud MACHADO, 1995,38). 

Embora as duas pessoas participem do mesmo evento, este se 

revela de modo diferente para cada uma delas, exatamente porque o lugar de 

cada uma é único e indivisível, portanto, é possível considerar que há 

diferentes focalizações para um mesmo episódio. Este é o primeiro momento 



 99 

da atividade estética geradora do romance visto que autor e personagens não 

ocupam o “mesmo lugar” na construção do discurso romanesco, ou seja, a 

personagem possui uma forma espacial que define o campo de seu discurso 

em relação ao discurso do autor. Estes são os limites do circuito dialógico, por 

isso, para Bakhtin o personagem é sempre o outro, aquele que está fora do 

campo do autor, constituindo em relação a ele um excedente de visão. 

Tendo em vista estes pressupostos, Bakhtin, traz o conceito de 

polifonia como multiplicidade de vozes e consciências independentes e 

distintas que, segundo o pensador, representam pontos de vista sobre o 

mundo.  

Assim, o romance polifônico é inteiramente dialógico e a palavra literária não 
pode ser tomada isoladamente, mas representa a intersecção de superfícies 
textuais, o diálogo de diversas escrituras, isto é, do contexto atual e a de 
contextos anteriores.(FÁVERO, 2003, p.50) 
 

Para ele, um texto é por natureza intertextual, “visto que o discurso 

encontra o discurso do outro em todos os caminhos que conduzem ao seu 

objeto e ele não pode deixar de entrar em interação viva e intensa com ele” 

(BAKTHIN, 1981, 98, apud, FIORIN, 2003, p.79). Conforme podemos observar, 

Rosa, ao criar um discurso encadeado através dos recadeiros, opera, pela vias 

da ficção, essa interação aberta ao diálogo, sem que nenhuma das partes 

perca sua autonomia, não obstante os desdobramentos que o discurso de um 

recadeiro adquire em seu sucessor. 

A ficção da modernidade nasce do encontro dessas vozes 

diferenciadas que se somam, se interligam, interanunciam, se contradizem, se 

homologam, e se imbricam umas às outras. A personagem é uma posição do 

eu do ator, uma voz pura. Para Bakhtin, o autor criador e as personagens 

ocupam no texto, campos e lugares diferentes, porque suas posições em 

relação aos acontecimentos são diferentes. No texto literário, o diálogo é um 

gênero discursivo basilar. Buber nos completa:  

O diálogo não se impõe a ninguém. Responder não é um dever, mas 
um poder. O diálogo não é, como o dialético, um privilégio da 
atividade intelectual. Ele não começa no andar superior da 
humanidade, ele não começa mais alto do que ela começa. Não há 
aqui dotados e não dotados, somente há aqueles que se dão e 
aqueles que se retraem.(BUBER, 1982:71, apud MACHADO, 1995, 
p. 38) 

 



 100 

Pela teoria do dialogismo de Bakhtin, e em conformidade com as 

colocações de Buber, os aspectos diferenciais provenientes dos diferentes 

pontos de vista entram simultaneamente na constituição do ato comunicativo. 

Também o dialogismo se constitui pelo não-dito, ou seja, deve-se considerar o 

contexto extraverbal, aquilo que está fora dos limites do verbal que podem 

estar representados nos signos verbais, graças ao processo de inter-relação 

entre os vários sistemas de signos. O dito é apenas um dos elementos do ato 

comunicativo, em que cabe também o não dito, por isso a situação se integra 

ao enunciado como elemento indispensável à sua constituição semântica. 

Em “O Recado do Morro” é interessante notarmos, principalmente 

nas falas dos recadeiros, que as palavras são entremeadas por reticências. 

Seus discursos nascem de discursos anteriores, porém, pelo fato de estarem 

marcados pela oralidade e por características cognitivas das personagens, 

inúmeras lacunas expressivas são figuradas de modo reticente. A inclusão 

deste expediente por parte do autor é mais um recurso para o qual a leitura 

deve atentar. 

Pelas formulações de Bakhtin, entende-se que mesmo o monólogo 

constitui-se em texto dialógico. Por seus postulados, devemos considerar que a 

linguagem, na sua relação fundamentalmente social e histórica, é dialógica. A 

originalidade da teoria de Bakhtin sobre o romance advém dessa concepção 

multidiscursiva da língua e da multitextualidade dos discursos como observa 

Jha, estudioso da obra bakhtiniana: 

Nesses termos, a língua não é simplesmente o meio que o 
romancista tem para representar, ela é, também, o mundo que ele 
representa. Cada texto romanesco não é mais que um sistema de 
línguas. Os personagens existem para que se possam enunciar as 
palavras, cada personagem de um romance é um ideólogo, que traz 
para o texto sua própria valoração, positiva ou negativa, da realidade 
social. (JHA, 1985, apud FIORIN, 2003, p.71) 

 
 

Na narrativa polifônica, a emissão de várias vozes, independentes e 

contrárias entre si, preserva a multiplicidade de pontos de vista e de visões 

acerca de uma mesma existência, um mesmo mundo, um mesmo evento, tudo 

resultando na construção de uma representação do mundo mais viva e mais 

fiel, relativamente à concreta existência humana.  



 101 

Reportando-se à obra de Dostoiéviski, a qual tomou como objeto de 

estudos a polifonia e a dialogia, e que podemos utilizar para nosso 

entendimento acerca do texto literário, em especial “O Recado do Morro”, 

Bakhtin posiciona-se quanto ao aspecto polifônico da obra do teórico russo: 

Não há em suas obras pluralidade de caracteres e de destinos 
desenvolvidos dentro de um único mundo, mas, verdadeiramente, 
multiplicidade de consciências (...) cada uma das quais possui seu 
próprio mundo e se combina aqui na unidade de um acontecimento, 
continuando sem se confundir. Efetivamente os seus heróis, não são 
apenas produtos da fala do autor, são também sujeitos de seu 
próprio dizer. (BAKHTIN, 1970:10-11, apud, FIORIN, 2003 p. 75) 

 

Compreender o discurso literário a partir da teoria do dialogismo de 

Bakhtin é compreender a representação de um discurso dentro do outro. O 

discurso da prosa é a transmissão da palavra do outro, segundo a 

multiplicidade de pontos de vista. Para Bakhtin, é expressão, enunciação: 

 Quando as pessoas se comunicam, elas não são máquinas 
enviando e transmitindo códigos, mas consciências engajadas na 
compreensão simultânea: o falante ouve e o ouvinte fala.Uma 
enunciação é um elo numa complexa cadeia de comunicação. 
(CLARK & HOLQUIST, 1984, p.127, apud, MACHADO, 1995, p. 41)  

   

Para Bakhtin, a arte e, particularmente, a literatura, na medida em 

que se dirige a um outro, seu destinatário, (o leitor, o público), sua materia 

provém de um outro sujeito, um destinador (integrante de uma comunidade, de 

uma classe social, etc.), essa matéria sempre será um artefato de natureza 

social, ressaltando a questão sociológica da poética. 

Na teoria bakhtiniana de literatura, o conceito de discurso deve ser 

entendido como um mecanismo dinâmico, do qual vocábulo algum pode ser 

compreendido em si mesmo, já que todos os termos de um texto vêm inseridos 

em múltiplas situações, em diferentes contextos linguísticos, históricos e 

culturais, assim o texto possui sempre um sentido plural. Nenhuma língua 

possui um sistema homogêneo, elas são mesclas de dialetos, normas, 

registros, socioletos, desse conjunto multifacetado derivaria a multitextualidade 

do discurso. Por isso, o sentido de uma obra literária seria fruto de uma 

construção dialógica.  

Já a respeito da análise narratológica, interessam ao teórico russo 

as relações de comunicação entre destinador e destinatário, ou seja, seu 



 102 

método é o da “compreensão respondente”, ou a interpretação. No momento 

em que o sujeito procura interpretar ou compreender o outro, em lugar apenas 

de conhecer o objeto, caracteriza-se o caráter dialógico da interpretação; 

assim, na compreensão de Bakhtin, trata-se de uma relação entre sujeitos, 

destinador e destinatário, e a interpretação aparecerá como uma espécie de 

resposta às questões colocadas pelo texto interpretado. 

Para Bakhtin, a alteridade define o ser humano, porque o outro é 

imprescindível para sua própria concepção e compreensão, e nos diz: “é 

impossível pensar no homem fora das relações que o ligam ao outro”. (2006, 

p.35-36), e continua: “o ser mesmo do homem (tanto exterior quanto interior) é 

uma comunicação profunda”. E, por fim acrescenta que: “a vida é dialógica por 

natureza”.  

Todos esses conceitos nos levam a entender sua pertinência no 

entendimento de nosso referencial de análise, visto que se trata, desde a sua 

anterioridade – a viagem de 1952 – até o enredo do conto, de uma sucessão 

de interações marcadas sobremaneira pelo dialogismo, nas relações do 

sistema discursivo. 

Desde o intercâmbio entre o autor mineiro, Rosa, e os integrantes da 

comitiva, tocando uma boiada pelo sertão de Minas, até as performances dos 

personagens no conto, o que temos são suas múltiplas vozes enunciando 

pontos de vistas diferentes e complementares no entendimento da natureza, do 

homem e do grupo ao qual pertencem linguisticamente. De igual modo, pode-

se dizer que no plano geral da obra “Corpo de Baile”, o que temos são 

performances em sub-conjuntos que se somam para formar o conjunto total da 

obra. 

A este propósito, é necessário compreender que os subsídios de 

Rosa são sempre múltiplos, pois sua inserção no mundo lhe dá base para suas 

criações, que advêm de interações variadas e distintas entre si. Rosa será 

aquele que fará a síntese necessária em conformidade com sua 

intencionalidade. É por este motivo que a leitura da novela “O Recado do 

Morro” será feita a partir dos seus elementos articulados sem perder de vista a 

multiplicidade de aspectos que subsidiaram sua experiência de criação. 



 103 

 

 

 

 

 

 

 

Capítulo 3 

O Recado do Morro: sete histórias em rede de criação 
 
 
 

 

 

 

 

 É impossível separar minha biografia de minha obra. Veja, 

sou regionalista porque o pequeno mundo do sertão (...) este 

mundo original e cheio de contrastes, é para mim o símbolo, 

diria mesmo o modelo de meu universo. (ROSA, João 

Guimarães, apud GALVÃO, 2006, p.86) (fala aos jovens em 

“O Cruzeiro” 23.12.1967), 

 

 

 



 104 

Que a escritura de Guimarães Rosa se faz na fronteira entre o vivido 

e o imaginado é um fato. Nele, o diário se desdobra, muitas vezes, entre o 

objetivo exploratório-científico e intenções literárias. Do ponto vista específico 

da criação, há indícios de que a intenção do viajante na escritura do relato 

passa por uma mediação entre o visto e o vivido pelo olhar, sob a visão e 

valorização do narrador viajante que o contamina, com sua subjetividade a 

objetividade do real, advinda do autor empírico, como haveremos de averiguar. 

 

3.1- Anotações de viagem em “O Recado do Morro” 

 

De acordo com inúmeros estudiosos de literatura e, principalmente, 

da obra de Guimarães Rosa, o experimentalismo é um traço recorrente em 

suas criações. Particularmente, no que diz respeito à linguagem, o autor 

mineiro traz grande inovações linguisticas, mas também o expediente de coleta 

de dados marca sobremaneira suas criações. 

É dentro deste âmbito investigativo que a viagem de 1952 deu 

origem às obras Corpo de Baile e Grande Sertão: veredas. A título de 

comprovação, temos o artigo intitulado “O homem do avesso”, em que Antonio 

Candido (2000), ao se reportar à Grande Sertão: veredas, confirma a relação 

entre os enredos de vários textos rosianos e a experiência etnográfica 

vivenciada pelo autor. 

A experiência documentária de GR, a observação da vida sertaneja, 
a paixão pela coisa e o nome da coisa, a capacidade de entrar na 
psicologia do rústico - tudo se transformou em significado universal 
graças à invenção, que subtrai o livro da matriz regional, para fazê-lo 
exprimir os grandes lugares-comuns, sem os quais a arte não 
sobrevive: dor, júbilo, ódio, amor, morte, para cuja órbita nos arrasta 
a cada instante, mostrando que o pitoresco é acessório, e na 
verdade, o Sertão é o Mundo (CANDIDO, 2000, p. 122). 
 

De acordo com as colocações de Candido, podemos entender que o 

processo criativo de Guimarães Rosa possui duas vias: a do sertanejo que, 

enquanto diplomata, interage com o mundo; e a do viajante que retorna às 

origens em uma espécie de realimentação daquilo que ele é. Fruto dessas 

interações profícuas, a obra do autor mineiro, crivada por sua sensibilidade 



 105 

poética, não só contempla o aqui e o agora do sertão, como os transcende 

existencialmente. 

No processo de contextualização de seus enredos, ainda observado 

por Antonio Candido, a obra de Guimarães Rosa se finca em 

(...) três elementos estruturais que apóiam a composição: a terra, o 
homem, a luta. Uma obsessiva presença física do meio; uma 
sociedade cuja pauta e destino dependem dele; como resultado o 
conflito entre os homens (CANDIDO, 2000, p. 123). 

 
Amalgamados um ao outro e, portanto, inseparáveis entre si, a 

composição rosiana detém na relação forma – conteúdo um trabalho com a 

matéria linguagem, em estado selvagem e original no que concerne à vida em 

seus múltiplos aspectos. Ainda que consideremos, de um ponto de vista 

panorâmico, que o experimentalismo modernista tenha tido em Guimarães 

Rosa sua culminância, a linguagem em sua obra, conforme o próprio autor 

colocou, forma par com a vida e serve de espelho a quem a utiliza.  

Se de um lado, temos Antonio Candido “radiografando” os três 

pilares rosianos em sua literatura, de outro, Mônica Meyer, bióloga, educadora 

e cientista social, nos indica um de seus fundamentos mais ricos: a natureza do 

sertão mineiro. 

Segundo Meyer (2008), a coleta de dados, conforme comentários 

traçados em anexo (ver anexo 9, p. 200), demonstra que a percepção da 

natureza feita por Guimarães Rosa se pauta em três aspectos: as cores, os 

cheiros da natureza e sons; o tempo da natureza e a ordenação da natureza. 

Contudo, estes aspectos surgem, em seus textos poéticos, como emanações 

de um modo peculiar de ver o sertão em seus vários feitios. 

(...) a paixão de Guimarães Rosa pelo mundo natural salta das 
páginas com muitas citações e descrições de plantas, bichos, rios, 
morros, lugares, pessoas, auroras, crepúsculos. O espaço é 
esquadrinhado em quatro dimensões ligando os elementos do céu, 
da água, da terra e do fogo. De imediato, percebe-se um Guimarães 
Rosa naturalista, dono de uma forma poética única de expressar a 
natureza (...) (MEYER, 2008, p.29). 

 

Das duas cadernetas intituladas Boiada 1 e Boiada 2, existem 

anotações aproveitadas em Corpo de Baile e, mais especificamente, em “O 

Recado do Morro”, nosso referencial de análise. Em seu conteúdo, temos 



 106 

frases, palavras, cenas e paisagens, sob a forma de observações 

fragmentárias, provenientes da viagem empreendida por Rosa. Este 

aproveitamento, contudo, se dá em vários níveis de linguagem, ora de forma 

compacta, ora dispersa. O fato é que bois, aves, árvores e expressões sonoras 

do sertão compõem, principalmente no nível do narrador, o panorama do 

cenário do conto, qual seja, o sertão mineiro.  

Entretanto, se o documento e a ficção se apresentam de forma 

dialógica, entre eles se interpõe a figura do poeta, que transforma em imagens 

os dados do sertão, convertendo-os em um espaço matricial para real e mítico, 

fala e escritura, os quais coexistem amalgamados à topografia, definindo o 

homem rosiano em uma necessidade peculiar a sua criação. 

“O Recado do Morro” é marcado por uma percepção em que a 

natureza não é sujeito nem objeto, antes, opera-se uma comunhão entre o 

meio e o homem e todos recebem um tratamento de seres animados em suas 

características peculiares, porém, com a intensidade significativa que somente 

a poièsis de Guimarães Rosa, homem do sertão e do mundo, pode conferir.  

Como veremos adiante, no confronto entre as cadernetas de viagem 

e o conto, as descrições já são, elas próprias, pautadas pelo lirismo, e sua 

transferência para o conto ocorre de forma imaginativa e visual, o que confere 

ao texto poético um grande poder de representação. 

 A comparação entre texto etnográfico e texto poético aponta para 

dois perfis de dialogia. Em um, existe o paralelismo de ideias e dados, com a 

percepção, empiricamente registrada, correspondendo à organização da 

memória; em outro, as evidências, ora sutis, ora graves, mas, em todo caso 

controladas pela criação ficcional, demonstram a reciprocidade, ainda que 

parcial, entre os dois textos. 

Para efeito de demonstração, partimos do panorâmico – paralelismo 

de ideias e dados  – até o específico – evidências comprobatórias da coleta no 

texto poético. 

 



 107 

3.1.1 - Paralelismos entre ideias e dados 

 

Denomina-se paralelismo de ideias a não coincidência formal stricto 

sensu, os atributos dos elementos naturais sejam eles visuais ou auditivos, 

trabalhados sensivelmente, o que dá às partes comparadas um caráter mais 

intenso por conta da imaginação criativa do autor. 

Quanto à flora - a natureza é apresentada em um processo de 

mutação em que os elementos ganham vitalidade, são apresentados 

dinamicamente; comprovam-no as formas verbais utilizadas nos textos poético 

e etnográfico: manejando, rachando, estalando, saindo. 

Com esta forma nominal, as expressões se tornam enérgicas, pois 

apontam para ações contínuas, animadas, vivas em sua progressividade. 

Agora, pelas penedias, escalam cardos, cactos, parasitas 
agarrantes, gravatás se abrindo de flores em azul-e-amarelo, 
azagaias de piteiras, o pau-d‟óleo com raízes de escultura, 
gameleiras manejando como alavancas suas sapopemas, 
rachando e estalando o que acham; a bromélia cabelos-do-rei, 
epífita; a chita – uma orquídea; e a catléia, sofredora, rosíssima e 
roxa, que ali vive no rosto das pedras, perfurando-as. (ROSA, p. 31) 

 

(...) o pau-d‟óleo saindo do barranco, como uma foca empinada (B2, 
p.41). (Grifos nossos) 

 

Quanto ao conjunto água, riacho e aves – a descrição da 

natureza feita por Guimarães Rosa presentifica assimilações que põem em 

funcionamento os vários sentidos pelos quais se apreende o mundo. 

A partir destas apreensões, caracterizamos e valorizamos contextos 

e seus elementos. No caso do autor mineiro, um dos elementos naturais mais 

apreciados são as aves que, mesmo quando desconhecidas, não deixam de 

ser registradas ao menos por um dos sentidos, como a audição, conforme 

ocorre nos trechos que seguem, tanto no conto como na viagem empreendida. 

O exercício de imaginação ganha proporção frasal, a natureza fala, 

se auto enuncia de forma poética, quase ritmada. 

Ali o riachinho, por pontas de pedras, parecia correr defugido, 
branquinho com uma porção de pés. Suaves águas. Da gameleira, 
o Passarim, superlim. E, longe, piava outro passarinho – um sem 



 108 

nome que se sabia – o que canta a toda essa hora do dia, nas 
árvores do ribeirão: - “Toma-a-benção-ao-tí-i-o, João!...‟ (ROSA, p. 
47). 

 

SOCÓ: cro, cro, cro. O canto da SARACURA. O belo pio do 
NHAMBU (B1, p.9). 

ROLA CALDO DE FEIJÃO, pia diferente: ela tem um arrulhozinho 
como o da juriti, mas mais fraco (ROSA,B1, p. 14). 

AGUA-SÓ: O canto é tiriririri-chóo-chóo-chóo-água-só, água-
só...(reza-povo, reza-povo!... outros dizem que é como ela canta) 
Canta esprivitado: água-só, água-só. (ROSA,B1, p. 19) (grifos 
nossos). 

Ainda em relação às aves, é grande o número de referências que o 

autor utiliza. Os pássaros participam de vários conjuntos semânticos, pois 

estão relacionados à marcação do tempo, às estações do ano, mas também à 

localização humana imersa no contexto agreste com o qual comunga. 

Rosa sempre os descreve em suas cores, seus comportamentos, 

mas, sobretudo, em seus cantos – traço em comum com a vida cotidiana do 

sertão mineiro. Do ponto de vista auditivo, a cantoria das aves compõe um dos 

painéis mais líricos que a viagem apresenta, e no que se refere às cores, 

formam o que Meyer denominou “uma verdadeira aquarela” (MEYER, 2008, 

p.130). 

Mas seo Olquiste agora só dava atenção a algum pássaro. O 
pitangui, escarlate, sague-de-boi. Mesmo voava um urubu-caçador, 
de asas preto e prata. O mais eram joãos-de-barro. A viuvinha-do-
brejo tentava cantar melhor: o macho se dirigindo à fêmea, no apelo 
de reunir. Depois, vendo o espiralar dos gaviões, soltou o grito-pio 
de alarme. (ROSA, p. 65). 

 

Trinam canários...Canarinho é muito madrugador; papa-capim; 
pássaro preto (ROSA, B1, p.p.7)... 

8hse 10‟- cantam periquitos e a fogo-apagou e os pássaros pretos 
(...) um bando de pombas verdadeiras (..).fogo apagou cantando 
alto. E os pássaros pretos lúdicos jograis (...) A fogo-apagou, seu 
canto parece longe, e ela está perto...Sempre os casais de 
periquitos. Suas sombras no chão. Seu descerrar de verde fino 
(ROSA,B1,p.11/12)  

(...) manhã cedo canta a saracura (nas veredas) (ROSA,B1,p.19) 
(Grifos nossos). 

 

Quanto às veredas-águas e seus sons – a água é apresentada em 

sua grandiosidade, seus aspectos sonoros e sua importância para a vida 

sertaneja.  



 109 

Ela mesma, água, é apresentada como elemento vivo, que gera, 

conduz e garante a vida. Órgão do mundo, a água rosiana é uma realidade 

poética que desperta sensibilidade, dá frescor e claridade às palavras. Seus 

rumores não são o que são, mas os que se tornam: elemento solidário que 

engrandece, magnifica e humaniza os intercâmbios aparentemente naturais, de 

forma íntima e branda: 

Fim do campo, nas sarjetas entemontãs das bacias, um ribeirão de 
repente vem, desenrodilhado, ou o fiúme de um riachinho, e dá 
com o emparadamento, então cava um buraco e por ele se soverte, 
desaparecendo num emboque, que alguns ainda tem pelo nome 
gentio, de anhanhonhacanhuva. Vara, suterrão, travessando para o 
outro sopé do morro, ora adiante, onde rebrota desengolido, a água 
já filtrada, num bilo-bilo fácil, logo se alisando branca e em leves 
laivos se azulando, que qual polpa cortada de caju. E mesmo 
córregos se afundam, no plão, sem razão, a não ser para poderem 
cruzar intactos por debaixo de rios, e remanam do túnel, ressurtindo, 
longe, e depressa se afastam, seguindo por terem escolhido de afluir 
a um rio outro. (ROSA, 2001,p. 30). 

 
Rumor de um novilho atravessando água. Lá do outro lado, em cima, 
os bois pastam. Vaqueiros e cavalo os vigiam. A vaca bebe, pára e 
sopra (tomando respiração), e torna a beber. O tauá forma 
degraus lamelados (ROSA, B2, p. 36-37). 

Perto (sobre o) do Córrego, belo, que murmura grosso mormôr. 
(ROSA, B2, p. 56). (Grifos nossos) 

 

Quanto ao céu e as nuvens – os relatos apresentam a mesma 

dinamicidade dos outros elementos componentes daquele contexto, com os 

quais, como sempre, se relacionam. Céu e nuvens, contudo, são apresentados 

com toda a plasticidade das cores. 

O processo de adjetivação da natureza em Guimarães Rosa transita 

da imaginação para imagens, e destas para aquela, e, quanto a céu e nuvens 

particularmente, entrelaça opostos – serras / céu – nuvens, irmanando-os. 

O céu não tinha fim, e as serras se estiravam, sob o esbaldado azul 
e enormes nuvens oceanosas. Ora os cavaleiros passavam por um 
socalco, entre uma quadra de pedreira avançante, pedra peluda, e 
o despenhadeiro, uma frã altíssima (ROSA, 2001,p.37). 

 

Lá, onde, brancas, como dunas, de sal entre as árvores do 
horizonte, as nuvens saem (sobem) da terra. Mugem, aqui. E há, 
mais altas, nuvens azuis – de frio – e brancas, cosidas de sol, com 
ninhos de sol. Mas o pasto já perdeu a iluminação de seu chão (...) 
Crepúsculo cor de cobre. Beleza de céu e nuvens. Altura! (ROSA, 
B2, p.32) 



 110 

6 horas menos 10‟. No puro, fino, azul do céu, nuvens 
alaranjadas, doces, discretas. No nascente e no poente. De todos 
os lados. Só num ponto é que há nuvens azuis, de friura. (ROSA, 
B2, p.58). (Grifos nossos) 

 

Conforme notamos, a coleta de dados constantes nas cadernetas 

Boiada 1 e Boiada 2 de fato subsidiaram a criação de “O Recado do Morro”, 

principalmente quanto ao plano de conteúdo. Resta-nos verificar, portanto, 

quanto desse conteúdo também foi transposto para a expressão. 

 

3.1.2 - Evidências de intercâmbios entre coleta e recriação da 

realidade 

 

A presença não só de vocábulos, mas igualmente de expressões 

demonstram que a interação autor e itinerário de viagem foi marcada por 

signos naturais que, somados ao trabalho poético, construíram um modo de 

ver, interagir e representar a natureza em seus múltiplos aspectos. 

Quanto à marcação natural do tempo – um dos aspectos de 

mensuração cronológica é o sol. Este traça um caminho, cujo percurso e 

incidência indicam as horas. Meyer considera que “O curso do sol serve como 

ponto de referência, indicação de acontecimentos e direção das atividades” 

(MEYER, 2008, p.147). 

Além disto, observe-se o uso da cor ocre, cuja utilização está 

relacionada a mapas; o que é bastante sintomático, se considerarmos que ela 

caracteriza o espaço inicial da jornada que está sendo empreendida. Nesse 

sentido, a comunhão de vários elementos indica tempo e espaço, definindo as 

ações sejam elas humanas ou não, até porque a natureza inclui o homem 

como parte de sua dinâmica. O S, morfema relativo ao Sol se desdobra em 

caminho e companheiro, segue “serra-acima”, de forma “solene” e bem 

próximas “sombras”. 

Desde ali, o ocre da estrada, como de costume, é um S, que começa 
grande frase. E iam, serra-acima, cinco homems, pelo espigão 
divisor. Dia a muito menos de meio, solene sol, as sombras deles 
davam para o lado esquerdo. (ROSA, 2001,p. 27) 

 



 111 

Voou uma pomba verdadeira sobre nós. O sol a iluminou por baixo 
(...) sol-por. (ROSA, B2, p.6) 

(...) vem os periquitos (...) o bicudo (...) as grandes maracanãs na 
embauba enorme, e na mangueira que o sol doira (ROSA,B2, p. 
19). (Grifos nossos) 

 

Quanto a Serra dos Gerais – as descrições do sertão mineiro 

ocorrem com características de variedades de cor, apresentadas formalmente. 

Suas constituições visuais são fôrmas lineares que se ondulam de forma 

montanhosa – “a última serra verde ondula”.. 

Sua apresentação obedece à geografia do local – “montes pós 

montes, morros e corocovas. Serras e serras, por prolongação”, mas 

poeticamente sinuosa. 

De feito, diversa é a região, com beleza, maravilhal. Terra longa e 
jugosa, de montes pós montes: morros e corocovas. Serras e 
serras, por prolongação. Sempre em apique bruto de pedreiras, 
enormes pedras violáceas, com matagal ou lavadas. (ROSA, 
2001,p.29) 

 

Reflete-se no pescoço (tábua do pescoço) da mula, os moventes 
reflexos de sol e sombra das folhas com seus interstícios. Uma 
libélula grená (vermelha episcopal) (ROSA, B2, p. 37) 

Coleio de serras, de verdes e azuis. Longíssimas, doçura de 
paisagem (...) limite (nordeste e este) a última serra verde ondula; a 
serra azul é quase uma reta. (ROSA, B2, p. 40). (Grifos nossos) 

 

Características dos Gerais – Aqui, as formas, suas linhas e cores 

ganham não só dinamismo, mas também fluidez. O morro, a serra, a vegetação 

não são apenas elementos definidores de um contexto ou cenário, possuem 

performances próprias, como que atuando conjuntamente inclusive com o ser 

humano. 

Se nas cadernetas a descrição já se faz por uma comparação 

sensível, no conto, é tratada por e com uma linguagem primordial que não 

dissocia objeto e referência, antes são apresentados de forma vivificadora. 

Vejamos: 

(...) o chapadão de chão vermelho, desregral, o frondoso cerrado 
escuro feito um mar de árvores, e os brilhos risonhos na grava da 
areia, o céu um sertão de tão diferente azul, que não se acreditava, 
o ar que suspendia toda claridade, e os brejos compridos 
desenrolados em dobras de terreno montanho – veredas de 
atoleiro terrível, com de lado e lado o enfile dos buritis, que nem 



 112 

plantados drede por maior mão: por entre o voar de araras e 
papagaios, e no meio do gemer das rolas e do assovio limpo e 
carinhoso dos sofrês, cada palmeira semelhando um bem-querer, 
coroada verde que mais verde em todo o verde, abrindo as palmas 
numa ligeireza, como sóis verdes ou estrelas, de repente. 
(ROSA,2001, p. 53).  

 

Morros azuis me percorrem, desenharam-se do céu. (ROSA, B1, p, 
5)  

 

Ao fundo, a Serra dos Gerais – mal levantada, chata, mas se 
estirando num movimento sensível, suave movimento, via norte. 
Com sua espinha e base verde-escuras, entre esses o flanco verde-
claro, onde se hospedam as úmidas veredas. O céu é uma poeira 
azul. Papagaios no vôo-loiros verdadeiramente. (ROSA, B2, p.40). 
(Grifos nossos) 

 

Quanto a lapas e animais como corujas em interação – o registro 

das características de cada espécie, e sua comunhão com o espaço em que 

está inserida, revelam com intensidade os vários movimentos e momentos da 

vida sertaneja. Expressões dos animais ganham tratamento de personificação 

ou, em outros termos, são humanizados. 

Lapas, com salitrados desvãos, onde assiste, rodeada de silêncios 
e acendendo globos olhos no escuro, a coruja-branca-de-orelhas, 
grande mocho, a estrige cor de pérolas – strix perlata

1. (ROSA, 
p.30) 

 

CORUJA BATUQUEIRA: seu canto é quase choro de uma 
criança. Também faz: - Quên! Ken! Ken! CORUJA GRANDE DE 
ORELHA: canta de todo jeito. Ela grita feito uma pessoa: Hú! (E 
outras de sistema esquisito, que a gente aqui não pode fazer 
comparação) (ROSA, B1, p.20). (Grifos nossos) 

 

Anus, papagaios, caracará e gavião – A reprodução de vocábulos 

onomatopéicos dá ao texto um valor melódico e harmonioso e, ao fazê-lo, cria 

um quadro iconicamente articulado. Na verdade, enunciam, por meio de signos 

naturais os acontecimentos e as formas pelas quais são apreendidos. 

Papagaios roucos gritam: voam em amarelo, verdes. Vez em vez, se 
esparrama um grupo de anus, coracóides, que piam pingos 
choramingas. O caracará surge, pousando perto da gente, quando 
menos se espera – um gaviãoão vistoso, que gutura. Por resto, o 
mudo passar alto dos urubus, rodeando, recruzando - pela guisa 
esses sabem o que-há-de-vir. (ROSA,2001, p.31) 

                                                 
1
 O grifo é do autor. 



 113 

 

Três anus brancos, arrepiados, quentando sol, nos ramos da bolsa-
de-pastor. Esses cantam muito tiram leite. É como leite no balde: 
chorró, chorró, chorró, chorró ... é pintado de branco e preto. O 
anu-preto tem um piado feio, esquisito – Pium! Piiúm!.... (ROSA, 
B2, p.45). 

O casal de caracarás voando manso – os bicos vermelhos. (ROSA, 
B2, p. 54) (Grifos nossos) 

 

Quanto às pedreiras e buritis – a condição sertaneja, sua geologia, 

com chão gretado, longe de ter uma apresentação rústica, tem seus aspectos 

exibidos de forma lírica, delicada. As palavras que os definem vem com a 

leveza de um espírito amante dos Gerais.  

E chegariam aos Gerais quase sem necessidade de se apear em 
seu avanço: uma emendada com outra, primeiro aquelas com 
pedreiras, depois as com cristais recortados, depois, os escalvados, 
de chão rosado e gretado; dos “alegres” e “campinas”; enfim, 
depois as serras areentas: e a gente dava com a primeira grande 
vereda – os buritis saudando, levantantes, sempre tinham estado 
lá, em sinal e céu, porque o buriti é mais vivente (ROSA, 2001,p. 
35 - 36). 

 

Costeamos bela larga vereda – a mais bela – com buritis grandes 
e meninos, verde e amarelo oiro. Neles o vento zumbe. As folhas 
altas, erectas, se dedeiam. Vários leques, cada um (ROSA, B2, p 
16). (Grifos nossos) 

 

Quanto ao Morro da Garça - Destaque de referencial geográfico, 

situado na bacia do Rio das Pedras, o autor o apresenta em sua solidão. Seu 

isolamento, contudo, reforça a proeminência de seu estado de ser, uma vez 

que se trata de uma elevação de rocha. 

Há uma comunhão visual – geométrica (escaleno) (ver anexos 6, p. 

195; 7, p. 196), com uma feição também mística (escuro), fora a designação de 

pirâmide, forma abundantemente vista como representação mágica. Em nosso 

caso, o Da Garça alegoriza o mistério poético, pois como o próprio narrador 

coloca: “(...) o Morro da Garça (...) Belo como uma palavra” (ROSA, p. 23). 

Lá – estava o Morro da Garça: solitário, escaleno e escuro, feito 
uma pirâmide. (ROSA, p. 39)  

Perspeito, em seu pousado, o da Garça não respondia, cucuruto. 
Nem ele, nem outro, aqui à esquerda, próximo, superno, morro em 
mama erguida e corcova de zebu (ROSA,2001, p. 40). 

 



 114 

9 hs menos 20‟ avistamos o Morro da Garça, é uma pirâmide azul 
(ROSA,B1, p.8) 

Pirâmide rasa. Corcova de camelo, às vezes. Às vezes uma 
“tartaruga”. Escuro (...) Morro da Garça, daqui parece um bisão 
(bisonte) a emergir (ROSA,B2, p. 38)  (Grifos nossos) 

 

Quanto ao espaço ao redor da lapa de Gorgulho, primeiro 

recadeiro - a paisagem é descrita em sua plena fertilidade e interação de 

espécies e reinos diferentes entre si. Juntos compõem um quadro natural 

dinâmico, variado e rico.  

Dentre estes aspectos naturais, destaque-se a gameleira, não só 

neste contexto, mas em muitas outras passagens dos textos – literário e 

etnográfico – ela é sempre a que acolhe outras espécies ou emerge da terra 

em forma inusitadas que o autor registra com toda a acuidade poética.  

Se muitas vezes a gameleira é vista como uma árvore sagrada; em 

Rosa, ela recebe literalmente um tratamento de sacralização, pois transversa 

espaços e situações marcadas pelo intercâmbio, pela multiplicidade 

característica do sertão. 

(...) e passado ao fresco por um riachinho: eis, eis. Um regato 
fluifim, que as pedras olham. Mas que mais adiante levava muito 
sol. Do calcário corroído subia e se desentortava velha gameleira, 
imensa como um capão de mato. Espaçados, no chão, havia 
cardos, bromélias, urtigas. Do mundo da gameleira, vez que outra 
se ouvia um trinco de passarinho. Ali fizeram estação, para a hora 
de comer. (ROSA, 2001,p. 43 - 44). 

 

Perfil de um morro: grotas (púbis feminino) – com mato (capão); 
pedreira, blocos azuis de calcáreo, sobre os blocos: o mato (na 
fertilidade). Predominam as gameleiras (ROSA, B1, p.2). (Grifos 
nossos) 

 

Quanto à Natureza: Riacho humanizado - comunhão homem 

natureza – são apresentados de forma que a convivência e natureza se 

igualam.  

Mesmo em termos de convivência durante a viagem, Rosa afirmou 

que a vida no sertão equivale “estar no meio de todas as alegrias e de todas as 

grandiosas emoções” (ROSA, B2, p.31). Assim, natureza e ser humano 

participam dessa festividade. 



 115 

Ele havia a linha das serras desigualadas, a toda lonjura, as pontas 
dos morros pondo o céu ferido e baixo. Olhou, um tanto. Depois, 
esbarrando assim, sem que-fazer, sem ser para prosear ou 
dormir, desnorteava. Prazível era se estivesse com 
companheiros, jogar uma mão de truque. O riachinho, revirando, 
todo se cuspia. (ROSA, p. 51) 

 

Durmo na barraca de forma de rapadura. O córrego marulha. 
Grilos. Os rapazes jogam truque. Outros cantam. (ROSA, B2, 
p.59). (Grifos nossos) 

 

 

Quanto aos espinhaços dos morros e o castigo da ventania – o 

vento é mencionado como uma das características sazonais. Marca o tempo e 

definem as ações humanas. Às vezes, condutor de sons, outras, definindo 

formas, o vento é um dos denominadores da vida sertaneja. Ainda que 

apresentado em sua intensidade, “O vento com sua linguagem particular 

carrega diferentes sons – riachos, chiados, uivos, zumbidos – de intensidades 

variadas: forte, fraco, muito pouco” (MEYER, 2008, p. 137). 

Ar em movimento, o vento sertanejo transporta efetivamente a vida, 

seja a humana que dele tanto se beneficia quanto se protege, seja a natural, 

pela polinização e deslocamento de sementes ou a remodelagem de locais. 

Variavam algum trajeto, a mor evitavam agora os espinhaços dos 
morros, por causa do frio do vento – castigo de ventanias que 
nessa curva do ano rodam da Serra Geral. (ROSA, 2001,p. 52). 

 

O vento faz barulho (de riacho) nas folhas do milharal seco. O 
barulho mais forte no canavial: as folhas chiam uma na outra. No 
cerrado, há pouco: os uivos (bufos) repentinos (lúgubres) de vento, 
nos chapéus, nas folhagens (ROSA, B1, p. 48-49). 

Pelo curral de Pedras, há muito vento e pouca água (ROSA,B1, p. 
74). 

(...) o que mata naqueles “gerais” é o vento. Os beiços trincam 
(ROSA, B1, p.77). (Grifos nossos) 

 

Quanto ao jenipapeiro e carro de bois – são tecidas 

considerações sobre a resistência do jenipapeiro e sobre a beleza de um carro 

de bois pelo seu canto e sua composição. 

Símbolo da vida sertaneja, a imagem de carro de boi está fortemente 

associada à poesia, principalmente no que diz respeito a seu canto. O canto, 



 116 

para o carro, os bois e o carreiro, é a sua própria vida. A qualidade desse 

canto, principalmente quando grosso e grave, é tido como sintonia com a paz 

divina e com o mundo. 

Rosa, admirador confesso desse canto, registra em “O Recado do 

Morro” essa poesia viva, na conjunção do jenipapeiro. Em comum, carro de boi 

e jenipapeiro são signos emblemáticos da força e da beleza peculiar àquele 

espaço e de quem o habita, o sertanejo. A sintonia desse homem com seu 

meio faz com que se torne significativo, mais que ver, ouvir o canto do carro. 

O jenipapeiro grande, na curva do Abelheiro, calvo de toda folha. 
Menos afastado, trafegou um carro-de-bois, cantando muito 
bonito, grosso – devia de estar com a roda bem apertada, e o 
eixo seria de madeira itapicuru. (ROSA, 2001,p. 64). 

Lobeira: cor de folha (vai nascendo já tem espinho). É verde “na 
diária”, mesmo na maior seca é verde e tem espinho. Ela e o 
jenipapeiro são as que ficam sempre verdes, mesmo no rigor da 
seca (...) Jenipapo – se ele não tiver folhas, ele tem frutas 
(ROSA, B2, p. 47). 

Um carro do Pompeu, que cantava fino, que nem uma rabeca. O 
carro daqui canta grosso: tem o eixo grosso e o carro pega no 
eixo em três lugares (em vez de dois); 2 cocões dos lados, e, no 
meio, um chumaço (“chumação”) (ROSA, B1, p. 65). 

O itapicuru serve para eixo de carro (canta muito bonito, 
grossão (assim como a sucupira). Cantam fino: faveira, amargoso, 
açoita-cavalo, etc. o itapicuru também é bom assim “para ficar no ar” 
(réguas de cerca de curral). Com roda folgada, todo carro canta 
feio. Apertando, canta bonito (ROSA, B2, p.33). (Grifos nossos) 

 

Observe-se que a natureza viva e tematizada por Guimarães Rosa 

interage com o ser humano, pois qualifica-o e dá sentido existencial ao diálogo 

homem – ser natural. Nestes termos, são construídos vários diálogos entre 

partes distintas, mas formando um mesmo viés de ser, a pluralidade. 

Esse pluralismo resulta tanto de seu caráter etnográfico como da 

criatividade do autor. Rosa demonstra necessidade em adquirir informações 

através do convívio pessoal e procura preservá-las memorizando-as e 

anotando nas cadernetas. A leitura de “O Recado do Morro” evoca a presença 

de verdadeiros depoimentos do artista, ou seja, observa-se uma similaridade 

entre fatos históricos e a ficção, é o caso da viagem da comitiva ao sertão 

mineiro ou até o caso de Seo Alquiste personagem que, como o escritor, 

convive com vaqueiros e sai anotando e desenhando em cadernetas aquilo que 

deseja preservar em sua pesquisa. 



 117 

Estes dados remetem-nos ao conceito de memória criadora 

introduzida por Henry Bérgson que nos diz que a memória recria o vivido, no 

tempo presente, com as demandas deste presente, trazendo da experiência 

vivida soluções novas para a nova situação. 

De posse das informações armazenadas na memória, (adquiridas 

pela rede do vivido, selecionadas pelos afetos do sujeito e parte delas 

modificadas em representação pela consciência), o sujeito é capaz de 

transformá-las em novas soluções possíveis para atender ás propostas no 

presente.  

Desse modo, no que concerne à presença de dados recolhidos no 

conto, é pertinente considerarmos as duas vias realizadas: paralelismo de 

ideias e evidências de intercâmbio como fundamentos da criação rosiana, com 

desdobramentos gerados pelas sensibilidade e criatividade do autor, 

amparados pela condição mnemônica. 

 

3.2 –A linguagem do Morro da Garça: ouvir para narrar 

 

Quando se atenta para as três viagens que o conto codifica pela 

intriga: a etnográfica, enquanto gênese da ficção; a narrativa, em seu caráter 

de desdobramento; e a discursiva, enquanto percurso expressivo do recado do 

Morro da Garça, depreende-se que o olhar de Guimarães Rosa revela as 

marcas características representativas da alteridade e polifonia. 

A primeira viagem etnográfica feita por Guimarães Rosa, em 1952, 

está patente no conto. Conforme apontado por seus estudiosos, e por nós, a 

referida viagem serviu de base para a criação de duas obras já citadas – 

Grande Sertão: veredas e Corpo de Baile. Afora este dado, no que diz respeito 

ao próprio enredo, consideremos a figura de Seo Alquiste e alguns elementos 

estruturadores do conto. 

Espécie de alter-ego do autor, as características da personagem 

condizem com as veredas percorridas por Rosa – seu interesse pela natureza, 

seus cadernos de anotações, seu encantamento com os habitantes, em 

particular Pedro Orósio, fora a presença dos óculos, “de grossas lentes” (Rosa, 



 118 

2001, p 11). Somente a título de lembrança, Rosa tinha uma certa deficiência 

visual. 

Mas, sobretudo, nos reportemos a três dos principais elementos 

estruturadores da obra de Rosa que também comparecem sinteticamente no 

conto: a terra (o meio físico assumindo status de quase personagem - Morro da 

Garça); o homem (em sua fusão com a natureza, mas não sendo subtraído das 

incoerências e, não raro, condição paradoxal da existência humana – Pedro 

Orósio – pedra + montanha – o que é guia em um espaço que lhe fala, mas 

não é por ele compreendido); e a luta (seja ela a da sobrevivência pelo trabalho 

ou pela própria vida, como a de Pedro com Ivo e seus comparsas). 

A segunda viagem da narrativa tem como guia itinerário o próprio 

narrador. Atuando predominantemente na 3ª. pessoa, dir-se-ia que ele abre 

mão da onisciência. De fato, o narrador nada adianta do que virá no enredo, 

até a caracterização das personagens, e em particular Ivo Crônico, obedece ao 

estilo sutil de Guimarães Rosa. Sua performance parece e não parece de 

amigo, impossível durante o trajeto sentenciá-lo como antagonista embora 

algumas de suas posturas serem, no mínimo, estranhas. Crônico é a própria 

ambiguidade do tempo que é e está, mas indefinível por princípio. 

O que de acintoso se depara é o fato de que nenhum dos 

integrantes da comitiva tem sua subjetividade explorada, a não ser Pedro 

Orósio. É como se o narrador vez por outra olhasse por seus olhos, sem 

assumir a condição de personagem, o que seria pertinente já que o foco oscila 

entre o discurso direto e indireto. 

Os recadeiros, por sua vez, dão outra faceta à condição narrativa. O 

narrador extrapola a visão de Pê-boi; ao pontuar as performances destas 

personagens, temos uma espécie de foco narrativo subentendido ou paralelo 

ao campo de visão do protagonista.  

Se o narrador nada adianta, é porque ignora o por vir, ou em termos 

bakhtinianos, opera-se a polifonia ou inconclusibilidade da personagem cuja 

autodefinição será por ela própria efetuada. Dessa forma, enredo e foco 

narrativo ficam amalgamados e nos levam a inferir que a comitiva, fora Pedro 

Orósio, Seo Alquiste, Seo Jujuca do Açude, Frei Sinfrão e Ivo da Tia Merencia, 



 119 

tem um sexto componente – o próprio narrador. Polifonia de vozes e 

performances. 

A terceira viagem, a discursiva, está condicionada ao discurso direto 

uma vez que se localiza nas falas dos recadeiros. De Gorgulho a Coletor, cada 

recadeiro tem o mesmo tema – o recado de morte feita pelo Morro da Garça; 

entretanto as seleções lexicais que cada um deles põe em funcionamento, 

ganham semanticamente valores diversos e se alteram mediante a intervenção 

de cada locutor. Observa-se que cada enunciador traz para mensagem 

acréscimos e modificações correspondentes ao seu contexto e à visão de 

mundo. É da perspectiva dos recadeiros que se opera a dialogia na experiência 

criativa de alteridades em performances. 

Na sequência das enunciações, temos as caracterizações 

particulares de cada recadeiro: 

Gorgulho é o primeiro recadeiro. Morador de uma lapa, cultiva sua 

própria alimentação, pois abandonara uma vida em que não tinha mais como 

se sustentar. Em torno de sua lapa, uma excepcional presença de inúmeros 

urubus que vinham procriar, dar nova vida, ao invés de se alimentar da morte. 

Fisicamente é miúdo e um pouco surdo. É ele quem interage com o Morro da 

Garça, seu interlocutor. 

Gorgulho é apresentado pelo narrador da seguinte forma: “Um 

velhote grimo, esquisito, que morava sozinho dentro de uma lapa, entre 

barrancos e grotas (...). O nome dele, de verdade, era Malaquias”. (ROSA, 

p.37). 

Observe-se que o nome “Malaquias” significa mensageiro, mais 

propriamente mensageiro de Deus e o narrador o compara a um garatujo, o 

que lembra “garatuja”, a escrita primordial, a primeira fase da representação 

gráfica na infância. Seu discurso é marcado pelo nonsense, até pelo fato de 

que sua interlocução se fundamenta em uma possível comunicabilidade natural 

e assim se apresenta: 

- Que que disse? Del-rei, ô, demo! Má-hora, esse Morro ásparo, só se 
é de satanás, ho! Pois-olhe-que, vir gritar recado assim, que ninguém 
não pediu: é de tremer as peles... Por mim, não encomendei aviso, 
nem quero ser favoroso... Del-rei, Del-rei, que eu cá é que não 
arrecebo dessas conversas, pelo similhante! Destino, quem marca é 



 120 

Deus, seus Apóstolos! E que toque de caixa? É festa? Só se for morte 
de alguém... Morte à traição, foi que ele Morro disse. Com a caveira, 
de noite, feito História Sagrada, Del-rei, Del-rei!... (ROSA, 2001,p.48). 

 

O diálogo de Malaquias é com o Morro da Garça, mas tem fortes 

traços de subjetividade “Por mim, não encomendei aviso” ou “eu cá é que não 

arrecebo dessas conversas”. 

Não obstante a evidente parelha entre o Da Garça e Malaquias, 

ambos são, por assim dizer, emergentes da terra, o Morro, ou sua fala, para 

Gorgulho, é mistério, assombro, mas o próprio narrador já colocara a elevação 

rochosa nesta condição, ao afirmar que, 

Lá – estava o Morro da Garça: solitário, escaleno e escuro, feito uma 
pirâmide. O Gorgulho mais olhava-o, de arrevirar bugalhos; parecia 
que olhos seus dele iam sair, se esticar para fora, com pendúnculos, 
como tentáculos. (...) (ROSA, 2001, p.39). 

 

Ou ainda ao adjetivar o Da Garça, junto com os demais morros da 

região, como “cocuruto”, “superno”. Assevera assim a superioridade quase 

deificada da gênese do recado que irá percorrer toda a narrativa. 

Catraz – Qualhacoco – Ziquia - Também morador em uma lapa 

cuja localização é mais próxima de fazendas.  

Irmão de Gorgulho que, quando visitado por este último, recebe dele 

a mensagem. Gosta de imaginar invenções, mas estas, quase sempre, já 

existem, entretanto, em sua concepção, as criações recebem um tratamento 

vinculado à natureza. 

O narrador assim o apresenta: 

(...) veio chegando, saco bem mal-cheio às costas e roupinha brim 
amarelo de paletó e calça, um camarada muito comprido, magrelo, 
com cara de sandeu – custoso mesmo se acertar alguma ideia de 
donde, que calcanhar-do-judas, um sujeito sambanga assim pudesse 
ter sido produzido (...) (ROSA, 2001,p.56). 

 

O discurso de Qualhacoco é marcado pela terceira pessoa, cuja 

referência, no caso, é a experiência vivida pelo irmão mais velho, Gorgulho.  

... E um morro, que tinha, gritou, entonces, com ele, agora não sabe 
se foi mesmo p‟ra ele ouvir, se foi pra alguns dos outros. É que tinha 
uns seis ou sete homens, por tudo, caminhando mesmo juntos, por ali, 
naqueles altos...  E o morro gritou foi que nem satanás. Recado dele. 



 121 

Meu irmão Malaquia falou Del-rei, de tremer peles, não querendo ser 
favoroso... Que sorte de destino quem marca é Deus, seus Apóstolos, 
a toque de caixa da morte, coisa de festa... Era a Morte. Com a 
caveira, de noite, feito História Sagrada... Morte à traição, pelo 
semelhante. Malaquia dixe. A Virgem! Que é que essa estória de 
recado pode ser?! Malaquia meu irmão se esconjurou, recado que 
ninguém se sabe se pediu... (ROSA, 2001,p.59 - 60). 

 

Embora a fala de Catraz seja quase um relato do que discorrera 

Gorgulho, nota-se alguns pontos de alteração. O irmão, em seu 

questionamento ao Morro, interroga sobre o tipo de toque de caixa e se seria 

uma festa, mas Catraz retoma a questão afirmando que era “toque de caixa da 

morte, coisa de festa” e o recado já começa a apresentar contornos diferentes 

da sua origem. 

Joãozezim, menino da fazenda de D. Vininha, recebe a mensagem 

de Catraz. Seu nome indica a junção de João e José e curiosamente cria uma 

espécie de contradição ou paradoxo – “ão”; “im”. Como veremos, a descrição 

que dele é feita também é marcada por ações e características que se opõem. 

Atento, observador, esperto, mas também não consegue conversar 

com os adultos que não lhe destinam maiores atenções, Joãozezim é 

apresentado pelo narrador da seguinte forma: 

Ao que esse menino Joãozezim era um caxinguelê de ladino: piscava 
os olhinhos, arregalava os olhos, de bonitas crescidas pestanas, e 
divisava a gente de cima a fundo, nada não perdia. (ROSA,2001, p.55 
- 56). (Grifos nossos) 

 

Conforme as características das personagens-criança na obra de 

Guimarães Rosa, o menino também possui traços de perspicácia e sensibilidade 

intensas, seu olhar, mais nítido e equilibrado, é moldado pelo lúdico, contudo 

sua performance indica uma conciliação de contrários em que, ao mesmo 

tempo, temos a recuperação de origens míticas, ancestrais do homem e o 

prenúncio do que virá. 

É sintomático que Joãozezim, como criança, sintetize as posturas 

procedentes dos recadeiros, ele é uma espécie de tradutor do que ouvira para 

aquilo que será relatado. Sua mediação imaginária constrói a aliança necessária 

à genealogia da canção que será composta por Laudelim; de certo modo, 

Joãozezim esboça o poético que virá. 



 122 

Como Miguilim, de “Campo Geral”, Joãozezim marca a presença do 

onírico e fundamenta a representação da grandeza das fragilidades humanas 

enquanto paradigma de suavidade, beleza, lealdade e abertura para novas 

aprendizagens. Não é à toa que seu discurso se caracteriza pelo diálogo, 

princípio cognoscente, no caso, com Guégue, o próximo recadeiro e seu amigo. 

- “... Um morro, que mandou recado! Ele disse, o Catraz, o 
Qualhacoco... Esse Catraz, Qualhacoco, que mora na Lapinha, foi no 
Salomão, ele disse... E tinha sete homens lá, com o irmão dele, 
caminhando juntos, pelos altos... Você acredita?” (...) 

- O recado foi este, você escute certo: que era o rei... Você sabe o 
que é rei? O que tem uma espada na mão, um facão comprido e fino, 
chama espada. Repete. A bom... O rei tremia as peles, não queria ser 
favoroso... Disse que a sorte quem marca é Deus, seus Apóstolos. E 
a Morte, tocando caixa, naquela festa. A Morte com a caveira, de 
noite, na festa. E matou à traição. (ROSA, 2001,p. 62 - 63). 

 

Seu discurso é marcadamente lúdico e fomentado pelo imaginário 

da infância. Situado entre a representação da realidade ficcional e a visão 

mágica da personagem, o discurso do menino ganha contornos de fabulação – 

rei, espada –, não obstante a temática.  

A postura de Joãozezim ao repassar a mensagem e sua qualificação 

por parte do narrador: “(...) o pescoço esticado para o ar: parecia um pato 

branco.” (ROSA, p. 62) indiciam sua fecunda e verdadeira ludicidade. Não é de 

admirar que, dentre os discursos dos seis primeiros recadeiros, a mensagem 

do menino é a mais coesa. 

Guégue é o bobo da fazenda. Usa como alusão signos naturais, 

geralmente descontextualizados e tende a naturalizar o que é cultural, usando 

o corpo como referência de entendimento, como no caso do “diálogo” com 

Joãozezim.  

Segundo o narrador, Guégue é 

Esse um - o Guégue – que outro nome não tinha; e nem precisava. O 
Guégue era o bobo da Fazenda. Retaco, grosso, mais para idoso, e 
papudo – um papo em três bolas meando emendas, um tanto de lado. 
Não tirava da cabeça um velho chapéu-de-couro de vaqueiro, preso 
por barboqueixo. Babava sempre um pouco, nos cantos da enorme 
boca com um ou dois tocos amarelos de dentes. Uma faquinha, ele 
não estando trabalhando, figurava com a dita na mão. E tinha intensas 
maneiras de resmungar. Mas falava. (ROSA, 2001,p. 60 - 61). 

 



 123 

Em seu discurso, Guégue discorre sobre 

- A bom, no Bõamor: foi que o Rei – isso do Menino – com espada na 
mão, tremia as peles, não queria ser favoroso. Chegou a Morte, com a 
caveira, de noite, falou assombrando. Falou foi o Catraz, Qualhacoco: 
o da Lapinha... Fez sino-saimão... Mas com sete homens, 
caminhando pelos altos, disse que a sorte quem marca é Deus, seus 
Doze Apóstolos, e a Morte batendo jongo de caixa, de noite, na festa, 
feito História Sagrada... Querendo matar à traição... Catraz, o irmão 
dum Malaquia... Ocê falou: a caveira possui algum poder? É fim-do-
mundo? (ROSA,2001, p.69). 

 

Observe que a expressão “tremer as peles” muda de sujeito, e não é 

mais o recadeiro e, sim, um suposto Rei. Outra mudança é a inclusão do 

número de apóstolos, o que não ocorreu anteriormente. De igual forma, temos 

“a Morte batendo jongo de caixa”. 

Posto que o recado percorreu geograficamente um trajeto em 

direção à cidade, sem tê-la alcançado ainda, infere-se que o novo contexto 

está marcado por outras relações culturais e que, dentre estas, o folguedo 

popular – jongo –, é uma das referências. 

Nominedomine, andarilho e ex-seminarista. Sua representação, 

embora una, é tríade uma vez que recebe, no conto três nomes: 

Nominedomine – nome de Deus; Santos-óleos, referente a um dos ritos da 

liturgia romana e Jubileu que, em hebraico, significa “toque da trombeta de 

Deus”.  

Nesse sentido, duas questões interessantes se apresentam. A 

primeira diz respeito ao campo semântico que seus nomes possuem, todos 

eles estão relacionados à religião, no caso, cristã. A segunda, ao fato de 

Nominedomine ser o quinto mensageiro. Jubileu é uma designação 

marcadamente relacionada a este número – 5 -, e seus múltiplos.  

Desse ponto de vista também, a palavra nos remete à Solenidade 

pública. Observe-se que Santos-óleos é o único dos recadeiros que fala em 

público, que proclama a mensagem do Morro da Garça para uma assistência; 

por sinal, em uma igreja.  

Sua apresentação por parte do narrador é a seguinte: 

Era um homem grenhudo, magro de morte, arregalado, seus olhos 
espiando em zanga, requeimava. Deitado debaixo de uma paineira, 



 124 

espojado em cima do esterco velho vacum, ele estava proposto de nu 
– só tapado nas partes, com um pano de tanga. (...) 

E solevava numa mão uma comprida cruz, de varas amarradas a cipó 
– brandia-a, com autoridade. Era um doido. (ROSA, 2001,p.66). 

 

O discurso de Nominedomine é, de todos, o mais tresloucado, se assim 

podemos nos colocar. É cataclísmico, exorbitante e, porque não dizê-lo, 

autoritário no sentido de verdade irrevogável e única. Sob a forma de preleção, 

sua fala é a seguinte: 

-... Escutem minha voz, que é a do Anjo dito, o papudo: o que foi 
revelado. Foi o Rei, o Rei-Menino, com a espada na mão! Tremam, 
todos! Traço o sino de Salomão... Tremia as peles – este é o destino 
de todos: o fim de morte vem à traição, em hora incerta, é de noite... 
Ninguém queira ser favoroso! Chegou a Morte – aconforme um que cá 
traz, um dessa banda do norte, eu ouvi – batendo tambor de guerra! 
Santo, santo, Deus dos Exércitos... A Morte: a caveira, de dia e de 
noite, festa na floresta, assombrando. A sorte do destino, Deus tinha 
marcado, ele com seus Doze! E o Rei, com os sete homens-
guerreiros da História Sagrada, pelos caminhos, pelos ermos, morro a 
fora... Todos tremeram em si, viam o poder da caveira: era o fim do 
mundo. Ninguém tem tempo de se salvar, de chegar até na Lapinha 
de Belém, pé da manjedoura... Aceitem meu conselho, venham em 
minha companhia... Deus baixou as ordens, temos só de obedecer. É 
o rico, é o pobre, o fidalgo, o vaqueiro e o soldado... Seja Caifás, seja 
Malaquias. E o fim é à traição. Olhem os prazos!... (ROSA, 2001,p. 80 
- 81). 

 

Nominedomine, diferentemente dos demais recadeiros, se inclui na 

mensagem, não a transmite apenas “Escutem minha voz (...)” Toma para si a 

palavra, melhor: apropria-se dela e, como nenhum recadeiro fez até então, não 

questiona; seu discurso é assertivo, peremptório. 

Não obstante isso, ao oscilar entre a terceira e primeira pessoa, seu 

pronunciamento traz recortes de sua própria visão, do seu entendimento do 

mundo e, considerando o repertório verbal que acrescenta, se auto-afirma com 

partícipe da trama envolvida e na qual se envolve. Desse modo, do ponto de 

vista enunciativo, sua mensagem é a mais subjetiva, até pelo fato de que, 

semanticamente, é notadamente religioso e, como tal, tanto hierarquiza locutor 

e ouvintes como toma por marcas a exortação, o enlevo e a salvação.  

Nela se apresentam todos os caracteres de um discurso 

institucionalizado, religioso no caso: “Seja Caifás, seja Malaquias” e, de igual 



 125 

modo, encontramos inúmeros acréscimos como: “tambor de guerra”, “festa na 

floresta”, “Lapinha de Belém, pé da manjedoura”.  

De um modo ou de outro, Nominedomine recupera em sua fala os 

quatro recadeiros anteriores, algumas vezes transformando seus nomes 

gramaticalmente como Catraz em “cá traz”, ou fundindo designações anteriores 

como Rei-Menino, que era referência de Rei, dita pelo menino Joãozezim. 

Redefine seu interlocutor, Guégue, por uma de suas características físicas 

“Anjo dito, o papudo” assim como usa uma das referências daquele: 

“Malaquias”. 

Outro diferencial digno de nota é a inclusão dos interlocutores no 

discurso. Do ponto de vista do enunciado, não apenas Santos-óleos é sujeito, 

mas abrange os interlocutores como participantes do ato enunciativo na 

medida em que os coordena como elementos constitutivos dos aspectos de 

tempo e de espaço como podemos verificar na passagem que segue: “Aceitem 

meu conselho, venham em minha companhia... Deus baixou as ordens, temos 

só de obedecer. É o rico, é o pobre, o fidalgo, o vaqueiro e o soldado... (...) 

Olhem os prazos!.”. 

Coletor – Em princípio, denomina-se coletor todo recipiente em que 

se juntam coisas. No que diz respeito à personagem, diríamos que seu nome 

indica muito mais uma função que a identidade de uma pessoa.  

O próprio narrador esclarece essa condição: “Se disse que esse 

Coletor era gira. Bem dizer, nem nunca tinha sido coletor, nem aquele era 

nome válido” (ROSA, p. 84). De todo modo, é apresentado da seguinte 

maneira: 

O qual Coletor era outro que não regulava bem. Estava com uma pilha 
de papéis e jornais, e com as algibeiras cheias de tocos de lápis, com 
eles constantemente fazia contas de números nas beiradas brancas 
dos jornais. E o Coletor era um que gostava de freqüentar sempre 
perto ou dentro da igreja, e se ajoelhava rente na primeira fileira, junto 
com as mulheres mais beatas, ao pé do gradil da banca de comunhão 
(ROSA,2001, p. 80). 

 

De acordo com estas colocações, Coletor, embora fincado em valores 

materiais, interage com ritos sagrados, o que nos remete a própria coleta do 

dízimo que marca inclusive a própria solenidade do Jubileu. Por esta via de 



 126 

reflexão, Nominedomine e Coletor são interfaces de uma mesma questão. De 

todo modo, em uma explicação mais apropriada à personagem, assim se coloca 

o narrador: 

Transtornos e desordens da vida, a peso disso ensandecera. Agora, 
achacado e velho, inda bom que a doideira dele era uma só: imaginava 
de ser rico, milionário de riquíssimo, e o tempo todo passava revendo a 
contagem de suas posses. Escrevia em papel, riscava no chão, 
entalhava em casca de árvore, em qualquer parte. Mas onde tinha mais 
gosto de cifrar aquelas quantias era nas paredes, porque assim todo 
mundo podia invejar a imensa fortuna. De qualidade que, por azo, 
preferia a Matriz, por ter as maiores paredes brancas do arraial 
(ROSA,2001, p. 84). 

 

Em seu discurso, Coletor vai se opor àquele de quem recebeu a 

mensagem, Nominedomine, e o faz assim: 

- “Uma tana! Mistifo do homem... Por meu seguro... Onde é que já se 
viu? O rei-menino... Bom, isso tem, na Festa: um rei menino, uma 
rainha menina, mais o Rei Congo e a Rainha Conga, que são os de 
próprio valor... O rei-menino, com a espada na mão! E o cinco-
salmão: ara, só se vê disso, hoje em dia, é na bandeira do Divino, 
bordado rebordado... Baboseira! Morte à traição, hora incerta, de 
tremer as peles... Doze é dúzia – isso é modo de falar? O que vale a 
gente é as leis... Quero ver, meu ouro. Não sou o favoroso? Mais 
nocentos mil e novecentos e noventa-e-nove mil milhões de 
milhões... A Morte – esconjuro, credo, vote vai, câ! Carece de 
prender esse Santos-Óleos, mandar guardar em hospícios... Vê lá se 
a Morte vem vindo, daí da banda do Norte, feito coisa de 
Embaixador, no represento de festa de cavalhada? E caixa e tambor, 
quem estão batendo é essa gente do Sãtomé, à revelia... Cristãos 
sem o que fazer... Frioleiras... De que Rei, pelos ermos, sete 
soldados, fidalgos e guerreiros da História Sagrada, e lapa de Belém, 
tudo por traição, dando conselho e companhia, ao pé da 
manjedoura, porque Deus baixou ordens... Novecentos milhões... 
Nove, seis e um – sete... Acabar? Posso dar meu juramento. Acaba 
nunca! Isso de mundo se acabar, de noite ou de dia, é invenção de 
gente pobre... Arrenego! Uma tana! Que seja p‟ra Capataz, e esta 
aqui p‟ra Malaquias!...” (ROSA, 2001,p.86). 

 

A partir do discurso de Coletor, podemos observar algumas 

questões de diferenciação e de continuidade. Contudo, mesmo nas 

continuidades, o foco adotado pelo sexto recadeiro tem um aspecto distinto dos 

anteriores: a visão de Coletor não é tão marcadamente sagrada, até pelo fato 

de sua prioridade ser uma suposta riqueza material. 

Em seu redimensionamento da mensagem, mescla de forma pontual 

o conteúdo recebido com o contexto sociocultural em que está inserido, ou 



 127 

seja, a inserção de aspectos da cultura popular recebe desta vez um 

tratamento mais elaborado. 

Por esta via, rei-menino aparece ligado a rei congo e rainha conga, 

figuras da Congada, como podemos ver no trecho que segue “O rei-menino... 

Bom, isso tem, na Festa: um rei menino, uma rainha menina, mais o Rei Congo 

e a Rainha Conga, que são os de próprio valor...”. 

Outra referência é a festa do divino, sua bandeira, acompanhado do 

símbolo afro-brasileiro “sino Salomão”, “o cinco-salmão: ara, só se vê disso, 

hoje em dia, é na bandeira do Divino, bordado rebordado...”. De igual modo, 

ainda se referindo ao mesmo folguedo, inclui outros aspectos da festa, 

associando uma vez mais ao conteúdo do recado do morro, “Vê lá se a Morte 

vem vindo, daí da banda do Norte, feito coisa de Embaixador, no represento de 

festa de cavalhada?”. 

Não obstante a mistura entre o ouvido e dito, em alguns aspectos o 

discurso de Coletor é francamente oposto ao de Nominedomine, principalmente 

no que diz respeito ao religioso, como colocado em, “E caixa e tambor, quem 

estão batendo é essa gente do Sãtomé, à revelia... Cristãos sem o que fazer...” 

Para Coletor, valem as referências materiais, observe-se que no 

discurso anterior, Catraz havia sido transformado em cá traz, somando a 

sobreposição Caifás. Coletor vai além dessa mudança e, coerente com sua 

visão de mundo, muda ainda para capataz, “Arrenego! Uma tana! Que seja p‟ra 

Capataz, e esta aqui p‟ra Malaquias!...”. 

Em suma, no avesso que Coletor representa, é sintomática a 

presença significativa de aspectos humanos. Não é sem razão que seu 

discurso traz inúmeros aspectos culturais, mas principalmente ao afirmar, 

“Doze é dúzia – isso é modo de falar? O que vale a gente é as leis...”, o sexto 

recadeiro se insere literalmente na esfera do profano – do latim Profanus. Pro - 

diante de, fora. Fanum - templo, igreja, lugar sagrado. 

O sétimo recadeiro é o poeta Laudelim, contudo, antes de abordá-lo, 

e tendo em vista que ele receberá de Coletor as bases para seu discurso, 

pensamos ser necessário contrapormos algumas balizas no percurso da 

mensagem emitida pelo Morro da Garça. 



 128 

Conforme já colocado, o percurso do recado vai do Da Garça até 

Laudelim, ou seja, da natureza à poesia. Da partida – Da Garça, até a chegada 

– Laudelim, o itinerário, como vimos, passa por seis pontos – recadeiros, 

contudo observa-se que estes formam três pares: Gorgulho – Catraz; 

Joãozezim – Guégue; e Nominedomine – Coletor. 

Estas formações, por sua vez, apresentam tanto afinidades como 

disparidades. Vejamos: 

1. O primeiro par diz respeito a Gorgulho, primeiro recadeiro, e 

Catraz, segundo recadeiro, e seu irmão mais novo. Quanto às afinidades, 

ambos são moradores de lapas, ou seja, habitam literalmente em uma espécie 

de “ventre da natureza”. 

Contudo, em alguns aspectos, são distintos, principalmente em seus 

comportamentos. Enquanto Gorgulho tem postura de interioridade, Catraz 

prima pela exteriorização, o mais velho é meio-surdo enquanto o caçula é 

falante. 

Tais feições, antagônicas ou não, vão repercutir em suas condições 

de recadeiros. Se Gorgulho se mostra indignado e, por que não dizê-lo, 

assustado diante da mensagem recebida, Catraz, embora questionando, se 

refere ao fato com maior naturalidade; 

2. O segundo par é Joãozezim e Guégue. Ambos são moradores de 

uma fazenda e têm em comum o fato de estarem também à margem do grupo 

local, ou seja, ninguém lhes devota maiores zelos. 

Entretanto, de um lado, temos o menino, de outro, um adulto, 

considerado quase velho. Acrescente-se que o menino tem uma postura 

vivamente lúdica. Em sua performance, Joãozezim é dialógico, ressignifica a 

mensagem para Guégue. O menino é atento e seu comportamento aponta para 

uma grande esperteza. 

Quanto ao Guégue, considerado tolo, sua performance se 

caracteriza pela comicidade, e é com ela que temos no conto um trecho hilário, 

concluído com a ironia do narrador “O Guégue era um homem sério, racional” 

(ROSA, p. 61). 



 129 

Em seus discursos, tanto um quanto outro redimensionam as 

informações recebidas. Joãozezim trata o aspecto “Rei” de forma alegórica. O 

Rei, em sua versão, remete a uma imagem heróica “era o Rei (...) que tem uma 

espada na mão”, já Guégue vai se ater aos aspectos: poder da caveira e fim-

de-mundo, demonstrando assim sua ingenuidade; 

3. O terceiro par é formado com Nominedomine e Coletor e nele 

teremos também uma relação antagônica, apesar de suas reciprocidades. 

Quanto a estas, ambos são andarilhos, não possuem uma localização espacial 

determinada. Uma outra afinidade diz respeito as suas posturas: são 

exacerbados. 

Suas oposições são, contudo, muito acentuadas. Nominedomine é 

um religioso, ex-seminarista e Coletor, ligado aos números, às riquezas. 

Desdobrando estas características, o primeiro está para o sagrado, o segundo, 

para o profano. Enquanto Jubileu prima pela espiritualidade, o que guia Coletor 

é a materialidade. Ou se quisermos, um percorre a via da fé, o outro, por assim 

dizer, a da razão. 

Como vimos, seus discursos trazem estas marcas de maneira 

acintosa e suas performances criam oposições que se completam. A ação de 

Jubileu é dentro da igreja, a de Coletor, fora. 

Em seu conjunto, estas paridades indicam que o trajeto da 

mensagem teve três balizas. A primeira no acontecimento enunciativo do 

Morro; a segunda, na relação entre o que fora dito e sua explicação, ainda que 

precária; e a terceira na sua definição. Como cada baliza se bifurcou, suas 

apreensões se pautaram por interfaces, o acontecimento se desdobrou em 

vivência e relato; a explicação tomou as vias do imaginário e do mistério; e a 

definição enveredou pelo sagrado e o profano.  

Dentro da realidade ficcional, a trajetória que o recado efetuou não 

só está marcada espacialmente, mas também no que diz respeito à 

temporalidade e ao lugar enquanto fio condutor das experiências humanas. 

Desse modo, o par Gorgulho-Catraz, como irmãos, viveu o tempo de sentir; o 

Joãozezim-Guégue, como amigos, o de existir; enquanto que Nominedomine-



 130 

Coletor, como opositores, o de compreender, em uma relação dialética cuja 

síntese será a poesia de Laudelim. A dualidade está na pluralidade. 

 

Laudelim - Pulgapé – último recadeiro, é ele quem se dispõe a ouvir o 

relato de Coletor e dar-lhes a feição significativa. 

O narrador o apresenta da seguinte forma: 

O Laudelim era alegre e avulso. Por perto da matriz, estavam num 
campo aberto. E ele olhou um cavalo que pastava, e se lembrou de 
seu violão. Com o Laudelim, se podia fácil conversar, ele entendia o 
mexe-mexe e o simples dos assuntos, sem precisão de um muito se 
explicar; e em tudo ele completava uma simpatia. O violão estava 
mesmo ali à mão, no botequim. Daí que o Laudelim também usava 
cisminha de tristeza, que era uma tristeza leviana, diversa da de 
todos, uma tristeza sem razão certa, que nem doença pegada ou 
chão para a sombra de sua alegria (ROSA, p. 83). 

 

Poeta, e como tal sensível aos múltiplos aspectos que compõem a 

vida, Laudelim é definido como alguém entre a aspiração à transcendência e 

as limitações das contingências. Antes de tudo, alguém que busca em diversas 

direções condições para a construção de novos saberes. Não é à toa que se 

prestou a ouvir o relato de Coletor, atribuindo-lhe a designação de “passagens 

fortes”. 

No apuro de sua percepção existencial, Laudelim, na sua condição 

poética, representa a busca de resposta para sentimentos, anseios e conflitos 

como partes constituintes da existência humana, através de formas muitas 

vezes incomuns ao vulgo, como o narrador acentua na passagem que segue: 

“Dava agora para querer passear vago, violão ao peito, votou que chegassem 

até o cemitério – carecia de visão assim, porque aquela noite tencionava 

cantar melhores” (ROSA, 2001,p. 84). 

Em sua expressão, constrói imagens significativas e dinâmicas que 

presentificam o que até então não se mostrara inteligível. Observemos as 

correspondências entre os versos da canção e a origem da formulação 

enquanto parte dos discursos dos outros recadeiros. 

1. Quando o rei era menino – Guégue  
2. Já tinha espada na mão – Joaozezim  
3. E a bandeira do Divino – Coletor  
4. Com o signo-de-Salomão, - Laudelim   
5. Mas Deus marcou seu destino: - Gorgulho  



 131 

6. De passar por traição. – Gorgulho  
 
 

7. Doze guerreiros somaram – Guégue /  Coletor 
8. Pra servirem suas leis -  Santos-Óleos 
9. - ganharam prendas de ouro – Laudelim / Coletor 
10. usaram nomes de reis. – Santos-Óleos  
11. Sete mais valiam: - Catraz  
12. Dos doze eram um mais seis... – Coletor  

 
13. Mas, um dia, veio a Morte – Gorgulho  
14. Vestida de Embaixador: - Coletor  
15. Chegou da banda do norte – Santos-Óleos   
16. E com toque de tambor, - Santos-Óleos   
17. Disse ao Rei: _ A tua sorte - Laudelim   
18. Pode mais que o teu valor? - Laudelim   

 
19. _ Essa caveira que eu vi - Gorgulho 
20. não possui nenhum poder! - Guégue 
21. _ Grande Rei, nenhum de nós 
22. escutou tambor bater... - Laudelim   
23. mas é só baixar as ordens - Santos-Óleos     
24. que havemos de obedecer. - Santos-Óleos     

 
25. _ Meus soldados, minha gente, 
26. esperem por mim aqui 
27. Vou à Lapa de Belém - Santos-Óleos   
28. Pra saber que foi que ouvi, 
29. E qual a sorte que é minha 
30. Desde a hora em que eu nasci... - Laudelim   

 
31. _ Não convém, oh Grande Rei, 
32. juntar a noite com o dia...- Laudelim   
33. _ Não pedi vosso conselho,  
34. peço a vossa companhia! - Santos-Óleos   
35. Meus sete bons cavaleiros - Coletor 
36. Flor da minha fidalguia... – Laudelim / Santos-Óleos   

 
37. Um falou pra os outros seis 
38. E os sete com um pensamento: 
39. _ A sina do Rei é a morte,  
40. temos que tomar assento...- Laudelim   
41. beijaram suas sete espadas, 
42. produziram juramento. 

 
43. A viagem foi de noite 
44. Por ser tempo de luar. - Laudelim   
45. Os sete nada diziam 
46. Porque o Rei iam matar. 
47. Mas o Rei estava alegre 
48. E começou a cantar... 

 
49. _ Escuta, Rei favoroso, - Gorgulho 
50. nosso humilde parecer: 

..........................................” (ROSA, pp. 94 - 96). 

 

Como vimos, Laudelim não só recupera os dizeres dos outros 

recadeiros, como nos versos 1 – 3; 5 – 8; 10 – 16; 19; 20; 23; 24; 27; 34; 35; e 



 132 

49, como acrescenta sua visão de mundo. Não obstante as alterações feitas na 

reconstrução da mensagem, Laudelim sintetiza as visões dispersas durante o 

percurso do recado. 

Outro ponto que se evidência é o fato de que muitos aspectos são não 

somente modificados, mas também acrescidos pela criatividade e sensibilidade 

do poeta, principalmente quando diz “meus sete bons cavaleiros”. O poeta, da 

mesma forma, antecipa o que os recadeiros não disseram, observe que, pela 

via da poesia, traduz a realidade de forma precisa: “Dos doze eram um mais 

seis”. 

Um era Cronhco, os seis eram Jovelino, Martinho, João Lualino, Zé 

Azougue, Veneriano e Hélio Dias Nemes. Dentro da realidade do conto, o 

grupo, liderado por Ivo – Um, tencionava matar Pedro Orósio, por conta de 

desafetos criados pelas conquistas amorosas deste último. 

Nenhum recadeiro trouxe esta referência, nem Laudelim tinha ciência 

prévia do acontecimento, até porque era uma cilada e, como tal, secreta. 

Diante do fato, pode-se dizer que a poesia revelou a realidade. Ao se reportar 

a este aspecto do texto, a canção, ao enunciar “E os sete com um pensamento 

/ A sina do Rei é a morte” (versos 51 – 52) remete ao plano de vingança 

(pensamento), e ao dizer “Os sete nada diziam / Porque o Rei iam matar” 

(versos 45 – 46), assevera a condição poética desveladora da condição 

humana. 

Como vimos, ao largo da viagem topológica que a mensagem faz de 

recadeiro em recadeiro, ela própria é marcada pela movência, pelo 

deslocamento morfo-sintático-discursivo. Acrescente-se que, pelo fato de os 

recadeiros serem pessoas à margem da racionalidade, suas construções 

textuais são fragmentárias, elípticas e descontínuas formalmente. 

Não obstante o percurso estruturalmente acidentado, o destino da 

mensagem, submetida à atuação performática do sétimo recadeiro, Laudelim, 

recebe o tratamento da organização de vários elementos de modo a torná-los 

dinâmicos. Ao promover uma espécie de inter-relacionamento entre as partes 

distintas, a mensagem é tornada poética e, dentro de sua natureza dialógica 

peculiar, estabelece, pelas vias de seu modo de ser, não mais um produto 



 133 

significativo, mas uma produção de significações a partir das quais o estatuto 

humano prevalece. É a partir desta mediação que “O Recado do Morro” chega 

ao seu remetente. 

Enquanto mensagem poética, a síntese de Laudelim recupera 

aspectos socioculturais e registra conteúdos que transversam as mensagens 

de todos os recadeiros. Sua referencialidade, não obstante a condição 

metafórica, garante a comunicabilidade que o recado não possuía até então.  

 

3.3: O Raconto de “O Recado do Morro” em rede interativa de 
vozes 

 

O tema viagem em “O Recado do Morro”, portanto, pode ser lido 

sob três perspectivas: a expedição etnográfica da qual participou o autor; o 

percurso do recado emitido pelo Morro da Garça; e o enredo sob a forma de 

transcurso de uma comitiva pelo sertão mineiro (Ver anexo 10, p. 222) em que 

se destaca a figura do narrador plurívoco e performático. 

A bem da verdade, as três viagens são imbricadas uma à outra, sem 

que haja uma delimitação concreta entre elas. De fato, uma dá curso à outra 

na medida em que se verifica a dependência existente entre elas. O cenário 

está para o recado, e, este, para a comitiva e seus personagens, 

principalmente Pedro Orósio.  Contudo, nos três itinerários há um elemento 

comum, na verdade, um aglutinador que é o narrador. É ele quem viabiliza os 

paralelismos entre ideias e dados e intersecções entre ambiente, recado e 

personagens em percurso. Dessa forma, a divisão que se faz do tema em três 

viagens corresponde tão somente à necessidade da leitura e os 

esclarecimentos necessários ao entendimento do conto. 

De acordo com as duas viagens já confirmadas, a leitura do conto 

nos evidencia que a expedição empreendida por Rosa, em 1952, registrada 

nas cadernetas intituladas Boiada 1 e Boiada 2, subsidiou a materialidade 

descritiva do cenário no qual transcorrem os eventos em que se decodificou o 

recado do Morro da Garça e seus desdobramentos por meio dos relatos 

citados dos recadeiros. 



 134 

A descrição da natureza não só foi estabelecida de modo dinâmico, 

como também primou-se pela interação do homem do sertão com a natureza. 

Quanto à dinamicidade, o contexto narrativo ganhou contornos de quase 

personificação e identidade, ou animista, uma vez que à natureza são 

designadas ações próprias do humano ou incomuns no que se refere a sua 

essência, como podemos averiguar na citação que segue. 
Mas, nesse entremeio, baixando o lançante, chegara a um lugar 
sombroso, sob muralha, e passado ao frescor por um riachinho: 
eis, eis. Um regato fluifim, que as pedras olham. Mas que mais 
adiante levava muito sol. Do calcário corroído subia e se 
desentortava velha gameleira, imensa como um capão de mato. 
Espaçados, no chão, havia cardos, bromélias, urtigas. Do mundo 
da gameleira, vez que outra se ouvia um trinco de passarinho. Ali 
fizeram estação, para a hora de comer (ROSA, 2001, p. 43-44). 
(Grifos nossos) 
 

De modo semelhante, vemos a identificação que os habitantes 

daquele contexto tem com a natureza. Pode-se dizer que, quanto mais distante 

de um contexto urbano, maior é a sua interação com o meio e com ele se 

assemelha. Vejamos alguns indicadores descritivos do quarto recadeiro. 

A mais, limpara, já pronta, uma saboneteira, feita da concha de um 
cagado. A bem dizer, seu trabalho nisso fora longo e simples: 
pegara o cágado na rede do rego, matara-o a pontadas de faca no 
entrecasco, depois o colocara por cima de um formigueiro – as 
formiguinhas, devorando, consumiram o glude, fabricaram a 
saboneteira, a qual ele presenteava ao menino Joãozezim. Era só 
lavar, no rego – o Guégue vivia à sua beira, o rego era o rio dele. 
(ROSA, 2001, p. 62). (Grifos nossos) 
 

Cada ser vivo, seja terra, água, ar, é tratado em suas 

características, mas estas não se encontram isoladas, antes, são partes de um 

todo que inclui o ser humano. No estudo “Ser-tão Natureza – a natureza em 

Guimarães Rosa” fica evidenciado que, 

O contato e a vivência são fundamentais para a percepção e a 
integração do ser humano como elemento natural. Guimarães Rosa 
vê, ouve, cheira, toca e, às vezes, pára, “apreciando por prazer de 
enfeite”. Ele reconhece a importância da contemplação, da beleza e 
do prazer como um aprendizado de humanidade. (MEYER, 2008, 
193) 
 

Assim, dentro da realidade própria do conto, será o narrador viajante 

o responsável em relatar ao leitor o encantamento sertanejo. Para isso, de 

acordo com a tipologia referente ao foco narrativo, o narrador apresenta os 



 135 

aspectos remanescentes da viagem de 52, transcriados no corpo do conto pela 

mediação da descrição metonimizada da escrita. 

Há que considerar, contudo, que a natureza, objeto descrito pelo 

narrador em “O Recado do Morro”, é viva. A natureza, por não estar dissociada 

do ser que a habita, recebe o tratamento de personagem. Não é sem razão 

que ela – Natureza – não obstante sua peculiaridade, envia um recado para o 

protagonista, Pedro Orósio.  

Não somente neste caso central, mas de modo geral, a natureza 

possui caráter antropomórfico no sentido de acompanhamento, referência e 

definição do e para o ser humano, como no trecho metafórico que segue. 
E assim seguiam, de um ponto a um ponto, por brancas estradas 
calcarias, como por uma linha vã, uma linha geodésica. Mais ou 
menos como a gente vive. Lugares. Ali, o caminho esfola em 
espiral uma laranja: ou é a trilha escalando contornadamente o 
morro, como um laço jogado em animal. (ROSA, 2001, p. 37). 
(Grifos nossos) 
 

Podemos dizer que, dentro da instância discursiva, o ambiente é 

apresentado pelo discurso indireto, cuja forma interpretativa sintetiza as 

particularidades que definem o cenário em que se desenvolvem as ações 

narradas. 

Desse modo, a composição anímica do cenário em “O Recado do 

Morro” pode ser entendida como alegórica, visto que, a rigor, a alegoria pode 

ser definida como aquilo que representa uma coisa para dar a ideia de outra. 

Etimologicamente, alegoria vem do grego αλλος, allos, e significa 

“dizer o outro”, “dizer alguma coisa diferente do sentido literal”, contudo, como 

muitas vezes a alegoria contem associações de naturezas variadas, ela é 

tomada como uma metáfora ampliada. 

Conceitualmente, a alegoria reporta-se a uma situação que joga com 

sentidos duplos e figurados, em que é usual o recurso de personificações ou 

prosopopeias, em especial de noções abstratas, qual seja, é a não 

representação literal das coisas do mundo visível, ou a separação mental de 

um dos aspectos constituintes de objetos, pessoas, etc. com o fito de 

representá-lo de uma outra maneira, como a natureza. Neste caso, a alegoria 

se apresenta como ato hermenêutico, geralmente de valores. 



 136 

Benjamin (1989), em “Charles Baudelaire, um lírico no auge do 

capitalismo”, traz a alegoria para o campo exclusivo da estética. Partindo do 

sentido etimológico do termo, Benjamin viu a alegoria como a revelação de 

uma verdade oculta que não representa as coisas tal como elas são, mas como 

foram ou podem ser. Do que se conclui que, para Benjamin, a alegoria se situa 

“entre as ideias como as ruínas estão entre as coisas”, ou seja, por mais 

enviesado que seja a representação alegórica, ela guarda em sua essência 

traços peculiares de definição do objeto representado. 

Na era moderna, segundo Benjamin, a alegoria, atestada na obra de 

Baudelaire, é colocada a serviço da representação da degenerescência e da 

alienação humanas. Em oposição ao que Benjamin relatou como “carreira de 

um libertino” e “defensor de uma paixão estética”, o filósofo alemão adverte 

que: 

Aquilo que é atingido pela intenção alegórica permanece separado 
dos nexos da vida; é, ao mesmo tempo, destruído e conservado. 
A alegoria se fixa às ruínas. Oferece a imagem da inquietação 
entorpecida. Ao impulso destrutivo de Baudelaire não interessa, 
nenhures, abolir o que lhe cabe (BENJAMIN, 1989, p. 159). (Grifos 
nossos) 
 

Que entendimento pode se tirar de expressões como “intenção 

alegórica”; “separado dos nexos da vida”; ou “destruído e conservado”? Ora, 

sabemos que o próprio Benjamin alegoriza seus pensamentos para expor suas 

ideias. Lembremo-nos da imagem de marujo usada para designar o narrador 

viajante, como na citação que segue: 

A experiência que passa de pessoa a pessoa é a fonte a que 
recorreram todos os narradores. E, entre as narrativas escritas, as 
melhores são as que menos se distinguem das histórias orais 
contadas pelos inúmeros narradores anônimos. Entre estes, existem 
dois grupos, que se interpenetram de múltiplas maneiras. A figura do 
narrador só se torna plenamente tangível se temos presentes esses 
dois grupos. "Quem viaja tem muito que contar", diz o povo, e com 
isso imagina o narrador como alguém que vem de longe. Mas 
também escutamos com prazer o homem que ganhou honestamente 
sua vida sem sair do seu país e que conhece suas histórias e 
tradições. Se quisermos concretizar esses dois grupos através dos 
seus representantes arcaicos, podemos dizer que um é 
exemplificado pelo camponês sedentário, e outro pelo marinheiro 
comerciante. Na realidade, esses dois estilos de vida produziram de 
certo modo suas respectivas famílias de narradores (BENJAMIN, 
1994, p. 198 -199). 
 



 137 

Em nosso entendimento, a abolição do que é destrutivo está par a 

par com a ideia de inconclusibilidade do ser, logo na dependência desses 

“nexos” orientadores de percursos da existência. Quer nos parecer que na 

medida em que a alegoria retém os primórdios significativos da representação, 

se abre também para novas possibilidades de entendimento da condição de 

ser-estar no mundo que, no caso do conto, vem pela inusitada mensagem de 

uma elevação rochosa, não retratada enquanto elemento geográfico, para o 

protagonista. 

Repare-se também que, no que diz respeito a Pedro Orósio e o seu 

não entendimento do recado que lhe foi emitido, é a alegoria e seus 

desdobramentos que viabilizam esse “nexo da vida” que o personagem 

inicialmente não compreende. 

No que diz respeito à tipologia discursiva, não obstante descritiva, 

no que se refere ao ambiente, como já dissemos, este é inserido na categoria 

denominativa. A partir deste parâmetro, a Natureza é, e em sendo, age. 

Quando se atenta para a maneira como o autor mineiro trabalhou os 

dados de Boiada 1 e Boiada 2, sob a forma de ambiente, se evidenciam 

conteúdos assinalados pelos sentidos e pelo afeto. Desse modo, na 

recuperação do que fora vivido, a natureza ressurge como elemento ativo e 

criador no sentido de compartimento de estratos móveis e interagentes em 

uma rede de inteligências afetivas. A partir da experiência vivida e com os 

subsídios da memória criativa, o que era natural ganhou fórum cultural e os 

objetos transformados, animados pela sensibilidade e criatividade rosianas, em 

representação e apresentação. 

Num estudo sobre proposições, Todorov (1982) afirma que a 

referência comporta tanto a descrição como a denominação que, na língua, se 

interpenetram. Quanto à descrição, diz o autor ser ela objetiva, precisa, e 

quanto à denominação, subjetiva. Neste último caso, estaríamos frente a um 

sujeito, uma vez que o nome designa „o nome no sentido próprio‟ e 

particularizado da pessoa.  Por essa razão, ao observarmos que a elevação 

rochosa é assinalada como „Morro da Garça‟, assim no maiúsculo, 

entendemos que não se trata apenas de uma referência turística, mas sim de 

um agente cuja performance narrativa foi operada por um corte antropocêntrico 



 138 

no léxico rosiano. Desse modo, ele exerce, tal qual outros personagens, a 

função sintática de sujeito. 

Para Todorov, 

O agente é uma pessoa; mas ao mesmo tempo não o é. Com efeito, 
a estrutura da proposição mostra-nos que o agente não pode ser 
provido de nenhuma propriedade; ele é, mais exatamente, uma 
forma vazia que preenche os diferentes predicados. (TODOROV, 
1982, p.30) 

 

Dentro da realidade textual do conto, é enquanto agente que o 

Morro da Garça vai preencher diferentes predicados, fazendo com que os 

sentidos de seus vários elementos fiquem associados uns aos outros, embora 

sua condição nominal diga respeito à excelência da denominação e não como 

pertença a alguém. “Cocuruto” e “superno”, o Da Garça é um outro guia lexical 

dentro da proposição narrativa de “O Recado do Morro”, ou uma outra face do 

mesmo guia, com o qual busca a interação. Assim, da mesma forma em que 

se pleiteia um processo relacional para a obra de arte em sua construção, 

também no sentido intratextual, podemos verificar que Rosa situou o tema do 

conto na amplitude do campo de interações. 

De caráter metacriativo, o conto recupera dados e os transforma em 

ato criador. Em si, o elemento ambiente da prosa tem suas características 

distintas, contudo, em “O Recado Morro”, ele exerce suas funções na 

interdependência com outros fatores narrativos. Constituída e constituídora, a 

natureza mineira serve de base para o contexto da criação rosiana, ao mesmo 

tempo em que é redimensionada, em um processo de personificação 

subjacente.  

O Da Garça, “Belo como uma palavra” (ROSA, 2001, p. 42), não só 

emite um recado como se faz presente para todo aquele que percorre trilhas 

em sua volta. “(...) com seu agudo vislumbre” (ROSA, 2001, p. 64), sua 

preponderância visual é tão marcante que viajantes, em movimento, se sentem 

parados. 

(...) o que diziam os boiadeiros. Esses, que tocavam com boiadas do 
Sertão (...) contavam – que, por dias e dias, caceteava enxergar 
aquele Morro: que sempre dava ar de estar num mesmo lugar, sem 
se aluir, parecia que a viagem não progredia de render. (ROSA, 
2001, p. 51) 



 139 

 

Inserido na trama, o “sobressainte” Morro da Garça é 

redimensionado, se faz presença viva e inaugura o plurilinguismo norteador do 

percurso de seu recado, confirmando assim a sua condição de ser “Belo, como 

uma palavra”. 

Um outro aspecto importante na relação viagem de 52 e narrador 

está na linguagem de Guimarães Rosa, cujos fundamentos se encontram na 

própria raiz da língua falada pelo povo. Conforme já pudemos observar, em 

seus cadernos de anotações, o escritor recolhe palavras que são qualificadas 

pela contaminação do poético local, seja quanto à natureza nomeada pelos 

habitantes locais, seja pela enunciação peculiar daquele espaço (Ver anexo 9, 

p. 200). 

Melhor seria pensar que esses nomes são frutos da pesquisa real 
do autor sobre espécies da flora local, método científico a sua 
estranheza poética por simples processo de seleção-combinação. 
Alquimia que faz a poesia brotar das raízes da língua, dos nomes 
cunhados pelos habitantes locais, pela tradição popular e não por 
filólogos e lingüistas. Nomes que são o quem das coisas, signos 
motivados, que trazem já em si a qualidade daquilo que nomeiam. 
(OLIVEIRA, 2008, p.35) 
 

Na emancipação de sua prosa, toda a virtualidade da língua está a 

serviço de sua construção estética, em uma relação entre linguagem e vida. 

A escrita de Rosa quer captar o que é ambíguo e escorregadio, 
ignoto ou difícil de ser aprendido, a própria matéria vertente das 
coisas, tantas vezes tematizadas em Grande sertão: veredas. 
É este o projeto que conforma o sertão de Riobaldo e a inusitada 
metamorfose de “Meu Tio Iauaretê”, operada de dentro da 
linguagem, e se faz presente no olhar do menino Miguilim e de todos 
os bobos e alucinados que povoam Corpo de Baile, seres que falam 
línguas estranhas, de conteúdo enigmático, frequentemente 
atribuindo outros nomes para as coisas e novos significados para os 
nomes, ou simplesmente criando nomes motivados por inusitadas 
sinestesias (COSTA, apud GALVÃO, 2006, p.196) 

 

Em “O Recado do Morro”, é na descrição sobremaneira do 

ambiente, através das peculiaridades linguísticas, que Rosa põe na fala do 

narrador, que temos as formas mais trabalhadas, líricas, encantadoras, criando 

um universo icônico, provocador de nossa sensibilidade visual, como no 

exemplo que segue, em que foneticamente serras, sol e sombras se estendem. 

Desde ali, o ocre da estrada, como de costume, é um S, que começa 
grande frase. E iam, serra-acima, cinco homens, pelo espigão 



 140 

divisor. Dia a muito menos de meio, solene sol, as sombras deles 
davam para o lado esquerdo (ROSA, 2001, p. 27). (Grifos nossos) 

 

Ou, quando, em comunhão com as serras, águas e pedras formam e 

transformam cavernas com figuras inusitadas, antropomórficas. 

Umas redondas chuvas, ácidas, de grande diâmetro, chuvas 
cavadoras, recalcantes, que caem fumegando com vapor e 
empurram enxurradas  mão de rios, se engolfam descendo por funis 
de furnas, antros e grotas, com tardo gorgolo musical. Nos rochedos, 
os bugres rabiscaram movidas figuras e letras, e sus se foram. Pelas 
abas das serras, quantidades de cavernas – do teto de umas poreja, 
solta do tempo, a aguinha estilando salobra, minando sem-fim num 
gotejo, que vira pedra no ar, se endurece e dependura, por toda a 
vida, que nem renda de torrõezinhos de amêndoa ou fios de estadal, 
de cera-benta, cera santa, e grossas lagrimas de espermacete, 
enquanto do chão sobem outras, como crescidos dentes, como que 
aquelas sejam goelas da terra, com boca para morder. (ROSA, 
2001,p.29) 

 

Viva na linguagem, que é outra forma de comunhão com o humano, 

a natureza escreve, registra sua grandiosidade. 

Vã, à distância, aquela sucessão de linhas, como o quadro se 
oferece e as serras se escrevem e em azul se resolvem. À direita, 
porem, mais próximas, as encostas das vertentes descobertas, a 
grossa corda de morros – sempre com as estradinhas, as trilhas 
escalavradas, os caponetes nas dobras, sempre o sempre. 
(ROSA,2001, p. 64) (grifos nossos) 

 

Mas as ações humanas também são parte desta recriação em que 

significantes motivados se fortalecem, fazendo surgir novos e peculiares 

significados. 

E de repente o sino do Rosário se tangeu – col a col, cantarol. 
Ah, quem batia, sabia: tantoava em repinique e repinico, muito 
claro no bimbalho. Mas, foi logo a forte, dez mãos pelo badalo, 
pegou a bedelengar a torto, dlá e dlém, parecia querer romper de 
vez a forma de seu caroço dele. Virgem! – o Nominêdomine tinha 
alcançado de chegar à torre, a igreja estava entregue aos mascaras, 
carecia de o pessoal todo do arraial correr para lá. O homem dava 
rebate, rebimbo, dobra que redobrava, a tal. Depois, perdia 
qualquer estilo. Era só aquela fúria: dladlava, dlandoava, o sino 
também fervia do juízo. (Rosa,2001, p. 78) (grifos nossos) 

 

Como vimos, a linguagem rosiana possui um efeito radical, sua 

significação subleva significados correntes, dicionarizados. De caráter 

surpreendente, causa estranhamento, ao mesmo tempo em que nos faz 

submergir em uma atmosfera notadamente lírica. 



 141 

O fato é que encontramos, o falar do Norte de Minas, certamente 
muito estilizado, de combinação com latinismos; arcaísmos tomados 
ao português medieval (...); indianismos; neologismos; termos 
aproveitados e adaptados de múltiplos idiomas (do inglês, do 
alemão, do francês, do árabe etc.); vocábulos cultos e raros, 
bebidos nos clássicos portugueses; elementos da linguagem das 
ciências, e sabe-se lá  de que fontes mais. Enfim, as virtualidades 
da língua, atualizadas e manipuladas na direção de uma mescla 
única, difícil de definir e de entender num primeiro momento, que 
estranha e surpreende e vai, entretanto, se apoderando do leitor, à 
medida que se entrega ao fluxo rítmico da narrativa também 
misturada.(ARRIGUCHI JR., 1994, p.13) 
 

Estas constatações em “O Recado do Morro” contudo, são uma das 

marcas da obra rosiana, como assevera o próprio autor em correspondência 

com seu tradutor italiano, quando descreve o processo de sua criação poética: 

Eu procuro captar o fato, o momento, como no cinema, para colocar 
o leitor dentro da trama. O leitor precisa conviver com os 
personagens. Mas, para captar esse momento é preciso que o autor 
esteja no momento. Por isso eu tenho meus caderninhos que me 
acompanham em todas minhas viagens. Eu amarro um lápis com 
duas pontas e, no sertão, até em cima do cavalo eu escrevo. É o 
momento. Um passarinho faz um movimento, eu capto o movimento. 
Na hora, e o escrevo como vejo. Mas, só naquele momento eu 
poderia registrá-lo. Jamais poderia guardá-lo na cabeça para dali a 
algumas horas ir me inspirar nele para compor. Não. Não teria valor 
(BIZARRI, apud GALVÃO, 2006, p. 84). 
 

Na segunda viagem em discurso, temos a performance enunciativa 

das personagens, com destaque para os recadeiros. Nesta, a posição do 

narrador é de dar voz às personagens, qual seja, trata-se agora, do discurso 

direto. Quando estas fazem parte da comitiva guiada por Pedro Orósio, o 

discurso direto tanto se apresenta com a retirada do narrador como inserido no 

discurso deste último. Nessa interatividade, Rosa faz o uso corrente nestes 

casos que é a presença das aspas como indicativas de pertença da fala. 

Quando da retirada do narrador e centrado no quadro geral das 

personagens, reparemos que suas falas são curtas, quase sempre precedidas 

ou sucedidas de verbos dicendi como: repetir, dizer, indagar, bradar, 

pronunciar, etc., como podemos verificar nos exemplos que seguem: 

Quando não provia melhor coisa, especulava perguntas; Frei 
Sinfrão, que se entendia na linguagem dele, repetia: 

- Quer saber de onde você é, Pedrão. Se você nasceu aqui? 
(ROSA, 2001, p. 32) 

(...) 



 142 

Saíram a onde a estrada é reta, bom estirão. Até que, a pouco 
trecho, enxergavam, adiante uma pessoa caminhando. 

Um homenzinho terém-terém, ponderadinho no andar, todo arcaico. 

- “É o Gorgulho...” – o Pê-boi disse. (ROSA, 2001, p.37) 

(...) 

- É o Catraz! – o menino Joãozezim logo disse – Apelide dele é 
Qualhacoco. Mas, fala não, que ele dá ódio... Ele cursa aqui. É 
bocó. (ROSA, 2001, p.56) 

(...) 

A gente agora ouvia o pipio seriado da codorna. Uma rês veio até cá 
– um boi pesado de ossos secos. 

-  Bom rapaz, esse Pedro... – dizia seo Jujuca. 

- Por uns assim, costumo rezar mais... – frei Sinfrão respondeu. 
(ROSA, 2001,p. 64 -65) 

(...) 

Se via que vinha já o maior melhor, aos sons ele retombou a 
cabeça, carinhoso, seus olhos se fecharavam. 

-- Que é que vem, Laudelim? – seu Jujuca do Açude indagou. 

-- Pobre coisinha minha, se licença me dão. Composição... 
(ROSA,2001, p. 94) (grifos nossos) 

 

Outras vezes, o narrador se põe ao lado da personagem e incorpora 

sua enunciação ou, dentro de seu discurso, coloca fala pertencente àquela 

como aqui observamos. 

Pelo que, ele concordando, tiveram de ir dali por diante todos a pé e 
a contados passos, visto que o Gorgulho, a-prazer-de se 
empenhando, sempre não passava de um poupado andarilho. Nem 
nenhum deles ria, a que à menor menção de troça o Gorgulho subia 
no siso, homem de topete. Doido, seria? – “Não. Ele, no que é, é é 
pirrônico, dado a essas manias... Que parece foi querer morar 
independente em oco de pedreira, só p’ra ser orgulhoso, longe 
de todos. E não perdeu o bom-uso de qualquer sociedade...” 
Pedro Orósio podia explicar isso, baixinho, ao seo Jujuca, dês que o 
Gorgulho escutava reduzido (ROSA, 2001, p. 41). (Grifos nossos) 

(...) 

E vinham passando uns vinte sujeitos, todos compostos nos trajes 
brancos e com capacetes – era a Guarda Marinheira – amanhã 
haviam de dançar e cantar, rendendo todas as cortesias à Nossa 
Senhora dos Pretos. E a Nelzi se virava para ele e perguntava: - 
“Seu Pedro, o senhor não gosta de figurar?” “- Tenho graça 
nenhuma... Até iam se rir, por meu tamanhão...” – ele tinha 
respondido. (ROSA, 2001, p. 89). (Grifos nossos) 

 

Esses dois modos de dar vez às falas das personagens 

demonstram, sobretudo, que os contextos enunciativos são diferentes entre si. 

Quando o destaque está na pessoa, o narrador se afasta do lugar discursivo, 



 143 

deixando o personagem livre. De outra feita, imbrica seu discurso aos 

discursos das personagens e, neste caso, nos vemos diante de um conjunto 

interativo de enunciados, agora operado em comunhão. Neste caso, o 

destaque é o espaço, e a pluralidade marca o tempo.  

De acordo com a teoria da enunciação, o falante, ao dizer, se auto-

enuncia, constrói a imagem de si para seu interlocutor. Para tanto, além da 

categoria de pessoa – o enunciador, temos as categorias de lugar – ou espaço 

e de tempo, pois para ocorrer a instância da enunciação é preciso que se 

considere três pressupostos: quem fala, de onde fala e quando fala. 

 No que se refere ao conto, vimos que o narrador ora privilegia a 

pessoa, ora o espaço, ora o lugar. Para a categoria de pessoa, há a 

“independência” da fala, ou seja, a constituição subjetiva é plena, uma vez que 

o sujeito da enunciação põe em evidência a imagem que o representa, como 

na passagem que se segue, referida a Gorgulho, primeiro recadeiro, habitante 

de uma gruta e quem ouve o recado do Morro da Garça. 

E, nisso, de arranco, ele esbarrou, se desbraçando em gestos e 
sestros, brandindo seu cacete. Fazia espantos. Falou, mesmo, voz 
irada, logo ecfônico: 

- Eu?! Não! Não comigo! Nenhum filho de nenhum... Não tou 
somando! 

Tomou fôlego, deu um passo. Sem sossegar: 

- Não me venha com loxias! Conselho que não entendo, não me 
praz: é agouro! (ROSA, 2001, p. 38). 

 

De um outro modo, quando o campo da enunciação é interlocutivo, 

os enunciadores formam pares com os enunciatários, embora estes se 

alternem nestas posições quando em face de diálogos. Neste caso, a 

linguagem cunha o espaço da interlocução visto que as enunciações são 

transitivas, interativas, qual seja, requerem o outro na sua complementaridade 

e, consequentemente, na constituição que os identifica como no diálogo entre 

Frei Sinfrão e Gorgulho, acerca de possível convivência entre este último e seu 

irmão Catraz, também morador de uma gruta. 

Afora causa tão precipitada, só de longes meses, não mais de uma 
vez na roda do ano, era que um deles resolvia, deixava sua gruta, e 
espichava estrada, por mor de vir ver o outro irmão lapuz. – “Mas, 
por que não moram juntos?” – “Ossenhor disse?...” – e o Gorgulho 
fitava o frade, espantado com o despropósito. (ROSA, 2001, p.42). 



 144 

 

Na organização sintática dos enunciados, portanto, temos pessoas 

em diferentes performances de alteridades em determinados espaços, o que 

nos leva à extensão dos movimentos, logo à categoria do tempo, que nos 

exemplos citados, remete tanto à simultaneidade – “Não tou somando!”; “Não 

me venha”; “não entendo”; “não moram” – quanto a alguma anterioridade: 

“disse”. Esta utilização de ações, ora presentes, ora pretéritas, indica que, em 

relação aos tempos utilizados, também se caracterizam pela movência. 

Repare-se que, dentro da instância narrativa, o tempo presente se 

aplica ou ao inusitado ou ao incompreensível, enquanto que o tempo pretérito 

tem plena expressão. De conformação discursiva, o tempo pretérito designa 

uma noção objetiva, ao contrário do tempo presente cujo eixo é o da 

subjetividade, em sua dupla acepção: de interioridade e existencialidade. 

De uma forma ou de outra, os três pressupostos enunciativos, 

pessoa, espaço e tempo, perfazem o andamento narrativo, ao mesmo tempo 

em que nele se sustentam, ainda que, neste, as ordens de acontecimentos e 

de narração não sejam sincrônicas. 

Segundo Benedito Nunes, 

O tempo da narrativa, explicitado pela teoria da literatura, é, ao lado 
do ponto de vista o foco, do modo de apresentação e da voz, uma 
das categorias do discurso. Mas as suas variações não podem ser 
apreendidas se apenas visamos o discurso independentemente da 
história, ou apenas a história, independentemente do discurso, o 
tempo da narrativa só é mensurável sobre esses dois planos, em 
função dos quais varia. (NUNES, 1995, p.30) 

 

Assim, temos nestas relações entre espaço – tempo, mediadas e 

mediadoras pela e da presença humana, um dado relevante para o 

entendimento do aspecto de viagem, o ritmo. A palavra deriva do grego 

rhythmós, associado ao verbo reÎn (correr), proveniente do movimento dos 

rios. Ritmo significa, de uma maneira geral, a repetição periódica de elementos 

no tempo ou no espaço, portanto perfeitamente concernente à prosa rosiana, 

principalmente ao conto “O Recado do Morro”. 

Se fizermos o contraponto entre o discurso direto, acompanhado de 

verbos de elocução e o que está inserido no ambiente discursivo do narrador, 



 145 

veremos que os andamentos da narrativa se alteram e se alternam. Quando a 

personagem pode enunciar em separado, o curso performático é mais rápido, 

em oposição a isto, o agrupamento enunciativo traduz a ideia de morosidade. 

Há que ressaltar, portanto, que no primeiro caso, as frases são 

breves, indicando a fala pouca do sertanejo. Já no conjunto, o discurso do 

narrador e atos de falas, embora também não sejam extensos, os movimentos 

da locução são, por assim dizer, circulares, instaurando um sistema de rede de 

vozes ambulantes que, ao mesmo tempo, refletem e refratam suas 

identidades. 

Assim, a estrutura discursiva no conto aparece ligada a uma 

atmosfera determinada. O fio que tece as substâncias enunciativas e, com 

elas, o perfil das relações humanas no conto, é a forma como o discurso direto 

é trabalhado: com ou sem verbos dicendi; brevidade de enunciação por parte 

da comitiva; frequência acintosa do narrador e do cenário, com uma pretensa 

diminuição da presença humana, o que, de fato, representa a integração 

homem - natureza. 

No seu todo, a estrutura nasce do enredo e nele se alimenta, uma 

vez que as relações interativas entre os movimentos das personagens ora são 

crescentes, ora, decrescentes; tanto ecoam quanto evocam, interagem. 

Compreende-se, por esta via, que pelas redes da intervocalidade instaura-se a 

movência de cada discurso entre três espaços distintos, conforme nos alerta 

Oliveira: 

O espaço da tradição, aquele que transporta para dentro de si ecos 
textuais vindos de outra parte, o da audição, no momento da 
performance, que faz do texto obra vocal, e o do próprio texto nas 
suas relações internas. Aqui temos o traçado das vozes poéticas 
que rememoram a errância de povos nômades. (OLIVEIRA, 2007, 
p.30) 
 

Pelas características inerentes à prosa, considerada a condução do 

pensamento, seus referentes são portais de acesso à realidade, porém em 

uma progressão cuja meta está determinada tanto pelo conteúdo como pelo 

padrão expressivo. É neste sentido que o ritmo da prosa prima pela 

continuidade, discorre em uma “linearidade” impulsionante que transporta 

sentimentos, pensamentos e sentidos.  



 146 

Diante da variedade rítmica que ocorre em “O Recado do Morro”, 

vale salientarmos algumas colocações de Frye a propósito do tema, até pelo 

fato de que, mesmo não tendo a disposição espacial peculiar à poesia, a prosa 

rosiana consegue ir além dos limites formais e comungar forma e fundo pelas 

vias enunciativas, mediadas pelo ritmo em oscilações poéticas.  

O ritmo da prosa é contínuo, não recorrente, e o fato é simbolizado 
pelo corte puramente mecânico das linhas da prosa numa página 
impressa. Naturalmente cada prosador sabe que a escrita da prosa 
não é tão mecânica como a sua impressão, e que é possível que a 
impressão injurie ou mesmo estrague o ritmo de uma sentença, 
pondo uma palavra enfática no fim da linha e não no começo da 
seguinte, compondo com hífen uma palavra fortemente acentuada, e 
assim por diante (FRYE, 1995, p. 259). 

 

Dessa forma, a prosa se enreda na suposição de sua própria 

transparência; mas, por outro turno, seu discurso instaura a reatualização de 

nossa experiência de mundo ao fundar, em uma escrita discursiva, o ritmo 

semântico do sentido. É a partir desta perspectiva que atribuímos ao conto 

outra feição narrativa concernente às relações enunciativas entre narrador, 

Morro da Garça e recadeiros, cujas performances funcionam como 

elaboradores do tema principal, a dinâmica comunicativa do Morro da Garça. 

Nestes, reside a viagem do recado, a terceira. 

Sob a forma de viagem metafórica, o recado que o morro emite tem 

caráter enigmático e se constitui em mensagem que passa oralmente, através 

de recadeiros cujo traço comum é a exclusão, (são loucos, fanáticos, lunáticos, 

etc). 

Até sua transformação poética, o percurso do recado ora 

acompanha, ora transversa a viagem da comitiva guiada pelo enxadeiro Pedro 

Orósio, destinatário do recado, e nos mostra um mundo letrado em oposição 

ao mundo iletrado, no sentido de que o primeiro percorre a superfície, 

enquanto o outro, emerge da profundidade. 

A viagem da consciência letrada (...) percorre lentamente a terra, 
enquanto isso o recado da terra, que irrompe da inconsciência, viaja 
pela linguagem como enigma latente e desapercebido até ganhar 
consciência inesperada sob a forma de poesia cantada. (WISNICK, 
1998, p.161) 

 



 147 

Desse modo, o conto nos leva a uma viagem dos sentidos, sempre 

viagens, sob a forma de movência discursiva, recuperando o já dito e 

incorporando novos aspectos ao relato oral, em uma interlocução dinâmica e 

constitutiva de sujeitos dialógicos.  

Quando da interlocução dos recadeiros, estes, enquanto sujeitos 

discursivos, constroem a instância enunciativa do recado do morro em 

patamares que se desdobram, visto que, não só o discurso do outro é 

recuperado a cada enunciação, como ocorre uma rearticulação da voz 

precedente na que lhe segue. Cadeia de polifonias. 

Neste fator intrinsecamente discursivo reside o que Martins (1989) 

denomina “cadeias de locutores”. 

Uma das características importantes da linguagem é a possibilidade 
de um mesmo enunciado ser retransmitido através de uma cadeia 
de locutores, fator fundamental para o aproveitamento de 
experiências e conhecimentos das sucessivas gerações. 
Constantemente estamos recebendo e transmitindo informações das 
mais variadas e, muitíssimas vezes, desconhecemos a sua origem, 
não sabemos por quem foram inicialmente formuladas. É que todos 
nós, os falantes, nos apropriamos de enunciados alheios, sem 
mesmo dar por isso. (MARTINS, 1989, p. 192) 

 

Nestes termos, opera-se o dialogismo, ou seja, a interação verbal 

entre o enunciador e o enunciatário pelas vias da intertextualidade. 

Considerando que, no interior do discurso, o outro é fator decisivo na 

constituição de sentidos, o jogo de multiplicidades discursivas que os 

recadeiros põem em ação mostra a multiplicidade de vozes como reflexo da 

diversidade social operada em “O Recado do Morro”.  

Assim, a configuração enunciativa que os define se faz por meio de 

elos estruturais que vão das descrições feitas pelo narrador aos atos de falas. 

Conforme também nos adverte Wisnick, não se trata de uma comunicação 

vulgar, mas de um circuito polifônico, com fiação múltipla entre emissor e 

destinador; emissores e destinatários. 

 Nesse circuito, o recado do Morro faz a sua viagem 

comunicacional: de um primeiro a um terceiro, num contínuum. 

(...) um recado não é somente uma mensagem que se envia a outra 
pessoa: a palavra indica um circuito em que uma mensagem passa 
de alguém a outro através de outrem. Enquanto a mensagem vai de 



 148 

um destinador a um destinatário, o recado está viajando entre um 
primeiro destinador (nem sempre visível), e um terceiro destinatário, 
mais além. Entre um e outro, o lugar do recado é o do destinador-
destinatário de algo que passa. (WISNICK, 1998, p. 162) 

 

Assim, destinador e destinatários são interfaces de uma mesma 

situação enunciativa. Observe-se que, de Gorgulho a Laudelim, do ponto de 

vista da estrutura dos enunciados, os discursos dos recadeiros possuem como 

traços gerais em comum, orações coordenadas assindéticas em reticências, 

em repetições de coro, que reclamam respostas.  

No que diz respeito às coordenadas assindéticas, ficam marcados 

os  aspectos referentes ao modo próprio da linguagem oral que, com maior 

agilidade, correspondem, no caso, não só ao curso das ideias, mas também ao 

tom mais espontâneo e apropriado à identidade dos recadeiros, ou seja, 

pessoas advindas do mundo iletrado ao que Wisnick (1998) se referiu e 

conforme podemos verificar abaixo: 

[Gorgulho] Morte à traição, foi que ele Morro disse. Com a caveira, de 
noite, feito História Sagrada, Del-rei, Del-rei!... (ROSA, 2001, p.48). 

[Catraz] Era a Morte. Com a caveira, de noite, feito História Sagrada... 
Morte à traição, pelo semelhante. ... (ROSA, 2001, p.60). 

[Joãozezim] Você sabe o que é rei? O que tem uma espada na mão, 
um facão comprido e fino, chama espada. Repete. A bom... (ROSA, 
2001, p. 62). 

[Guégue] Chegou a Morte, com a caveira, de noite, falou 
assombrando. Falou foi o Catraz, Qualhacoco: o da Lapinha... Fez 
sino-saimão... (ROSA, 2001, p.69). 

[Nominedomini] A Morte: a caveira, de dia e de noite, festa na floresta, 
assombrando. A sorte do destino, Deus tinha marcado, ele com seus 
Doze! (ROSA, 2001, p. 80). 

[Coletor] O rei-menino... Bom, isso tem, na Festa: um rei menino, 
uma rainha menina, mais o Rei Congo e a Rainha Conga, que são 
os de próprio valor... (ROSA, 2001, p.86). 

 

Quanto às reticências, sua utilização discursiva indica que o 

pensamento ou a ideia expressos estão inacabados e remetem à ideia de algo 

tácito e taciturno. Nos discursos dos recadeiros, há indicações de que o 

sentido do que não se diz pode ser muito maior. O sentido reitera essa 

possível expansão semântica dos enunciados; o fato das orações serem, em 

sua maioria, assertivas, ou seja, ao enunciarem, os recadeiros primam por 

uma certeza não acessível à primeira vista. 



 149 

[Gorgulho] (...) vir gritar recado assim, que ninguém não pediu: é de 
tremer as peles... Por mim, não encomendei aviso, nem quero ser 
favoroso... (...) (ROSA, 2001, p.48) 

[Catraz] Meu irmão Malaquia falou Del-rei, de tremer peles, não 
querendo ser favoroso... (...) (RM, 2001, p.59). 

[Joãozezim] A bom... O rei tremia as peles, não queria ser 
favoroso... (...) (ROSA, 2001, p.62 - 63). 

[Guégue] (...) e a Morte batendo jongo de caixa, de noite, na festa, 
feito História Sagrada... Querendo matar à traição... (ROSA, 2001, 
p.69). 

[Nominedomini] Ninguém tem tempo de se salvar, de chegar até na 
Lapinha de Belém, pé da manjedoura...(ROSA, 2001, p.81) 

[Coletor] Morte à traição, hora incerta, de tremer as peles... Doze é 
dúzia – isso é modo de falar? (ROSA, 2001, p.86). 

 
Posto que o sujeito da enunciação é, antes de tudo, um sujeito 

cognoscente, é sintomático que o mundo rosiano, no que se refere aos 

recadeiros, esteja pautado na variedade, riqueza e multiplicidade que estes 

enunciadores apresentam. Desse ponto de vista, vale ressaltar a imagem que 

o narrador, enquanto condutor da narrativa, constrói de cada um deles, 

remetendo-as ao imaginário do leitor. 

O recurso mais utilizado na narrativa, do ponto de vista do foco, é o 

discurso indireto. Por assim dizer, o narrador apresenta os recadeiros por suas 

características peculiares e de forma descritiva e indireta. Como testemunha 

que é de suas presenças, intenta alguma objetividade que se esvai quando do 

confronto com as demais personagens consideradas “normais”, ou, em outras 

palavras, inseridos na lógica social.  

Dentre as considerações singulares do narrador, observa-se: 

Referente a Gorgulho, primeiro recadeiro e aquele quem vai receber 

de primeira mão o recado do Morro, a apresentação ocorre da seguinte 

maneira: “Um homenzinho terém-terém, ponderadinho no andar, todo arcaico”. 

(ROSA, 2001, p. 37). 

O léxico empregado pelo narrador nos apresenta Gorgulho e indica 

a procedência do recado, este vem das profundezas da terra por um eremita 

cujo nome está relacionado a pedrinhas, cascalho, fragmentos de rocha, que 

Machado traduz da seguinte maneira: “(...) o orgulho engolido pela gruta, 

falando aos gorgolhões, de olhos esbugalhados (...)”. (Machado, 1976, p. 99) 



 150 

Referente a Catraz, o narrador o delineia de forma diferente: 

“caminhava com defeitos, e, das pernas ao pescoço, se alceava em três 

curvas, como devia ser uma cobra em pé”. (ROSA, 2001, p. 56) 

Com seu apelido Qualhacoco indicando a dupla formação: qualha – 

aglomeração de partículas dispersas; coco – mente, Catraz é “movido pela 

própria imaginação fantasiosa de inventor sertanejo de objetos improváveis” 

(WISNICK, 1998, p. 167-168). Durante o percurso do recado, ocorrem 

variações de seu nome por parte de outros recadeiros como Caifás, para 

Nominedomine e capataz, para Coletor.  

Para Joãozezim, a descrição do narrador prima por sua grande 

inteligência que é definida nos seguintes termos: “(...) era um caxinguelê de 

ladino (...) e divisava a gente de cima a fundo”.(ROSA, 2001, p. 55 - 56). João 

e pequeno José, segundo o narrador, era rápido no raciocínio, o atesta o fato 

de sua mensagem ser a de maior articulação verbal. Apesar disso, estava no 

grupo dos excluídos, como pode ser certificado no trecho que segue: 

Por modo, quem ia pôr atenção no Guégue? Quem, no menino 
Joãozezim? Onde foi assim que este último achava de contar ao 
outro aquilo que ouvira e lhe soara tão importante por esquipático, e 
que ninguém mais aceitaria de comentar. Nenhum dos adultos 
(ROSA, 2001, p. 62). 

 

É o único dos recadeiros que não se desloca espacialmente. Em 

oposição a isto, é aquele que verticaliza semanticamente o recado, explicando-

o a Guégue, próximo recadeiro. Guégue está no centro dos sete recadeiros e é 

tido como lunático potencializado. Seu desempenho comunicativo mostra duas 

faces de uma mesma realidade visto que, embora seja um indivíduo de 

grotesca figura, é amável com Joãozezim e dedicado as suas tarefas. 

“(...) passando pelo quarto estagio, com o bobo e gago Guégue (...)” 

(MACHADO, 1976, p. 100), a visão que o narrador nos traz da personagem 

indica que ele se assemelha a um bufão. 

(...) o Guégue – que outro nome não tinha (...) era o bobo da 
Fazenda. Retaco, grosso, mais para idoso e papudo – um papo em 
três bolas, meando emendas, um tanto de lado (...) uma faquinha, 
ele não estando trabalhando, figurava com a dita na mão. E tinha 
intensas maneiras de resmungar. Mas falava (ROSA, 2001, p. 60 - 
61). (Grifos nossos) 

 



 151 

 No andamento enunciativo de que faz parte, Guégue é “(...) o 

lunático entre os lunáticos, não verbal, mímico e mimético, zeloso portador de 

uma atenção perpetuamente flutuante (...)” (WISNICK, 1998, p. 168). 

O quinto recadeiro apresentado pelo narrador é Nominedomine, que 

vive em estado de exaltação. No momento em que Pedro Orósio e Guégue o 

encontram, é assim definido: “Era um homem grenhudo, magro de morte, 

arregalado, seus olhos espiando em zanga, requeimava. (...) solevava numa 

mão uma comprida cruz, de varas amarradas a cipó – brandia-a, com 

autoridade. Era um doido.” (ROSA, 2001, p. 66) 

Quando põe em público o recado, “E pois, ele pregava. Alargava 

braços altos, gloriava os olhos, santamente, para cima, cruzes que a mão 

sinalava no ar, administrava.” (ROSA, 2001, p. 79). Com vários nomes de 

significação religiosa e consoantes com sua atuação discursiva,  

Essa pluralidade onomástica de quem é chamado Jubileu, Santos-
Óleos, Nominedômine, Nomindome, Nomendomem, e em seu 
discurso fala em Cá traz, Caifas e Malaquias, marca o momento 
mais delirante da linguagem do recado. Soando, ecoando, sino e 
signo se confundem (...) (MACHADO, 1976, p. 100) 

 

O próximo recadeiro é Coletor cuja designação indica muito mais 

uma função que uma identidade. Segundo o narrador,  

(...) era outro que não regulava bem (...) fazia contas de 
números nas beiradas brancas dos jornais. E o Coletor era um 
que gostava de freqüentar sempre perto ou dentro de igreja, e 
se ajoelhava rente na primeira fileira, junto com as mulheres 
mais beatas, ao pé do gradil da banca da comunhão. (Rosa, 
2001, p. 80). 

 

Em sua franca oposição a Nominedomine, Coletor é aquele que será 

o interlocutor direto com o poeta Laudelim. Aficionado aos números, “(...) 

relaciona-se com o mundo através do pressuposto de uma ”sobrefatura” 

imaginária” (WISNICK, 1998, p. 168). 

Uma vez consagrado, o recado polifônico finalmente chega a seu 

destinatário, Pedro Orósio, mas para tanto era necessária a exaltação vinda 

pelas palavras do poeta Laudelim. De acordo com o narrador, “Laudelim era 

alegre e avulso”. Como poeta, retrata a vida com imaginação. Não é sem razão 

que sua performance traz aspectos metafísicos, no sentido de imaterialidade 



 152 

que transcende o mundo imediato. Para o protagonista, Pedro Orósio, 

Laudelim era talvez seu único amigo. Segundo Pê-boi, apelido de Pedro, o 

poeta era alguém diferente, especial. 

(...) era dono de tudo que não possuísse, até aproveitava a alegria 
dos outros – trovista, repentista, precisando de viver sempre em 
mandria e vadiice, mas mais gozando e sofrendo por seu violão; 
apelido dele era Pulgapé. (ROSA, 2001, p. 36) 

 

Laudelim, cujo nome remonta laudare, sintetiza o percurso do recado 

que saíra de Gorgulho, indo até Coletor, de quem recebera a base de sua 

composição: “passagens fortes”. 

(...) cumprindo sua ascensão desde as profundas grutas dos urubus 
(...) até as largas passadas para as estrelas com que termina a 
narrativa, opondo aos timbres escuros dos urubus a claridade e a 
abertura em –a-do Morro, da Graça. (MACHADO, 1976, p. 102) 

 

Observador atento, Laudelim dinamiza, em sua enunciação, os 

aspectos dispersos a respeito do homem, que estavam nos discursos de seus 

antecessores. Na musicalidade de suas enunciações, elucidou a história 

humana que existia de modo velado nos discursos dos outros seis recadeiros; 

fez emergir, pelos recursos da poética, a significação profunda que até então 

aparecera de forma desconexa. A partir da realidade inerente a sua criação, 

estabeleceu-se o último elo mimético necessário ao entendimento do recado 

por parte de Pedro Orósio. 

De acordo com as apresentações dos recadeiros, feitas pelo 

narrador, estes estão sempre em movimento. De Gorgulho a Laudelim, as 

performances são dinâmicas e demonstram a movência marcante no ritmo de 

cada personagem, observemos: 

Gorgulho é “ponderadinho no andar”, Catraz, “caminhava com 

defeitos”; Joãozezim, “divisava a gente de cima a fundo”; Guégue, “não 

estando trabalhando, figurava com a dita na mão”; Nominedomine; “Alargava 

braços altos, gloriava os olhos”; Coletor, “gostava de freqüentar sempre perto 

ou dentro de igreja”; e Laudelim – por sua carência de “mandria” e “vadiice”, 

“diziam que era bandalho” 



 153 

Contudo, sobre o percurso do recado do Morro, é o próprio narrador, 

em sua síntese, quem melhor o definirá. 

Mesmo porque, por diante, o Laudelim percorria todo o viajar, com 
suas vicisses, e dava no vivo da estória cantada – com um 
sinalamento preto no céu, e a lua no rodeado das árvores, e o rir do 
corujo, saído de sua gruta, que anunciavam a falsimônia. Triz e truz 
daí, era aquele desatamento, preto: o nefandório! Arre, aí, que tudo 
fuzuava, no roldão de uma matança – quando os réus guerreiros 
investiam no Rei, de mão-comum, suas espadas. Nas champas 
delas o luar lampeava, contra todos os sete o Rei se defendendo, 
que esbravejava, acuado mas sem se entregar, ao longo choro do 
vento e na solidão dos campos – por força e armas! (ROSA, 2001, p. 
68 – 97). 

 

Em suma, pelas sete instâncias pelas quais passa o recado, há um 

embrião do poético, reatualizado pela individualidade criativa de cada 

recadeiro. É só na sétima migração do recado, agora transmutado em canção 

com Laudelim, que a outra viagem, a da mensagem oracular de traição e 

morte de Pedro por seus inimigos, se torna inteligível para ele e o recado do 

morro chega ao seu destino final. 

Testemunha desta vereda, o narrador registra, em discurso 

simultâneo, o percurso das viagens, a de 52 e a do recado. Anterioridade e 

entremeio são anexados às vias do enredo, a grande frase narrativa que o 

protagonista deve ler e interpretar. A incorporação das duas viagens nos indica, 

sob a forma de cenário, o Sertão e, nas performances de personagens-

recadeiros, o Homem. A concretização de ambos, contudo, se dá pelo enredo e 

a condução, pertencente ao narrador, com suas enunciações que se dão pelo 

discurso indireto e, especialmente, o indireto livre, este último destinado a 

Pedro Orósio. 

Na base de sustentação da trama temos uma comitiva que intenta ir 

de Cordisburgo aos Gerais formada por Pedro Orósio, Seo Alquiste (ou 

Alquiste), Frei Sinfrão, Seo Jujuca do Açude e Ivo. Seo Alquiste, Frei Sinfrão e 

Seo Jujuca são os propriamente viajantes; Pedro Orósio e Ivo são 

trabalhadores que os acompanham. O primeiro, enxadeiro e guia; o segundo, o 

tropeiro encarregado de cuidar dos burros e bagagens (ver anexo 10, p. 222). 

O narrador, já no começo da história, nos apresenta, de forma 

sequencial, o grupo, começando por Pedro Orósio, protagonista da trama. 



 154 

Debaixo de ordem. De guiador – a pé, descalço – Pedro Orósio: 
moço, a nuca bem-feita, graúda membradura; e marcadamente 
erguido: nem lhe faltavam cinco centímetros para ter um talhe de 
gigante, capaz de cravar de engolpe em qualquer terreno uma acha 
de aroeira, de estalar a quatro em cruz os ossos da cabeça de um 
marruás, com um soco em sua cabeloura, e de levantar do chão um 
jumento arreado, carregando-o nos braços por meio quilômetro, 
esquivando-se de seus coices e mordidas, e sem nem por isso 
afrouxar do fôlego de ar que Deus empresta a todos (ROSA, 2001, p. 
27 - 28). 

 

A seguir, o narrador nos remete aos três viajantes, “Seguindo-o [a 

Pedro], a cavalo, três patrões, entrajados e de limpo aspecto, gente de 

pessoa”.(Rosa, 2001, p.28). Dentre estes, o destaque é para o estrangeiro, 

cuja meta é pesquisar e registrar dados da natureza do sertão mineiro no caso 

e, por extensão, do Brasil desconhecido. 

Um, de fora, a quem tratavam por Seo Alquiste ou Olquiste – espigo, 
alemão-rana, com raro cabelim barba-de-milho e cara de barata 
descascada. O sol faiscava-lhe nos aros dos óculos, mas, tirados 
os óculos, de grossas lentes, seus olhos se amaciavam num 
aguado azul, inocente e terno, que até por si semblava rir, aos 
poucos se acostumando com a forte luz daqueles altos. (ROSA, 
2001, p.28). (Grifos nossos) 

 

Ciceroneavam-no um frade, também estrangeiro, mas conhecedor 

do local e um fazendeiro nativo. 

Segundo um frade louro – frei Sinfrão – desses de sandália sem 
meia e túnica marrom, que tem casa de convento em Pirapora e 
Cordisburgo. (...) Relia o breviário, assim mesmo montado, e fumava 
charuto. Falava completo a língua da gente, porém sotaqueava. 
(Rosa, 2001, p. 28). 

(...) 

Com eles, seo Jujuca do Açude, fazendeiro de gado, e filho de 
fazendeiro, de seu Juca Vieira, com apelido seu Juca do Açude, da 
Fazenda do Açude, para lá atrás do Saco do Sãjoão. (Rosa, 2001, p. 
28) 

 

Também prestando serviço aos viajantes, o tropeiro Ivo, cuja 

apresentação recebe, ao contrário de Pedro, um tratamento declaradamente de 

menor valia, como podemos verificar no trecho que segue: “Derradeiro, outro 

camarada – a cavalo esse, e tangendo os burros cargueiros –: um Ivo, Ivo de 

Tal, Ivo da Tia Merência.” (Rosa, 2001, p. 28). 

De fato, não obstante a referencia menor, Ivo é o antagonista do 

enredo, conforme nos adverte Wisnick: 



 155 

Disputas amorosas mal resolvidas fazem com que o último [Ivo]  
prepare surdamente uma emboscada contra o primeiro [Pedro], que 
está na posição de protagonista e que, como o leitor, desconhece 
até o momento final o que se arma contra ele, enquanto hesita entre 
prosseguir na sua vida de namorador errante ou voltar a seus Gerais 
de origem, movido por uma saudade genuína que no entanto lhe 
falta, para casar-se. (1998, p. 160). 

 

Mais que desconhecida pelo leitor, a emboscada é ignorada também 

pelo narrador, como veremos. Desse modo, ele, narrador, será testemunha do 

entrecruzamento de viagens, palmilhando, como a comitiva, passo a passo o 

enredo viajante. 

Marcadamente pelas vias do discurso indireto, o narrador discorre 

sobre os personagens-viajantes. Sobre Seo Alquiste, acentua seu caráter 

investigativo, mas também as formas com que o estrangeiro interage com as 

pessoas do local. 

Por mais, aqueles ali não estavam apurados, iam jornada vagarosa. 
O louraça, seo Alquiste, parecia querer remedir cada palmo de lugar, 
ver apalpado as grutas, os sumidouros, as plantas do caatingal e do 
mato. Por causa, esbarravam a toda hora, se apeavam, meio 
desertavam desbandando da estrada-mestra. (ROSA, 2001, p. 29) 

 

O fato de não ter domínio da língua nativa faz com que Alquiste 

busque compreender a realidade circundante por outros meios e códigos que 

não o verbal, como ocorre em seu encontro com Gorgulho, primeiro recadeiro. 

Mas, enquanto isso, seo Alquiste punha uma atenção aguda, quase 
angustiada, nas palavras de Gorgulho – frei Sinfrão e seo Jujuca se 
admiraram: como tinha ele podido saber que agora justamente o 
Gorgulho estava recontando a doidice aquela de ter escutado o 
Morro gritar? (ROSA, 2001, p.47 - 48) 

(...) 

- “Vad? Fará? Fan?” – e seo Alquiste se levantava – “Hom‟ êst‟ diz 
xôiz‟imm‟port!” – ele falou, brumbrum. Só se pelo acalor de voz de 
Gorgulho ele pressentia. E até se esqueceu, no afã, deu apressadas 
frases ao Gorgulho, naquela língua sem as possibilidades. O 
Gorgulho meio se arregalou, e defastou um passo. Mas se via que 
algum entendimento, como que de palpite, esteve correndo entre ele 
e o estranjo: porque ele ao leve sorriu, e foi a única vez que mostrou 
um sorriso naquele dia (ROSA, 2001, p.48). 

 

Ainda que sem as possibilidades da comunicação verbal, humanista 

e humano interagem a partir do som vocal, da postura corporal, do olhar. O 

estrangeiro “(...) é o único personagem a compreender de imediato a 



 156 

importância latente do aparente disparate do discurso do Gorgulho” 

(MACHADO, 1976, p.103). 

Note-se que dois aspectos se sobressaem da performance de Seo 

Alquiste, a viagem como deslocamento não só espacial, mas também de si e o 

olhar como gênese da construção de alteridades. Ligados um ao outro, seus 

exercícios fundam conhecimento, movência, alteridades, identidades. 

Mais que mudança espacial, a movência e o olhar repercutem na 

significação do mundo do sertão, na interlocução, entre o próprio e o alheio, e 

na comunhão das diferenças que constroem, na alteridade, outras identidades. 

Quando nos reportamos à figura de seo Alquiste, observa-se que o 

narrador enfatiza a questão do olhar metaforizado nos atributos dados aos 

seus olhos; “O sol faiscava-lhe nos aros dos óculos, mas, tirados os óculos, 

de grossas lentes, seus olhos se amaciavam num aguado azul, inocente e 

terno, que até por si semblava rir” (ROSA, 2001, p. 28) (Grifos nossos). 

O olhar do estrangeiro nos remete à interioridade, tem o sentido da 

investigação, da procura por algo que está além do visto, é atento, tenso e 

alerta, busca a profundidade, não é a toa que quer conhecer lapas, cavernas, 

e também mergulha com o seu no olhar do outro, como já nos referimos, caso 

referente a Gorgulho e Laudelim, portos de partida e chegada de ”O Recado 

do Morro”. 

Na construção do perfil dessa personagem foi criado um paradigma 

da visão movente, do olhar que se reestrutura diante do mundo. 

Calçava botas de chocolate, de um novo feitio; por cima da roupa 
clara, vestia guarda-pó de linho, para verde; traspassava a tiracol 
as correias da codaque e do binóculo; na cabeça um chapéu-de-
palha de abas demais de largas, arranjado ali na roça (ROSA, 
2001, p. 28). (Grifos nossos). 

 

É importante salientar que Seo Alquiste, o estrangeiro, revestido da 

prática da alteridade, é aquele que prevê o sentido de nomadismo do recado 

do Morro, pela força poética da canção de Laudelim, foi o único capaz de 

integrar os fragmentos dispersos das vozes migradoras. 
(...) Laudelim merecia florão de cantador-mestre. Prazia 
Era o que pensava seo Jujuca, molhando cerveja na boca e 
atendendo às perguntas do senhor Alquist. Comovido, ele 



 157 

pressentia que estava assistindo ao nascimento de uma dessas 
cantigas migradoras, que pousam no coração do povo (...) 
“Importante... Importante...” – afirmava o senhor Alquist, sisudo 
subitamente, desejando que lhe traduzissem o texto digestim ac 
districtim, para o anotar. Sem apreender embora o inteiro sentido, 
de fora aquele pudera perceber que o verso transmuz da pedra 
das palavras (ROSA, 2001, p. 98). (Grifos nossos) 
 

Mais que acompanhar a travessia do Recado do Morro, o próprio 

Seo Alquiste vai sendo mudado diante desse contexto migratório. É sintomático 

que diante de Gorgulho, sua expressão seja idêntica àquela usada para 

Laudelim, porém, na primeira é “Chôis’ muit’imm’portant?”, em uma língua 

estrangeira, enquanto que, para o segundo, a expressão se “naturaliza” em um 

processo de identificação e sintonia “Importante... Importante...”.  

Em oposição à expansividade de Seo Alquiste, temos a sisudez e 

dissimulação por parte de Ivo. Ao não evidenciar os disfarces de Ivo, o narrador 

demonstra ignorar seus propósitos, contudo, percebe-se em algumas 

passagens indícios de sua intenção. 

O fato do narrador não estar a par dos planos do antagonista faz com 

que o tomemos por testemunha dos fatos que vão se desenrolando durante o 

enredo, mas, ao mesmo tempo, ao nos trazer, de forma velada, a ambiguidade 

da performance de Ivo, fica explicita sua postura analítica em face às 

performances das personagens, ainda que ao adentrar seus processos 

mentais.  

E esse Ivo era um sujeito de muita opinião, que teimava de 
cumprir tudo o que dava anuncio de um dia fazer. Por isso, o 
apelido dele, que tinha, era: “Crônico” – (do qual não gostava). 
Agora, que vinham se aproximando de final, os agrados dele 
aumentavam. Adquiriu uma garrafa de cachaça, deviam de beber, 
os dois, dum copo só. E estendeu a mão, numa seriedade leal: - 
“Toques?” – “- Toques!” Dois amigos se entendiam. (ROSA, 2001, p. 
55) 

(...) 

Porque seo Jujuca se entendia com seu Nhôto, assunto dumas 
vacas e novilhas – massa de negócio provável. Frei Sinfrão abrira o 
breviário e lia suas rezas. O Ivo fora até lá, no curral, sempre 
inquietamente. Dona Vininha entrava para a casa, decerto dar uma 
vista no apreparo do almoço. Seo Alquiste agora desenhava na 
caderneta as alpercatas do Catraz (...) (ROSA, 2001, p.59). (grifos 
nossos) 

 



 158 

Desse modo, o narrador de “O Recado do Morro” fica entre a 

observação e o testemunho uma vez que, ao mesmo tempo, presencia a 

história e, não sendo onisciente, registra os acontecimentos sob sua ótica, 

quase exclusivamente, não obstante as indicações com que assinala o 

percurso do entendimento do enredo para o leitor. 

Persistente, teimoso, determinado, constante, ai está Cronos, o 
Tempo (...) O nome de Ivo Crônico, pois, designa sua função na 
narrativa – é ele quem age sobre o tempo, quem altera a cronologia 
prevista para os acontecimentos, quem antecipa a festa que estava 
marcada para o domingo no povoado vizinho e prepara a cilada para 
véspera (...) (MACHADO, 1976, p. 109) 

 

Ivo, conforme a organização enunciativa do narrador, passa de “um 

Ivo” para “o Ivo”. Da indeterminação à determinação, o narrador o enuncia 

como “derradeiro” até “o Ivo era o cabecilho” e põe a trama a serviço de 

sucessões, fluxos, mudanças, índices temporais que marcam todas as 

experiências, especialmente a de Pedro. 

Mas, se o tempo caracteriza tanto o mundo exterior – cronológico, 

histórico -, quanto o interior – psicológico –, também estipula, ainda que de 

forma múltipla, a ordem do espaço. Tempo e espaço são interfaces de práticas 

humanas, principalmente as atreladas à construção da identidade. 

O tempo é particularmente significante para o homem porque é 
inseparável do conceito do eu. Somos conscientes de nosso próprio 
crescimento orgânico e psicológico no tempo. O que chamamos eu, 
pessoa ou individuo, é experimentado e conhecido somente contra o 
fundo da sucessão de momentos e mudanças temporais que 
constituem sua biografia. (MEYERHOFF, 1976, p. 01) 

 

Ainda que o ser, de fato, só o é por definição, uma vez que está 

submetido a sucessões e mudanças temporais, não há como encontrar o 

homem sem o princípio temporal. Ao tomar, como cerne do conto, a viagem – 

percurso em determinado espaço, não poderia haver outro antagonista que não 

fosse Ivo Crônico. 

Se o tempo é um índice constitutivo da autoconsciência, a pergunta 

que se impõe é: na condição de antagonista que papel Ivo Crônico 

desempenha em relação ao protagonista Pedro Orósio? A resposta o próprio 

narrador nos dá a partir da organização de seus enunciados, que, referindo-se 

a Pedro, prima pelo discurso direto, indireto e, principalmente, o indireto livre. 



 159 

Posto que a utilização do discurso direto indica a reprodução direta 

da fala do personagem e considerando as performances enunciativas do 

protagonista no conto, se evidencia a quase ausência de uma enunciação 

direta. Quando ocorre, são frases curtas, próximas ao laconismo, e, via de 

regra, em resposta a interlocuções alheias. 

- “É o Gorgulho...” – o Pê-Boi disse. (ROSA, 2001, p. 37). 

(...) 

- “Que foi que foi, seu Malaquia!‟ – já ao lado dele Pedro Orósio 
indagava. (ROSA, 2001, p. 38). 

(...) 

- E-ê-ê-ê-ê-ê- eh, morro!... – bradou então Pê-Boi, por desfastio. 
(ROSA, 2001, p. 40). 

(...) 

- Nenhum, não. O trivial, vou ver... Ta em prazos de se roçar e 
encoivarar, já principia o tempo d‟a codorniz cantar, querendo 
chuva... (ROSA, 2001, p. 41). 

(...) 

- Que foi, Crônhico? 

- “Perdão... Perdão...” – o Ivo mal gemia, em desgovernos, e 
apertava fechados os olhos. Pê-Boi riu: 

- Terei matado algum? – perguntou, balançando o Ivo mansamente. 
– Cachaças... (ROSA, 2001, p. 105). 

 

Observando as enunciações diretas (e completas em todo o conto) 

de Pedro Orósio, vemos que estas ocorrem em três momentos bastante 

elucidativos do perfil do personagem: as três primeiras estão relacionadas a 

Gorgulho, com quem Pê-Boi se identifica; a quarta ocorre por intervenção de 

Ivo, o antagonista; e a última diz respeito ao momento em que toma 

consciência da traição, ou seja, quando o processo de autoconhecimento se 

efetiva. 

Fora estas, as demais enunciações estarão ou precedidas ou 

seguidas de intervenções do narrador. Pertencem ao discurso direto, porém 

trazem uma peculiaridade: é uma enunciação preparada, ou discurso de dupla 

voz, embora com delimitações claras entre eles. 

Mas Pedro Orósio tocou ajuda: - “Ele gosta de mim” – disse. – “É 
meu amigo...” -; e, sem pau nem pedra, fez o velhouco vir à fala, 
repetindo, nome do frade, que ele quisesse de bem se chegar e 
emparedar caminhada. (ROSA, 2001, p. 41) 



 160 

(...) 

O Ivo, no falar, pegara mão no braço dele; o Ivo era amigo, supria 
confiança. Pedia para ver a arma: - “Oi, Pê, essa sua garrucha é 
mesmo boa, mandadeira?” “- Regularzim. Tiver um dinheiro, compro 
outra. Revólver, feito esse seu...” “- Ara, nada, bozórje...” (ROSA, 
2001, p. 73 - 74). 

(...) 

Na pobre da ideia dele, ia levar tempo para se gastar aquilo. – 
“Vamos chegando, Pulgapé...” – chamou Pedro Orósio. Mas o 
Laudelim cismara tanto e tanto, enquanto estava ouvindo, seu rosto 
se ensombreceu, logo se alumiou ainda mais. (ROSA, 2001, p. 86) 

 

Embora, para a estrutura do discurso direto, se conceba uma 

enunciação “autônoma”, quando inserida no contexto narrativo, perde sua 

autonomia, inclusive a estrutural, e passa a compor mais um aspecto da 

própria narração, como se reforçasse a visão do narrador ou dos interlocutores, 

e não do próprio personagem. 

Pode-se entender que temos neste aspecto múltiplas vozes no 

espaço da escritura, o que corresponde a uma perspectiva social fundida ao 

discurso. Por este prisma, a linguagem é vista como diálogo, uma vez que as 

vozes estão correlacionadas entre si. 

Nos exemplos citados, embora enunciem ideias de Pedro, as 

enunciações estão condicionadas ao contexto do enredo em que, apesar de 

estar diretamente ligadas à necessidade do protagonista de se reconhecer 

como possível vítima de uma emboscada, ainda transita o recado emitido pelo 

Morro da Garça. 

Como vimos, as enunciações diretas por parte do protagonista nos 

mostram o quanto sua performance lato sensu é voltada para âmbito social. 

Uma visão mais apurada de quem Orósio é de fato, teremos a partir da visão 

do narrador, qual seja, quando das enunciações feita pelas vias do discurso 

indireto, que se seguem: 

E, indo eles pelo caminho, duradamente se avistava o Morro da 
Garça, sobressainte. O qual comentaram, Pedro Orósio bem sabia 
dele, de ouvir o que diziam os boiadeiros. Esses, que tocavam com 
boiadas do Sertão, vinham do rumo da Pirapora, contavam – que, 
por dias e dias, caceteavam enxergar aquele Morro: que sempre 
dava ar de estar num mesmo lugar, sem se aluir, parecia que a 
viagem não progredia de render, a presença igual do Morro era o 
que mais cansava (ROSA, 2001, p. 51). 

(...) 



 161 

Ali era uma varanda abastante extensa. Seo Olquiste, frei Sinfrão e 
seo Jujuca formavam roda com a dona Vininha e seu Nhôto, marido 
dela. Por quanto, em outra ponta, Pedro Orósio, conversava com o 
menino Joãozezim – a meio de saber notícia daquela mocinha 
completa, cujo nome dela era Nhazita. Pedro Orósio podia notar – e 
até, sem nada dizer, nisso achava certa graça – que o Ivo se 
desgostava, sério, de que ele caprichasse tanto interesse nessas 
namorações (ROSA, 2001, p.55). 

(...) 

Baixo um momento, Pedro Orósio esteve namorando, com uma 
moça ou outra, à incerta. Depois, assim sem prisão de regra, 
tencionava trançar pelo arraial, resvés, para valer o tempo. Só um 
tanto, por tudo, agora ele precisava de querer pensar em sua 
casinha, sua lavoura – na segunda-feira era que ia lá, por fim de ter 
andado fora pouco faltava para um mês. Tornar a entrar no diário do 
trabalho também era aceitável, mestreava o corpo e punha calço na 
cabeça, pois mais a ideia da gente vinha sendo tão removida 
(ROSA, 2001, p. 82). 

 

Embora o discurso seja sobre Pedro Orósio, ele nos traz informações 

de quanto o protagonista tomava como referência a natureza e a sua própria 

natureza – a de namorador. Para Pedro, ser-para-si era cultivar estas duas 

naturezas: a externa – roçado / meio ambiente, e a interna – o prazer da 

conquista. Essa expressividade cambiante nos indica que 

O homem não pode juntar a si mesmo num todo exterior 
relativamente concluído, porque vive a sua vida na categoria de seu 
eu. Não é por falta de material no plano de sua visão externa – ainda 
que sua insuficiência seja considerável – mas por falta de um 
princípio valorativo que lhe permitisse, de dentro de si, ter uma 
abordagem para sua expressividade externa (BAKHTIN, 1992, p. 
55). 

 

Do ponto de vista da própria enunciação narrativa, a transparência 

definidora do personagem reside em uma significação analítica de seu discurso 

em que temos o conteúdo semântico de sua composição, ou seja, são 

expressões que caracterizam o personagem, embora não o definam por 

completo, até porque, neste caso, ele se tornaria inverossímil. 

A este propósito, considere-se que toda atividade humana inclui 

procedimentos miméticos. Contudo, quando a literatura se abre para o mundo 

a fim de que vivamos o essencial da realidade, nos encontramos frente a uma 

realidade estética que interroga a respeito do próprio ser na busca de uma 

tomada de consciência. 



 162 

Posto que o fundamento da atividade estética é ver o ser como um 

problema, tomando-o na sua totalidade, é a partir da coerência interna da obra 

que podemos encontrar, sob a esfera da mimese, todas as experiências da 

vida, ou, em outros termos, o ser humano na sua totalidade. A literatura, ao 

universalizar determinadas situações humanas que são do interesse de toda a 

humanidade, busca por significados humanos mais amplos; dramatiza, através 

do particular, conflitos humanos gerais. 

Se a mímesis é parte de atividades humanas, de um modo geral, é 

porque está relacionada à condição cognoscente do ser, porém ela se 

concretiza na arte e viabiliza processos de experimentação da alteridade na 

medida em que propicia ao leitor o reconhecimento de si no outro. 

Se a obra de mímesis fascina é porque ela diz o que não sabe 
plenamente. O fascínio se estende antes dela, motivando-a e depois 
dela, mantendo sua atração. No momento em que se sabe ou se 
presume saber, a obra deixa de ser mímesis para se integrar a uma 
forma de saber.(LIMA, 1995, p.254) 
 

Assim, como pudemos ver, a passagem do discurso direto para o 

indireto em que o narrador atua como mediador, entre o que Pedro faz e o que 

quer, mostra uma redefinição da identidade do protagonista. Na verdade, 

enquanto ser de palavras, o personagem ainda é carente de sentido. 

O discurso indireto ouve de forma diferente o discurso de outrem, ele 
integra ativamente e concretiza na sua transmissão outros elementos 
e matizes que os outros esquemas deixam de lado. Por isso 
transposição literal, palavra por palavra, da enunciação construída 
segundo um outro esquema só é possível nos casos em que a 
enunciação direta já se apresenta na origem como uma forma algo 
analítica. A análise é alma do discurso indireto.(BAKHTIN, 2006, 
p.165-166) 
 

Mais que no discurso direto – enunciação de Pedro –, como no 

indireto – a enunciação sobre Pedro, é através do discurso indireto livre que o 

narrador nos trará os elementos indispensáveis ao entendimento dessa 

necessidade de autoconhecimento que perpassa todo o conto e teve sua 

gênese no recado emitido pelo Morro da Garça. 

Como o discurso indireto livre é usado para transmitir pensamentos, 

criando, nesse caso, um efeito de aproximação empática com o mundo interior 

da personagem, a distância narrativa que caracteriza o narrador e seu 

discurso, serve também à configuração enunciativa do personagem, 



 163 

elucidando-a. Nestes termos, é neste aspecto – discurso indireto livre – que 

teremos a maior parte das enunciações de e sobre Pedro. 

(...) vivia tirando as namoradas, atravessava e tomava a que bem 
quisesse, só por divertimento de indecisão. Tal modo que muitos 
homens e rapazes lhe tinham ódio, queriam o fim dele, se não se 
atreviam a pegá-lo era por sensatez de medo, por ele ser turuna e 
primão em força, feito um touro ou uma montanha. Aquele mesmo 
Ivo, que Evinha ali, e que de primeiro tão seu amigo fora, andava 
agora com ele estremecido, por conta de uma mocinha, Maria 
Melissa, do Cuba, da qual gostavam. E, a causa de outras, delas 
nem se lembrava, ali em Cordisburgo tinha o Dias Nemes, famanaz, 
virado contra ele no vil frio de uma inimizade, capaz de tudo (ROSA, 
2001, p. 32 - 33). 

(...)  

E Pedro Orósio, subido em sua fiúza, dava resposta de claro rosto. 
Tinha medo de ninguém, assim descarecia de fígado ou peso de 
cabeça para guardar rancor. Contentava-o ver o Ivo abrir paz, coisa 
que valia neste mundo era se apagarem as dúvidas e quizilas. Toda 
desavença desmanchava o agradável sossego simples das coisas, 
rendia até preguiça pensar em brigar (ROSA, 2001, p. 33). 

 

Observe-se que Pedro, ao não enunciar sua interioridade, apenas 

agindo conforme suas necessidades e desejos, deixa de contemplar o outro, 

que também possui necessidades e desejos. Esta falta de interação provoca o 

alargamento de sua subjetividade, tornando-a desmedida sem que ele o 

perceba. Para Pedro, o entendimento de si estava vinculado sobremaneira com 

o espaço, mas não havia por parte dele a mesma ligação com o tempo. 

Não, bronco ele não era, como o Ivo, que nem tinha querido entrar, 
esperara cá fora: disse que já estava cansado de conhecer a Lapa. 
Mas, daquilo, daquela, ninguém não podia se cansar. Ah, e as 
estrelas de Cordisburgo, também – o seo Olquiste falou – eram as 
que brilhavam, talvez no mundo todo, com mais agarre de alegria 
(ROSA, 2001, p. 35). (Grifos nossos) 

(...) 

E voltou à mente o querer se deixar ficar lá, em seus Gerais, não 
havia de faltar onde plantar à meia, uma terreola; era um bom 
pressentimento. Mas logo a ideia raleou e se dispersou – ele não 
tinha passado por estreitez de dissabor ou sofrimento nenhum, 
capaz de impor saudades. Assim, era como se minguasse terra, para 
dar sustento àquela sementezinha (ROSA, 2001, p.52). (Grifos 
nossos) 

(...)  

Ah, quem-sabe, trovejasse, se chovesse, como lembrando longes 
tempos Pê-Boi talvez tivesse repensado mesmo sua ideia de parar 
para sempre por lá, e ficava. Mas, ele assim, ali, a saudade não 
tinha pressa, que ela é outro nome da água da distância – se voava 
embora que nem pássaro alvo acenando asas por cima de uma 
lagoa secável. E o que ele mais via era a pobreza de muitos, tanta 
mingua, tantos trabalhos e dificuldades. Até lhe deu certa vontade de 



 164 

não ver, de sair dali sem tardança (ROSA, 2001, p. 53 - 54). (Grifos 
nossos) 

 

Pedro não atenta para o aspecto temporal. Ele vive em um tempo 

presente ininterrupto. Sem o apuro desta noção, ele ignora a fugacidade, a 

efemeridade da vida. Quando se ocupa com um pensamento nestes termos, o 

discurso perde a firmeza, haja visto o uso intenso do tempo verbal no pretérito 

do subjuntivo. Tudo são possibilidades, nada é realização. 

Sem a consciência de si, Pedro fica anexo a ordens que lhe são 

estranhas enquanto identidade e seus valores subtraídos de solidariedade, 

organização e continuidade. Daí sua essência, Pedro = pedra + Oros(io) = 

montanha precisar do alerta (recado) do Morro da Garça. 

Que nada e não, assegurava Pedro Orósio. Acabava nunca. E 
aquele inesperado homem era leso do juízo, no que dizia não fazia 
razão. Cá, se tivesse o mundo de se acabar, outros, de mais 
poder e estudo, era que antes haviam de obter sua notícia. E 
bem veio que, por essa altura, justo o pessoal estavam retornando. 
(ROSA, 2001, p. 70). (Grifos nossos) 

(...) 

Talvez ele, Pê-Boi, dava apreço demais aos patrões, resguardando a 
ordem, lhe faltava calor no sangue, para debicar e dizer ditos 
maldosos. Outramente, admirava seu tanto a vivice do Lualino, 
mesmo do Ivo Crônico. Por mais que virasse e vivesse, ele ficava 
diferente daqueles: era sempre o homem dos campos-gerais, 
sério festivo para se decidir, querendo bem a tudo, vagaroso. 
(ROSA, 2001, p. 73). (Grifos nossos) 

 

Ainda que Crônico seja seu oponente, na intimidade dos 

pensamentos de Pê-Boi, há o vislumbre da carência que ele teimosamente não 

reconhece. Ivo é seu Outro, aquele que, mesmo derrotado ficcionalmente, é a 

substância necessária ao cálculo do possível enquanto provável, contudo 

expressão conservadora do exato valor do ser-estar no mundo. Desse ponto de 

vista, Pedro – espaço – e Ivo – tempo – são interfaces da existência humana, 

eixos contínuos e mais profundos do ser. 

Na leitura de “O Recado do Morro”, como pudemos ver, seu tema 

discorre sobre a distância como relação. Vista como uma empreitada no tempo, 

a viagem é a representação da passagem ou do movimento intrínseco à 

construção da identidade uma vez que no deslocamento, temos a ordenação 

da alteridade. 



 165 

No conto, em inúmeras relações entre as personagens, temos vários 

pontos de identificação, mas principalmente de diferenças, o que vai determinar 

suas performances como são os casos, por exemplo, de Seo Alquiste, 

representação de caráter expansivo, descentralizador, investigativo, e de Seo 

Jujuca do Açude, associado à propriedade, à contenção, ao patrimônio 

material. A principal oposição, contudo, está na dupla Pedro Orósio e Ivo 

Crônico, ambos trabalhadores locais, mas suas representações nos remetem, 

respectivamente, à fixação e ao ardil. Pedro e Ivo, como interfaces humanas, 

compõem o painel necessário ao dialógico que rege as atividades do homem. 

O que metaforicamente o texto nos aponta é que seu tema, viagem, 

comporta práticas de transformação e estranhamento, cuja principal 

repercussão é o afastamento de si mesmo e a aproximação do outro, daquele 

que é diferente do eu. Neste ser para si e para o outro, o processo de 

identificação de si mesmo implica a ideia de viagem, não apenas como 

deslocamento, mas, e principalmente, como exercício do olhar cuja origem se 

encontra nas brechas dos sentidos, dito de outra maneira, as experiências de 

estranhamento, reflexão e reavaliação são processos significativos no que 

concerne ao indivíduo e ao grupo social. 

Na marcação do tempo, é “o olhar viajante” que propiciará 

estranheza, mas também reconhecimento de si como diferente uma vez que 

denuncia o inacabamento do mundo, suas vacilações, enigmas, e falhas. O 

olhar, todavia, não é um movimento plano nem tranquilo, ele implica mudanças 

muitas vezes radicais visto estar associado a aspectos de indeterminação da 

realidade. A partir deste prisma, viagem e olhar são em si mesmos definidos 

como complementos mútuos na indeterminação do mundo. Seo Alquiste é, por 

excelência, a demonstração do deslocamento; Frei Sinfrão, da permanência, 

aspectos de demarcação da visão que tem de si e do outro. 

Em face destas questões, defrontamo-nos com aspectos, não só 

como alteridade, identidade, mas também polifonia. Posto que estamos diante 

de uma obra de arte verbal, há que se considerar que está em jogo uma 

multiplicidade de vozes, ideologicamente distintas. 

Ao nos reportarmos aos recadeiros e ao fato de que seus discursos 

se compõem do discurso do outro, mas se estendem por vias de seu 



 166 

enunciatário para outrem, verificamos como a pluralidade os marca. A viagem 

do enredo propicia este remanejamento dos conteúdos das mensagens, 

atestando que, na conjunção enunciativa de seus atos de fala, sua gênese se 

desdobra tendo em vista seu fim. 

Em prosa literária, ora se orquestram, ora se digladiam linguagens 

sociais várias como expressão da diversidade social. Dentro desta linha 

argumentativa, o que se coloca é a questão locutoria, cuja pertinência ao 

gênero em prosa demonstra que os seres que encarnam uma certa expressão 

da individualidade e da sua inserção no social - personagens, são portadores 

de modos de ver, de entender, de interpretar e de interpelar o mundo. 

Como seres de linguagem, o princípio que os define como tal é o 

dialogismo, seus sentidos nascem da interação verbal constituída nas 

performances enunciativas ocorridas entre enunciadores e enunciatários dentro 

do espaço textual. Como nenhuma palavra pertence àquele que a pronuncia, a 

constituição do sentido de suas enunciações se faz na perspectiva de outras 

vozes, ou seja, na relação dialógica entre o eu e o tu, o igual e o diferente, a 

identidade e a alteridade no texto. 

Na constituição do ser, no percurso de suas atividades residem os 

mecanismos que possibilitam tais representações sob a forma de imagens 

mentais recuperadas a partir dos contextos em que se situam interativamente. 

Nas imagens, encontramos os mecanismos de atuação da memória que são 

elementos da ação presente da qual a lembrança retira o calor que lhe confere 

a vida, mesmo as lembranças do passado subsistem enquanto imagens 

anteriormente registradas.  

Esta proposição, no que se refere ao “O Recado do Morro”, diz 

respeito às três viagens que pudemos constatar – a de 52, a do recado e a do 

enredo viajante. 

Diante dos imperativos da vida social, as perspectivas de duração, 

espaço e experiência do sujeito promovem a adaptação necessária do real 

filtrado por fatores complexos e constitutivos das representações, um destes 

fatores é o percurso das muitas experiências que ficam retidas na memória. 



 167 

Somente a possibilidade do passado de uma pessoa se conservar na 

memória pode influenciar o presente e criar possibilidades de futuro. Uma 

pessoa só se reconhece no mundo, se tiver uma experiência anterior e puder 

recuperá-la em uma nova rede de significações. 

Nesta recuperação, não reside apenas uma repetição, mas um 

renascimento do passado, o que implica um processo criativo e construtivo, a 

partir de um foco de pensamento. Dessa forma, uma lembrança não é uma 

"cópia", "repetição", mas um processo "criativo", dinâmico que tem como 

princípio a construção de algo.  

Estas questões nos remetem à recuperação de dados que Rosa 

efetuou para a criação das obras Grande Sertão: veredas e Corpo de Baile, na 

qual se encontra nosso referencial de análise. Não se trata somente de 

informações, mas de interações guiadas pela sensibilidade do olhar de viajante 

disposto a dialogar com o outro e aceitar os reflexos e refrações inerentes a 

todo processo de construção de identidade e alteridade. 

De igual modo, temos nas várias construções dos recadeiros o eu e 

o outro, recuperados sob a forma de relato do que ouviu e está sendo 

recontado, com acréscimos pessoais e complementares de um determinada 

visão de mundo que não é única, mas sim repleta da diversidade e 

complementaridade necessarias à compreensão de quaisquer mensagens. 

No que diz respeito à viagem do enredo, temos a relação narrador – 

personagens em que, por meio dos discursos direto, indireto e indireto livre, 

são  enunciadas as visões de mundo da comitiva como um todo, mas 

principalmente de Pedro Orósio, cuja performance aponta para um modo de 

ser em uma completude inacessível. Seu antagonista, Ivo Crônico, constitui as 

lacunas de significação de onde deveriam emergir os questionamentos sobre a 

vida e seu papel dentro desta, o que poderia conduzir Pedrão Chãbergo à 

alteridade e, consequentemente, à identidade. 

Considerando o viés da criação, seu ambiente compreende uma rede 

complexa e dinâmica, uma vez que está regida pela existência de uma vida 

cultural e intelectual dialógica, com grande multiplicidade de pontos de vista, o 

que se constituirá em um contexto de influências no pensamento do artista. 



 168 

 Cada obra resulta de um grande número de repertórios simbólicos e 

amostras de comportamento que podem ser cruzados e associados, o que nos 

coloca diante do fato de que o artista é um ser social, logo sua criação, embora 

distinta, é dialógica. Assim, a criatividade está ligada às práticas interativas do 

autor, sujeito constituído e situado. A criação mostra que elementos 

visivelmente dispersos estão conectados, contudo a maneira como o autor 

relaciona um elemento a outro é sua ação transformadora, seu ato criativo. 

Tais ponderações são pertinentes ao pensarmos a obra de 

Guimarães Rosa e, particularmente, o conto “O Recado do Morro”, fruto de sua 

incursão pelas veredas sertanejas no ano de 1952. Não se trata somente de 

uma coleta de dados, mas sim de uma vivência, uma experiência em que a 

reciprocidade de visões, o companheirismo de jornada e a sensibilidade desta 

imersão proveram o fazer poético rosiano. 

Conforme o próprio autor nos adverte a respeito de seus 

procedimentos de criação, sua principal via de acesso à sua instância literária é 

o diálogo com o contexto em que está inserido. 

Quando escrevo não penso no estilo, na obra, no compromisso. 
Esqueço tudo e só penso no assunto. Porque quando eu digo “a lua 
está assim” é porque ela está assim. Já passei muitas noites 
acordado, noites inteiras, para ver como é a lua, como é a escuridão. 
Sem vê-la demoradamente é impossível descrevê-la. É preciso vê-la 
passar, ver as suas mudanças de cores, sentir seu ar, (é um ar todo 
especial), seu jeito.  
Uma noite eu vinha com uma boiada pela estrada. Caiu o sol e os 
animais começaram a dormir. E eu comecei a observá-los.Vi-os 
dormir. Descobri muitas coisas com eles. Anotei tudo. (BIZZARRI, 
apud GALVÃO, 2006, p.84-85) 
 

A opção em vincular criação à vida faz com que sua escrita configure 

uma realidade pluri-significativa, contornada por valores sociais e 

especialmente humanos, centrados no Sertão-Mundo que lhe serviu de base, 

sob a forma de uma aprendizagem que somente o diálogo pode conferir. O 

registro das formas culturais sertanejas tornou familiar o que estava entre nós, 

mas não conhecido, e o veículo, por excelência, dessa aquisição encontramos 

em seus narradores performáticos.  

Observe-se que o narrador viajante de “O Recado do Morro” é 

reconhecidamente um mediador entre uma expressão erudita e um conteúdo 

localizado, amalgamados, como no trecho que segue. 



 169 

A tão, ele respondia e proseava, lesto na loquela. Apenas, nada 
conseguia relatar da lapinha onde morava, agenciada no mineral 
branco, entre plantas escalantes, debaixo do mato das pedreiras. 
Visível mesmo se admirava de que especulassem de a saber, 
dessem importância ao que menos tinha. (ROSA, 2001, p. 58). 
(Grifos nossos) 

 

Diferentemente da visão que postula que os seres humanos estão 

carentes da faculdade dialógica, as narrativas rosianas se irmanam à oralidade 

e asseveram as experiências de vida, sejam elas ambulantes ou fixas. 

Centradas no nomadismo ou dispersas no sedentarismo, suas narrativas 

fundam contextos humanos, formas de vida, ou melhor, formas de narrar. 

Desse ponto de vista, a narrativa rosiana como um todo e a 

intitulada “O Recado do Morro”, em especial, podem ser tomadas como 

conselho no sentido de que não se inserem tão somente no âmbito da 

inteligência criativa, mas principalmente na sabedoria vinda da experiência 

criativa, como um panorama de vida em que se insere a realidade imanente de 

todo e qualquer ser humano. 

 

 



 170 

Conclusão 
 

O propósito de nosso trabalho teve por meta esclarecer o confronto 

entre os dados das cadernetas de campo, registradas pelo escritor João 

Guimarães Rosa na viagem ao sertão mineiro, realizada em 1952, e o conto “O 

Recado do Morro”. Para tanto, empreendemos uma releitura dos dados 

recolhidos tendo em vista compreender a natureza da relação dos dados de 

viagem em transcriação, no processo ficcional do conto referido. 

Instigava-nos o fato de a novela caracterizar-se por diversas 

mobilidades. Desde o enredo, passando pelos personagens e culminando na 

mensagem; a novela, de forma múltipla, apresentava varias veredas. Estes 

episódios se tornavam ainda mais curiosos por sabermos que, em 1952, 

Guimarães Rosa acompanhara um grupo de boiadeiros e coletara dados que 

se encontram nas cadernetas denominadas Boiada 1 e Boiada 2. Conforme 

comentários do próprio autor, estas foram basilares na composição de Grande 

Sertão: veredas e Corpo de Baile, do qual, originalmente, “O Recado do Morro” 

faz parte. 

Em nossa interação com texto, seja quanto ao enredo ou ao 

discurso, buscávamos sua coerência interna como forma de elucidação de 

possíveis fundamentos estéticos, o que, intuitivamente, presumíamos ocorrer 

por uma contiguidade frasal em favor da simultaneidade poética. Desse modo, 

nosso tema se definiu enquanto uma correlação entre a viagem e o relato de 

viagem, com a intenção de explicitar aspectos como travessia, contemplação, 

interatividade e identidade. 

A eleição de dados regionais, que em Sagarana abria para outras 

possibilidades de temas, se confirma em Corpo de Baile, obra subsequente, e, 

como tal, em “O Recado do Morro” por algumas vias que, de antemão, eram 

passíveis de ser detectadas; tais evidências se encontravam para além do 

cenário, pois se apresentavam tanto na caracterização dos personagens – 

enxadeiro – como na própria linguagem adotada pelo narrador que 

visivelmente usou expressões notadamente sertanejas, porém, saltava aos 

olhos a cultura interiorana mineira. 



 171 

 Assim, constatou-se que a vivência, desde cedo, norteou a 

produção rosiana, o recontar o visto e o vivido marcava uma outra percepção 

das coisas, dos fatos e, especialmente, do homem em comunhão com os 

vários aspectos que atuam em sua existência. Desse modo, pudemos 

esclarecer o olhar como fenômeno caracterizado por este movimento em 

busca de significações. O olhar, desta perspectiva, pôde ser definido como ato 

fronteiriço entre a estabilidade e a alternância e, como tal, primando pela 

multiplicidade de aspectos, característica do ato cognoscente. Entre o igual e o 

diferente, o texto poético apontou para a alteridade, logo à identidade. Diante 

das performances dos protagonista e antagonista, um dos traços da 

mensagem é que conhecer-se é conhecer o outro que, muitas vezes, pode ser 

encontrado no mesmo, no que inadvertidamente tomamos como familiar. 

A reflexão sobre a presença dos dados de anotação de Boiada 1 e 

Boiada 2 que se encontram em “O Recado do Morro” é um fato que nos levou 

a rever também os valores eleitos não só na coleta, mas,também na inserção 

no contexto da novela. Se há em Guimarães Rosa uma experiência 

documentária subsidiando suas criações, o que “O Recado do Morro” nos 

mostrou é que, do ponto de vista de sua poièsis, o texto se afigura um 

documento vivo da condição humana naquele contexto. 

A partir do pressuposto perceptivo, foi possível entender que o texto 

apresenta deslocamentos em sentidos espaciais, temporais, afetivos e, 

principalmente, humanos, revelando aspectos pertencentes aos recônditos de 

uma memória, com experiências de vida com as quais se dialogou, interagiu, 

intercambiou práticas existenciais. O que indica que a criação é uma subtração 

de vivências – próprias e alheias, formadoras das bases de entendimento e 

construção deste mundo poético. Assim, esse conhecimento, construído 

ficcionalmente a partir do narrador, demonstra a habilidade em relatar a vida. 

Este aspecto em Guimarães Rosa está centrado na linguagem, uma 

vez que, mais que expressar a realidade, é ela própria a realidade e, nesse 

afã, a composição envereda por recursos expressivos que traduzem a 

experiência vital característica do autor mineiro. Por ter uma compreensão 

aguda de seu próprio universo, Rosa redimensiona o contexto sertanejo, 



 172 

reencontrando, ou não permitindo, a evasão da aventura humana, reafirmando 

assim a máxima: O Sertão é o Mundo.  

Mas o mundo rosiano é tanto mais múltiplo quanto mais se expande, 

pois, se de um lado, finca-se a tradição de narrar, com intenso manancial 

mitológico, de outro, burila, onto e etmologicamente, suas expressões, e 

confirma toda a erudição do autor em seus diálogos com a vida, a partir da 

incorporação de necessidades expressivas de suas unidades poéticas. 

É na recuperação dessas vivências que teremos um dos traços 

esclarecedores desta postura rosiana, a memória. Por suas narrativas estarem 

filiadas à tradição, estas revelam que a prática documentária de Guimarães 

Rosa, em suas transcriações, está pautada em experiências de percepção e 

memória e se fundam em imagens recuperadas em que coletou dados e ideias 

para sua poética. 

Exemplo cabal desta movência que perceptivamente serve de 

alimento às criações de Rosa é Corpo de Baile (1956), obra marcadamente 

tecida pelo viés da viagem cujos deslocamentos traduzem muito mais que 

mudanças espaciais e/ou temporais. De fato, em seus enredos, as viagens 

denotam modos de enxergar a realidade a partir de perspectivas diferentes. 

Como o próprio título indicia, Corpo de Baile é um conjunto de novelas – sete 

ao todo – cada uma como que representando diferentes órgãos, tendo por 

elemento integrador a viagem. São movimentos norteados pela voz, enquanto 

forma dialógica, e pelo intercâmbio cultural, enquanto fundo polifônico.  

Em “O Recado do Morro”, é o requisito da memória que possibilita a 

recuperação de vozes – sertanejas, marginais, alegóricas que a prática de 

recolha de documentação propiciou ao autor. Contudo, há que se atentar não 

só nesta presença intervocálica, mas também ao caráter perceptivo que a 

criação pontua, pois é ela quem vai determinar a significação profunda da 

criação rosiana, principalmente no que se refere a personagens em interação 

com o outro e com eles próprios. O caráter polifônico do texto definiu os 

personagens também em sua inserção em um ambiente, no caso o sertanejo, 

em suas relações com o mundo naquilo que ele, mundo, representa para eles, 

personagens, como acentuadamente é o caso de Pedro Orósio. 



 173 

Estes aspectos nos levaram a compreender que a força do 

depoimento de um artista, no bojo de sua obra, já não está na história vivida, 

mas na força da capacidade de que ele teve de atualizar os virtuais formados 

em torno da experiência testemunhal em sentidos totalmente diversos gerando 

novos significados, dentro das diversas combinações possíveis daqueles 

elementos, criando uma nova relação entre eles. Por esta via, mostrou-se 

determinante o mergulho do artista no seu passado, mas recontado, agora, 

pela nova lógica, da criação. 

No que diz respeito aos dados de viagem que foram transcritos em 

“O Recado do Morro”, o enredo nos mostrou que a memória se movimentou de 

uma forma criativa experiências vividas no passado com a situação atual, 

recontada sob nova lógica.  Não obstante a contextualização sócio-histórica 

evidente, em “O Recado do Morro”, os elementos do passado são 

recombinados com a ajuda da imaginação (virtualização) e atualizados em 

nova leitura.  

Quanto ao viés polifônico propriamente, constatou-se que o 

personagem, particularmente Pedro Orósio, tinha seus traços definidos a partir 

de valores eleitos por ele, ainda que sua visão seja inicialmente parcial, sua 

definição se deu a partir dele próprio. Desse modo, a relevância recaiu sobre o 

modo como ele tomou consciência de si, visto que o plano do narrador - seja 

ressonância ou não do autor - não se confundiu com o plano do personagem.A 

narrativa prima-se por suas visões em específico, sem imbricá-las e sem 

operar quaisquer substituições. Desse modo, a prosa não definiu, por 

antecipação, a visão da personagem. 

O foco da narrativa, sendo acentuadamente erigida no discurso 

indireto, personificou a natureza e apresentou as performances dos 

personagens, com destaque para o protagonista. Dentre todos os 

personagens, somente quanto a Pedro Orósio é que o narrador teve, por 

momentos, alguma parelha enunciativa, contudo, nestes momentos, tanto 

narrador quanto personagem ignoram as intenções de Ivo Crônico. De todo 

modo, do ponto de vista do dialogismo, o fato demonstrou que a representação 

de um discurso – Pedro – dentro de outro – o narrador guardou a 



 174 

especificidade de cada um, confirmando assim a multiplicidade de vozes 

inerente ao texto. 

Considere-se ainda que o modo como Pedro se coloca diante do 

desenvolvimento das ações recebe um tratamento de franca distinção entre a 

perspectiva do narrador e a sua. O ambiente em que estão situados é de plena 

interação para ambos, porém suas posturas são distintas, enquanto o narrador 

descreve o contexto com grande objetividade, ainda que de forma 

intensamente lírica – e nisso há grande paridade com o modo como 

Guimarães Rosa registrou os dados colhidos na viagem de 52, Pedro sempre 

a considera de forma bastante afetiva, subjetiva, portanto. 

O narrador, por não ser onisciente, antes, testemunha, também 

demonstrou, em relação ao antagonista, Ivo Crônico, uma postura diferente de 

Pedro. No transcorrer do enredo, inúmeras vezes as atitudes de Ivo são 

colocadas com grande ambiguidade, porém o modo como Pedro vê tais 

atitudes é acentuadamente ingênuo. Pê-Boi chega, em alguns momentos, a se 

incomodar com o assedio de Ivo, porém, o narrador não interfere. Houve, 

neste aspecto, a confirmação da diversidade de focalizações no que se refere 

à percepção. 

Assim, a autoconsciência de Pedro foi construída a partir de sua 

própria performance, em interação com todos os demais personagens, como 

os viajantes – Seo Alquiste, Frei Sinfrão, Seo Jujuca, ou o parceiro de trabalho 

– Ivo, ou mesmo os recadeiros. Dentro da realidade ficcional de “O Recado do 

Morro”, a interface fundamental é de Pedro Orósio com o Morro da Garça, 

como seus próprios nomes indicam, os outros se constituíram em multifacetas 

dessa interação necessária, ou seja, são os chamados espectros de 

perspectiva que, ao incidirem sobre o mesmo objeto, no caso, o recado, ativam 

uma focalização múltipla e simultanea. 

Fruto desta interação, temos o processo de intertextualidade visto 

que “O Recado do Morro”, de forma explícita ou não, incorpora vários textos. 

Sob a unidade manifesta – a novela, vários percursos, total ou parcialmente 

latentes, entraram como artifícios de construção de sentido. 



 175 

Não nos esqueçamos que, em termos de dialogismo, temos as 

interações verbais entre enunciadores e enunciatários. “O Recado do Morro” é 

o produto de intersecções de muitos diálogos entre mundo – autor; autor – 

enredo (narrador – personagens – contexto); e, finalmente, texto – leitor. 

Ainda que a movência na novela seja diversa, seu plurilinguismo é 

sintetizado nas três viagens que o texto apresenta: dos dados coletados, do 

recado, e da comitiva. Diríamos que, alegoricamente, há uma tríplice dimensão 

na formatação do texto, uma vez que, em sua opacidade peculiar, o enredo 

comporta três dimensões que lhes são correspondentes. 

Tendo por centro o ambiente, a primeira dimensão diz respeito à 

primordialidade da linguagem figurada em um recado emitido por um morro, 

em uma ligação intrínseca entre a referência e o referente, que recebe, como 

suporte, as próprias nominações dos sujeitos enunciativos – Morro da Garça e 

Pedro (= pedra) Orósio (= montanha). 

A segunda dimensão opera por desdobramento e se encontra no 

conjunto de recadeiros, seres à margem da razão cartesiana, cujas 

performances enunciativas são contíguas, ou seja, guardam semelhança com 

a anterior, mas acrescentam algo que será recuperado na próxima mensagem, 

de modo a promover relações necessárias entre elas. 

A terceira é norteada pelas relações sociais e seus representantes 

cujas performances pertencem aos membros da comitiva, sendo Pedro e Ivo – 

trabalhadores e habitantes locais; Seo Olquiste – pesquisador, cientista; Frei 

Sinfrão – religioso; e Seo Jujuca – fazendeiro, proprietário.  

No conjunto, as três dimensões se articulam e dependem umas da 

outras. A terceira – comitiva – é paralela à segunda – recadeiros – não 

obstante interagir de forma descontínua com ela, principalmente quanto às 

interlocuções, que são parciais: Pedro e sua incompreensão das mensagens a 

ele dirigidas e Seo Olquiste e seu pressentimento sobre a importância do 

recado. A segunda, por sua vez, está diretamente vinculada à primeira, já que 

dela se origina, embora vá ganhando, em seu percurso, contornos de 

reelaboração. A primeira por si mesma basta. De todo modo, note-se que entre 



 176 

o primordial – ininteligível à razão – e o social – acessível ao entendimento, o 

ato de mediação é feito por loucos, crianças, fanáticos e poetas. 

O que se evidenciou é que a movência rosiana se faz por patamares 

significativos, se impondo à consideração dada aos conceitos relacionados às 

redes de criação, uma vez que o texto rosiano apontava para a proliferação de 

camadas de intertexto, com intensa correspondência entre forma e conteúdo, o 

que se configurava como uma estratégia que se intrinca cada vez mais.  

Em sua movência múltipla, a novela aponta para uma espécie de 

caleidoscópio formador de imagens em constante mutação, o que coloca 

Guimarães Rosa como um artista, que, em processo de criação, demonstra 

suas interações com vários aspectos culturais, com seu ambiente, em que tudo 

é processado, com interferências, diálogos e intercâmbios de ideias. 

Em “O Recado do Morro”, novela que trata da formação de uma 

canção que vai se materializando ao longo de percursos emaranhados pelos 

campos-gerais, Guimarães Rosa trabalha com limites sinuosos, diversas 

representações, inúmeras metamorfoses, atrelando viagens entrelaçadas a partir 

de um desenho sinuoso de linguagem. 

Metaforizando uma concepção de gênese da própria linguagem, 

investe-se em um intenso valor iconográfico no texto, com fios que seguem, 

como a comitiva, o corpo tortuoso da paisagem dos campos-gerais, em uma 

troca cambiante em que se afigura uma espécie de guia dos seres em suas 

mudanças de estado. Conforme pudemos ver, para Rosa, a distinção entre 

natureza e ser humano se faz por uma linha tênue. 

Em algumas leituras de “O Recado do Morro” feitas, o que pudemos 

observar é que os aspectos de viagem sempre são tomados apenas como 

parte do entendimento de sua significação, com a inclusão da viagem de 1952 

como referência rosiana como um todo, embora haja por parte da maioria 

dessas leituras uma tendência muito forte em considerar os aspectos 

cosmológicos que o texto acintosamente apresenta. Citamos algumas 

enunciações a seguir. 

Em Recado do Nome – leitura de Guimarães Rosa à luz do nome de 

seus personagens (1976), Ana Maria Machado toma a viagem apenas como 



 177 

uma pequena referência de conteúdo, pois seu interesse está, como o título da 

obra indica, no aporte nominal que o texto apresenta em relação aos 

personagens. Desde o início, a autora faz algumas ressalvas quanto à 

complexidade da tessitura da criação de Guimarães Rosa e destaca que o 

nome das personagens, na obra de Guimarães Rosa, são mais que próprios, 

são apropriados à intencionalidade da representação que cada personagem 

adquire no tecido poético rosiano. 

Especialmente, no trabalho de significação dos nomes de “O Recado 

do Morro”, Machado discorre sobre as muitas significações trabalhadas pelo 

autor em relação a todos personagens, mas o destaque dado é para o caráter 

cosmológico de que são impregnados inúmeros nomes como nos grupos 

apresentados: Apolinário – Helio Dias Nemes – Apolo – Sol; Marciano – 

Martinho – Marte; Juca Saturnino – Ivo Crônico – Cronos – Tempo, entre 

outros. 

Em “Recado da Viagem” (1998), por sua vez, Wisnick destaca para 

viagem enquanto perfil mitológico, mas também aqui a viagem de 1952 não foi 

considerada. A visão sobre este aspecto – viagem – se duplifica e passam a 

ser consideradas duas viagens entrelaçadas – a do enredo e a do recado, 

muitas vezes, denominadas viagem da consciência letrada – enredo e viagem 

não-letrada – recado, para a qual o autor tece maiores considerações, 

Ao discorrer sobre os personagens, primeiro da comitiva enquanto 

figuração da primeira viagem e, posteriormente, a segunda, a metafórica, o 

autor põe em foco o recado enigmático emitido pelo Morro da Garça. Traça a 

partir de então o perfil dos recadeiros, elucidando suas performances enquanto 

seres à margem da razão instituída, porém aptos a servir de canal no ato de 

comunicação em que o Da Garça é o emissor e Pedro Orósio, o receptor. 

A ênfase do artigo recai sobre a simbologia cosmológica que marca 

a obra de Guimarães Rosa, particularmente nesta novela, acentuando que a 

alquimia rosiana anda par a par com a realidade do sertão. Advogando para o 

texto uma teoria da leitura, Wisnick confere à obra de Rosa a qualidade de 

provocação para uma reestruturação de olhares, dentre estes, aquele sobre o 

qual discorreu. 



 178 

Mais próximos de nossos propósitos, temos o artigo A viagem de 

Guimarães Rosa: espaços nômades entre identidade e alteridade (2008), em 

que Oliveira destaca a viagem enquanto performance e o Relato de uma 

incerta viagem, de Marly Fantini (2003), em que a autora discorre sobre a 

mobilidade interativa que o texto “O Recado do Morro” comporta. 

O texto de Oliveira tanto coloca a movência como base na 

construção de identidade como a viagem como fundamento do projeto literário 

de Guimarães Rosa. Porém, apesar de tomar a viagem de 1952 como princípio 

de construção do texto e objeto, por excelência, de interesse do autor, se limita 

à questão geográfica, citando longamente o discurso de posse de Rosa como 

membro titular na Sociedade de Geografia do Rio de Janeiro, em Dezembro de 

1945. 

Com ênfase no nomadismo textual, Oliveira destaca que os registros 

feitos por Rosa possuem um tom lírico e defende que o autor assume a 

condição de narrador viajante em face de a mensagem ter caráter 

notadamente oracular. Segundo a autora, ao usar a viagem como fundamento 

de sua escrita, o autor mineiro ativa um operador cognitivo cujos 

procedimentos geram saberes diversos em que identidade e alteridade 

passam a fazer parte do processo de criação. 

Em sua percepção do espaço, o discurso do observador-viajante 

proporciona alterações de posicionamentos, o que, em “O Recado do Morro”, 

se evidencia a partir de deslizamentos de fronteiras, entre realidade e ficção, 

com planos diferentes de viagem como no caso dos sete recadeiros e 

intérpretes do recado do Morro da Garça, que atualizam, transformam, 

redimensionam e dão a base da construção de uma canção. 

Fantini, por sua vez, destaca a linguagem rosiana como 

caracterizada por iconicidades e virtualidades poético-musicais, 

contextualizada no enredo a partir da pluralidade do foco. Segundo a autora, a 

multiplicidade de pontos de vista traduzem a diversidade imagética, linguística 

e cultural de modo a conciliar a paradoxal comunhão entre razão e emoção. 

Conforme pudemos observar, as leituras de “O Recado do Morro” 

nos indicaram que a crítica, de maneira geral, segue, via de regra, dois 



 179 

caminhos: ou se ocupa do caráter externo do texto ou envereda por sua 

estrutura.  

Os pressupostos de estudos sobre literatura naturalmente abrigam 

elementos extra ou supraliterários, de modo que o tratamento dos problemas 

ligados ao texto poético dá origem a uma série de indagações cujas respostas 

encerram sempre uma divergência de opiniões, até pelo fato de que quaisquer 

leituras são sempre arbitrárias. 

Posto que o entendimento da literatura nos impõe considerar que, 

através da sua capacidade intrínseca de representação, a arte literária contém 

em si as possibilidades de um conhecimento insubstituível do homem e do 

mundo, e seu estudo exige um domínio interdisciplinar como a única maneira 

de penetrar nos vários aspectos de que se compõe o texto poético visto que 

sua natureza aponta para os múltiplos ângulos de abordagem. 

Nesse sentido, o primeiro passo para o entendimento da novela “O 

Recado do Morro”  tomou o próprio texto como referência de produção de 

novos sentidos. O que, deste momento, podemos registrar se refere à 

multiplicidade de viagens que o texto comporta, principalmente a que se refere 

à mensagem, sempre renovada dos recadeiros que, em um processo 

acumulativo, desenhavam a canção que o sétimo recadeiro efetuaria. Nestes 

termos, desde então, a composição rosiana nos afigurou uma meta-criação.  

No texto, o entendimento das muitas imbricações entre forma e 

conteúdo, referente e referência construídas apontavam, ao mesmo tempo, 

para uma criação em que se faziam patentes renovação da linguagem e de 

visão de mundo. Visto que a linguagem poética participa da própria 

humanização do ser e, desse modo, possibilita a presentificação de 

sentimentos, aspirações, conflitos. Ao dinamizar referência e referente, Rosa 

aciona uma rede de inter-relações arquitetada de modo a fundamentar seu 

universo literário a partir dele próprio e do seu olhar viajante.  

Contudo, diante desse universo que se despontava, questionamos 

sobre os dispositivos Guimarães Rosa trabalhou na construção de “O Recado 

do Morro”. Ao termos assegurada a viagem da mensagem, restava-nos saber 

quais significações poderiam ser construídas no confronto entre a viagem 

confirmada e a do enredo. 



 180 

Embora estas viagens – do enredo e da mensagem – estivessem 

configuradas na interioridade do texto, não podíamos deixar de vinculá-las a já 

conhecida viagem de 1952 que, conforme estudiosos da obra de Guimarães 

Rosa, havia subsidiado as duas obras a que fizemos referência anteriormente: 

Grande Sertão: Veredas e Corpo de Baile, ambas de 1956. 

Como o estudo da literatura é uma modalidade do conhecer ou do 

aprender; sendo as abordagens extrínsecas tentativas de interpretar a 

literatura a partir de seu contexto social, buscamos entender como os fatores 

ambientais e causais deram forma à novela.  

O que as cadernetas nos mostraram é que os dados não só foram 

utilizados, diretamente e indiretamente no texto, como, desde sua coleta, já 

primavam por um olhar lírico no sentido de intercâmbio que, uma vez 

transcriados no corpo da novela, foram perfazendo todo plurilinguismo 

característico de influências mútuas que a polifonia contém. 

Quando confirmadas que as anotações de viagem, mesmo que de 

forma fragmentária, serviram de base à construção do texto poético, seus 

rastros se tornam subsídios norteadores para se conhecer a composição 

literária rosiana em um de seus feitios mais interessantes, a importância do 

sitio cultural aglomerante em que o Sertão se transforma aos olhos de 

Guimarães Rosa. 

Dessa forma, o conhecimento destes paratextos se constituiu em um 

patamar basilar fundacional na leitura do conto, uma vez que a retomada dos 

princípios que nortearam a composição da novela demonstram o perfil de sua 

construção no que se refere aos elementos significantes da prosa de ficção e 

seus imbricamentos. 

Em sentido lato, as cadernetas se converteram em diferencial no 

entendimento textual, o que, por contraponto e progressão, ampliou a 

compreensão do ato poético, dando-nos também a possibilidade de acesso a 

uma experiência de vida, tradutora de um tempo e de um espaço não só social 

e cultural, mas, acima de tudo, humano. 

Esta vinculação do texto à realidade, que lhe preexistia, estabeleceu 

outras condições de inteligibilidade que, uma vez solidária a aspectos culturais 



 181 

não tão conhecidos, ofereceu, entre outras coisas, a vivacidade de uma região 

e tornou mais nítidos os contornos de um espaço e seus habitantes, 

enxertados de poesia. 

Ainda que nossas hipóteses tenham sido confirmadas, a leitura de 

“O Recado do Morro” fez surgir outros questionamentos. Uma vez confirmado 

que a viagem de 52 subsidiou a criação da novela, nos perguntamos como e 

quais dados da referida viagem foram transcriados para as demais novelas?  

Conforme nos demonstrou este estudo, houve, a partir de um 

paralelismo de ideias e intercâmbios de expressões, o aproveitamento das 

informações coletadas em “O Recado do Morro”, porém, tanto o volume de 

dados é maior do que foi transposto para esta novela, quanto o referido texto 

faz parte de um corpus poético maior, estes elementos nos subsidiam pensar 

que deve haver uma relação bem mais intensa entre a viagem de 52 e a obra 

como um todo. 

Consideramos que “O Recado do Morro”, como a quarta em um 

conjunto de sete novelas, se constitui em um recado da terra. Diante disso, 

que funções exercem as novela pré e procedentes a “O Recado do Morro”? 

Ainda que sob a forma de inferência, pensamos que o esclarecimento destas 

questões não só nos dará maiores subsídios para entendermos o projeto 

estético de Guimarães Rosa, como a própria significação de “O Recado do 

Morro” seria redimensionada, talvez, como mediação entre percursos 

existenciais ou rito de passagem entre etapas da construção de identidade.  

 

 



 182 

Bibliografia 

 

 

ANDRADE, Olímpio de Souza, Caderneta de Campo de Euclides da Cunha. 

São Paulo: Cultrix, Brasília, Instituto Nacional do Livro, 1975. 

 

ARRIGUCCI JR., Davi O mundo Misturado - Romance e experiência em 

Guimarães Rosa. In: Novos Estudos, Cebrap, São Paulo: nº 40. nov. 1994 

Especialmente no item “As  formas da mistura. Linguagem.” 

 

BAKHTIN, Mikhail, Estética da Criação Verbal. São Paulo: Martins 

Fontes,1992. 

 

______, La Poétique de Dostoiéviski. Paris: Seuil, 1970. 

 

______. Estética da criação verbal. Trad. M. Ermantina G. Gomes. São 

Paulo: Martins Fontes, 2006. 

 

______, Marxismo e Filosofia da Linguagem. São Paulo: Hucitec, 2006.  

 

______. Problemas da poética de Dostoievski. Trad. Paulo Bezerra. Rio de 

Janeiro: Forense Universitária, 2005. 

 

______. Questões de Literatura e de Estética – a teoria do romance. Trad. 

Aurora Bernardini, José Junior, Augusto G. Junior, Helena S. Nazário, Homero 

F. Andrade. São Paulo, Hucitec Unesp, 1993. 

 

BARROS, Diana Luz Pessoas de, Contribuições de Bakhtin às teorias do 

texto e do discurso, In: FARACO, Carlos Alberto, TEZZA, Cristóvão,CASTRO, 

Gilberto (orgs.) Diálogos com Bakhtin, Curitiba: UFPR, 2007. 

 



 183 

BATISTA, Eduardo Luis Araújo de Oliveira, Literatura de Viagem.Tradução 

Literária como criadores de imagens culturais,Tradução e Comunicação, 

Revista Brasileira de Tradutores, n° 18, São Paulo: UNICAMP, 2009. 

 

BELUZZO, Ana M. Moraes. Imaginário do Mundo Novo. Coleção Brasil dos 

viajantes (v.1.) 3 ed. São Paulo: Global.1999. 

 

BENJAMIN, Benjamin. Magia e técnica, arte e política. Obras Escolhidas. 

São Paulo: Brasiliense, 1994, volume 1. 

 

______. Obras Escolhidas III,Charles Baudelaire, um lírico no auge do 

capitalismo. Trad. José M. Barbosa, Hemerson A. Batista, São Paulo: 

Brasiliense, 1989.  

 

BERGSON, Henri, Matéria e Memória. São Paulo: Martins Fontes, 2006. 

 

______. Memória e Vida. São Paulo: Martins Fontes, 2006  

 

BEZERRA, Marily da Cunha e HUIDEMANN, Dieter. Viajar pelo sertão 

roseano é antes de tudo uma descoberta! In: Estudos avançados vol.20 

nº58. São Paulo: Edusp, 2006. 

 

BIZZARRI, Edoardo, João Guimarães Rosa, Correspondência com seu 

tradutor italiano Edoardo Bizzarri. 3ª ed, Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 

2003. 

 

BOULOS JÙNIOR, Alfredo, História, sociedade e cidadania. São Paulo: FTD, 

2004. 

 

BORGES, Jorge Luis, Conversaciones com Borges. Buenos Aires: 

Atlântida,1984. 

 

BOSI, Alfredo. História concisa da literatura brasileira. São Paulo: Cultrix, 

1994. 



 184 

 

BOSI, Ecléia, O tempo vivo da memória. Ensaios de psicologia social. São 

Paulo: Ateliê Editorial, 2003.  

 

BUBER, Martin, Do Diálogo e do Dialógico. (trad. Marta E.S. Queiroz e R. 

Weinberg), São Paulo: Perspectiva,1982. 

 

CALVINO, Ítalo, Seis propostas para o próximo milênio. São Paulo: 

Companhia das Letras, 1990. 

 

CAMPOS, Maria Augusta de Amaral, Viajantes estrangeiros em Minas na 

primeira metade do século XIX. In: Revista IFAC, UFOP n°03 p.37-45,1996. 

 

CANDIDO, Antonio, Formação da Literatura Brasileira. Belo Horizonte: 

Itatiaia, 1997, 2vols. 

 

______, Literatura e Sociedade. São Paulo: Nacional, 1976. 

 

______, Recortes. São Paulo: Companhia das Letras, 1993. 

 

______. Tese e Antítese: ensaios. São Paulo: T. A. Queiroz, 2000. 

 

CANNABRAVA, Euryalo, Guimarães Rosa e a linguagem literária. (p.264-

270) In: COUTINHO, Eduardo, Guimarães Rosa, (Org.) Rio de Janeiro: 

Civilização Brasileira, 1991. 

 

CARDOSO, Sergio. O olhar dos viajantes. In: Novaes, Adauto (org.). O olhar. 

São Paulo: Companhia das Letras, 1988, 347 – 360. 

 

CLARK, Katherina e HOLQUIST, Michael, Mikhail Bakhtin. Cambridge, The 

Belknap Press of Harvard Universit Press, 1984. 

 

CLIFFORD, James. A experiência etnográfica: antropologia e literatura no 

século XX. Rio de Janeiro: UFRJ, 2002. 



 185 

 

______. Notes on (Field) notes. In: SANJEK, Roger. Fielnotes - the makings 

of antropology. Ithaca/New York: Cornell University Press, 1991. 

 

COSTA, Ana Luisa Martins, Via e Viagens: a elaboração de Corpo de Baile e 

Grande sertão: veredas. In: GALVÃO, Walnice Nogueira (org). Cadernos de 

Literatura Brasileira, João Guimarães Rosa, São Paulo: Instituto Moreira 

Sales, 2006. p. 205-206. 

 

COUTINHO, Eduardo. Guimarães Rosa. (Org.) Rio de Janeiro: Civilização 

Brasileira, 1991. 

 

______, Processo de Revitalização da Linguagem In: COUTINHO, Eduardo 

(org) “Guimarães Rosa, Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 1991. 

 

DELEUZE, Gilles, Mil Platôs Capitalismo e Esquizofrenia. vol.03, São Paulo: 

Editora 34,1996. 

 

DENIS, Ferdinand, Resume de L’Históire Littéraire du Portugal. Paris Fr: 

1826. 

FANTINI, Marli, Guimarães Rosa: Fronteiras, Margens, Passagens. São 

Paulo: Ateliê, 2003. 

FARACO, Carlos Alberto, TEZZA, Cristóvão, CASTRO, Gilberto (orgs.) 

Diálogos com Bakhtin. Curitiba: UFPR, 2007. 

 

FÁVERO, L,L. Competência Textual e Ensino de Leitura. In: Anais do V 

Congresso de Leitura do Brasil. Unicamp, pp.159 -160. 

 

FERREIRA, Jerusa Pires. Armadilhas da memória. São Paulo: Ateliê 

Editorial, 2003. 

 



 186 

FIORIN, José Luiz, BARROS, Diana Luz Pessoa de (Orgs.) Dialogismo, 

Polifonia, Intertextualidade em torno de Bakhtin. São Paulo: Edusp, 2003. 

 

______. As astúcias da enunciação – as categorias de pessoa, espaço e 

tempo. São Paulo: Ática, 2008. 

 

FRYE, Northrop. Anatomia da crítica. São Paulo: Cultrix, 1995. 

 

GALVÃO, Walnice Nogueira (org). Cadernos de Literatura Brasileira, João 

Guimarães Rosa. São Paulo: Instituto Moreira Sales, 2006. 

 

GUIMARÃES, Jussara Moura, Quem Foi Chico Moreira?, Minas Gerais: 

Geralgraph Gráfica e Editora, 2004.  

 

HOLANDA, Sérgio Buarque de. Capítulos de Literatura Colonial. São Paulo: 

BR,1991. 

 

HOLQUIST, Michael. Dialogism: Bakhtin and his world. New York, 

Routledge, 1990. 

 

HOLANDA, Sérgio Buarque de. Visão do Paraíso. São Paulo: Brasiliense, 

Publifolha, 2000. 

 

JHA, Prabhakara, Lúckas, Bakhtin and the Sociology of the Novel. 

Diógenes, 1985. 

 

KRISTEVA, Julia, Estrangeiros para Nós Mesmos. Rio de Janeiro: Rocco, 

1994. 

 

KRYSINSKI, Wladimir, Dialéticas da Transgressão. São Paulo: Perspectiva, 

2007. 

 



 187 

______. Discours de Voyage et sens de l’alterité. In: A Viagem na 

Literatura. SEIXO, M. Alzira (org). Portugal: Publicações Europa - América, 

1997, p.236 -263. 

 

LAPLATINE, François. Aprender Antropologia. Trad. Marie - Agnes Chauvel, 

São Paulo: Brasiliense, 1996. 

 

LEITE, Ilka Boaventura, Antropologia da viagem. Belo Horizonte: UFMG, 

1996. 

 

LÉVI-STRAUSS, Claude. O Pensamento Selvagem. Campinas: Papirus, 

1989. 

 

______. Saudades do Brasil. São Paulo: Companhia das Letras, 1994. 

 

______. Tristes Trópicos. Lisboa: Edições 70,1986. 

 

LÉVINAS, Emmanuel, Entre nós, ensaios sobre a alteridade. Trad. 

Pergentino Stefano Pivatto, Evaldo Antonio Kuiava, José Nedel, Luis Pedro 

Wagner, Marcelo Luís Pelizolli. Petrópolis RJ: Vozes, 2005. 

 

______. Entre Nós. Rio de Janeiro: Vozes, 1997. 

 

LIMA, Luis Costa, Vida e Mímesis. Rio de Janeiro: 34, 1995. 

 

LOPES, Edward, Discurso Literário e Dialogismo em Bakhtin. In: FIORIN, 

José Luiz e BARROS, Diana Luz Pessoa de, (orgs.) Dialogismo, Polifonia e 

Intertextualidade, São Paulo: EDUSP, 2003. 

 

LORENZ, Gunter, Diálogo com Guimarães Rosa. In: COUTINHO, Eduardo 

(org) “Guimarães Rosa, Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 1991. 

 



 188 

LOTMAN, Iuri, La Semiosfera II: semiótica de la cultura, del texto de la 

conducta e del espacio. Seleção e tradução do russo por Desidério Navarro. 

Madrid: Ediciones Cátedra, 1998. 

 

MACHADO, Ana Maria. Recado do Nome: leitura de Guimarães Rosa, à luz 

do nome de seus personagens. Rio de Janeiro: Imago, 1976. 

 

MACHADO, Irene A., O Romance e a Voz, A prosaica dialógica de Mikhail 

Bakhtin. São Paulo: FAPESP, 1995. 

 

MALINOWISK, Bronislaw. Objeto, método e alcance desta pesquisa. In: 

GUIMARÃES, Alba Zaluar. Desvendando máscaras sociais 3ed, Rio de 

Janeiro: Francisco Alves, 1990. 

 

MARTINS, Nilce Sant‟Anna. Introdução à estilística. São Paulo, T. A. 

Editores, 1989. 

 

MEYER, Mônica. Ser-tão natureza, A natureza em Guimarães Rosa. Belo 

Horizonte: UFMG, 2008. 

 

MEYERHOFF, Hans. O tempo na literatura. Trad. Myriam Campelo, São 

Paulo: McGraw-Hill do Brasil, 1976. 

 

MORIN, Edgar, Complexidade e ética da solidariedade. In: CASTRO, G. 

CARVALHO, E. de A. e ALMEIDA, M. da C.(orgs.) , Ensaios de 

Complexidade, Porto Alegre: Sulina,2002. 

 

NITRINNI, Sandra, Literatura e Sociedade. São Paulo: USP/FFLCH/DTLLC, 

1996. 

 

NOVAES, Adauto, (org.). O Olhar. O olhar viajante do Etnógrafo, São Paulo: 

Companhia da Letras, 1988, p.347 -360. 

 

NUNES, Benedito. O tempo na narrativa. São Paulo: Ática, 1995. 



 189 

 

 

ROSA, João Guimarães. No Urubuquaquá, No Pinhém. (Corpo e Baile), 9ª 

ed., Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2001. 

 

SALES, Cecília Almeida, Redes da criação, construção da obra de arte. São 

Paulo: Horizonte: 2006. 

 

SCHNAIDERMAN, Boris, Semiótica na URSS. Uma Busca dos Elos 

Perdidos (À Guisa de Introdução). In: SCHNAIDERMAN, São Paulo: 

Perspectiva,1979. 

 

SMITH, Robert J. Hearing voices, joing the chorus: appropriating someone 

else’s fielnotes. In: SANJEK, Roger, Fieldnotes- the makings of antropology. 

Ithaca New York: Cornell University Press, 1991. 

 

SUSSEKIND, Flora. O Brasil não é Longe Daqui, O Narrador, A Viagem. 

São Paulo:ed. Schwarcz, 1990. 

 

TODOROV Tzvetan. Mikhail Bakhtine, Le príncipe dialogique. Paris: Seuil, 

1981. 

 

______. A gramática do Decameron. São Paulo: Perspectiva, 1982. 

 

VALÉRY, Paul, Degas dança e desenho. São Paulo: Cosac & Naify, 2003. 

 

WELLEK, René & WARREN, Austin. Teoria da literatura. Trad. Luis Carlos 

Borges, São Paulo: Martins Fontes, 1962. 

 

WISNICK, José Miguel. Recado da Viagem. In: SCRIPTA: Belo Horizonte: v. 

2, nº 3, p. 160 – 170, 2º semestre, 1998. 

 

ZUMTHOR, Paul, A Letra e a Voz. A Literatura medieval. São Paulo: 

Companhia das Letras: 1993.  



 190 

 

______, Memória e Comunidade. In: A Letra e a Voz. São Paulo: Companhia 

das Letras, 2001, p.139- 158. 

 

______, Escritura e Nomadismo. São Paulo: Ateliê Editorial, 2005.  

 

______, Introdução à Poesia Oral. São Paulo: Educ; Hucitec, 1997. 

 

 

Dissertações 

 

FRANÇA, Melissa de Matos, Tristes trópicos, de Claude Lévi-Strauss: entre 

a etnografia e a literatura, 2006.161f.Dissertação (Mestrado em Literatura) 

Universidade de São Paulo, São Paulo: 2006. 

 

GONÇALVES, Sandra Maria Luvizutto, Novas matrizes míticas em O turista 

aprendiz de Mário de Andrade e em Tristes trópicos de Claude Lévi-

Strass, 2010,155f. Dissertação (Mestrado em Literatura e Crítica Literária) 

Pontifícia Universidade Católica de São Paulo: São Paulo, 2010. 

 

LEONARDELLI, Patrícia, A Memória como recriação do vivido, um estudo 

da história do conceito de memória aplicado às artes performativas na 

perspectiva do depoimento pessoal. 2008,231f. Tese Doutoramento em 

Artes Cênicas, Escola de Comunicação e Artes, Universidade de São Paulo: 

São Paulo, 2008. 

 

Referências Eletrônicas 

 

BARBOSA, Aldo José, A Recepção Crítica de “O Recado do Morro”,2008 

Disponível em: 

www.abralic.org/anais/cong2008/AnaisOnline/.../ALDO_BARBOSA.pdf,  

http://www.abralic.org/anais/cong2008/AnaisOnline/.../ALDO_BARBOSA.pdf


 191 

Acesso em:15 mai.2010. 

CHAVES, Mário Luiz de Sá Carneiro, Morro da Garça Geologia e a visão 

mística de Guimarães Rosa no centro geodésico de Minas Gerais, 

2007.Disponível em: 

ig.unb.br/sigep/propostas/Morro_da_Garca_MG.pdf  acesso em: 20 abr.2010. 

 

NERY, Paulo R.A.,Homo Viator a permanente construção da subjetividade 

em Guimarães Rosa através dos diários de viagem, 2008, Disponível em: 

www.albieri.prof.ufu.br/HOMO%20VIATOR.htm acesso em: 12 mai 2010. 

 

OLIVEIRA Maria Rosa Duarte, A Viagem em Guimarães Rosa: Espaços 

Nômades entre Identidade e Alteridade. 2008. Disponível em: 

www.telunb.com.br/cerrados/index.php/cerrados/article/view/35/34, Acesso 

em:03 de março de 2010 

 

ROSA, João Guimarães, carta ao Padre João Batista Boaventura 

Leite,1963. Disponível em 21 mar. 

2010.http://orecadodomorrodeguimaraesrosa.blogspot.com 

Acesso em:23 abr. 2010.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

http://www.albieri.prof.ufu.br/HOMO%20VIATOR.htm
http://www.telunb.com.br/cerrados/index.php/cerrados/article/view/35/34
http://orecadodomorrodeguimaraesrosa.blogspot.com/


 192 

ANEXOS: 
 

Anexo 01: Guimarães Rosa e Balalaica, em 52. 

João Guimarães Rosa na ocasião da viagem de 1952 ao sertão mineiro, 

montando a mula Balalaica.  

Fonte: www.passeiweb.com/.../autores/guimaraesrosa 
 
 
 

 
 
 
 

http://www.passeiweb.com/.../autores/guimaraes


 193 

Anexo 02: Guimarães Rosa e a comitiva de Manoel Nardy 

 

Imagem da viagem de 1952 de João Guimarães Rosa ao sertão mineiro, 

acompanhando a comitiva de Manoel Nardy. 

Fonte: GALVÃO, Walnice Nogueira (org.) Cadernos de Literatura Brasileira, 

João Guimarães Rosa, São Paulo, Instituto Moreira Sales, 2006, p.30. 

 

 

 
 

 

 



 194 

Anexo 03: Páginas das cadernetas de campo de Guimarães 
Rosa  

 
Fonte: GALVÃO, Walnice Nogueira (org.) Cadernos de Literatura Brasileira, 

João Guimarães Rosa, São Paulo, Instituto Moreira Sales, 2006, p.23. 

 
 
 

 
 
 
 
 
 
 



 195 

Anexo 04: Caderneta de João Guimarães Rosa na Italia. 

 
Fonte: GALVÃO, Walnice Nogueira (org.) Cadernos de Literatura Brasileira, 

João Guimarães Rosa, São Paulo, Instituto Moreira Sales, 2006, p.25. 

 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 196 

 Anexo 05: João Guimarães Rosa e suas cadernetas 

 

Imagem de João Guimarães Rosa com sua caderneta em punho fazendo 

anotações. 

Fonte: GALVÃO, Walnice Nogueira (org.) Cadernos de Literatura Brasileira, 

João Guimarães Rosa, São Paulo, Instituto Moreira Sales, 2006, p.31. 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 



 197 

Anexo 06: Morro da Garça e cerrado 

 

Vista geral do Morro da Garça isolado na paisagem plana do cerrado (foto 

obtida de noroeste para sudoeste em época de estiagem) 

Fonte: CHAVES, Mário Luiz de Sá Carneiro, Morro da Garça Geologia e a 

visão mística de Guimarães Rosa no centro geodésico de Minas Gerais, 

2007. 

ig.unb.br/sigep/propostas/Morro_da_Garca_MG.pdf 

 
 
 

 
 

 

 
 
 
 
 
 
 

 



 198 

 

Anexo 07: Vista geral do Morro da Garça 

 

Vista panorâmica do Morro da Garça situado ao centro do Estado de Minas 

Gerais 

Fonte:CHAVES, Mário Luiz de Sá Carneiro, Morro da Garça Geologia e a 

visão mística de Guimarães Rosa no centro geodésico de Minas Gerais, 

2007. 

ig.unb.br/sigep/propostas/Morro_da_Garca_MG.pdf 

 
 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 199 

 
 

Anexo 08: Carta de Guimarães Rosa ao padre João Boaventura 
Leite 

Fonte: http://orecadodomorrodeguimaraesrosa.blogspot.com 
 

http://orecadodomorrodeguimaraesrosa.blogspot.com/


 200 



 201 



 202 

 

Anexo 09: Explicações sobre as cadernetas de viagem do 
escritor 

 
 
 
Cadernetas de Guimarães Rosa 
 
Os relatos de viagem do Arquivo Guimarães Rosa 

 

O Arquivo Guimarães Rosa constitui-se de livros e documentos 

pertencentes ao Instituto de Estudos Brasileiros da Universidade de São Paulo. 

O acervo é composto de 3.500 exemplares. 

Mais do que livros, Rosa deixou diversos documentos, registros 

datilografados, manuscritos, correspondências, recortes de jornais, de revistas, 

ilustrações, todos esses documentos devidamente arquivados em pastas, 

cadernos e envelopes. 

O material foi inventariado por Cecília de Lara em 1979 e um 

segundo inventário foi realizado mais tarde por Maria Célia de Moraes Leonel e 

Sandra Guardini Teixeira Vasconcelos. Assim o material foi organizado de 

acordo com seu conteúdo e forma, abrangendo três grandes áreas, a vida, a 

obra e diversos. A partir de 1982, passaram por uma reorganização ainda mais 

detalhada. 

A série “vida” consta de documentos pessoais e correspondências. A 

série “obra”, consta de recortes de periódicos sobre o autor, recortes-

duplicatas, fontes de elaboração de obras, estudo para a elaboração de obras 

e os originais. E a série “diversos” conta com traduções, originais de outros 

autores, impressos avulsos e vários recortes.    

A série que levou a denominação Estudos para a Obra – “EO” 

consta de uma considerável quantidade de documentos envolvendo matéria 

criada, colhida e alterada ou apenas coletada, e é a pasta que nos auxiliou  

nesta pesquisa. 



 203 

De acordo com Meyer (2008 p. 57), a série Estudos para a Obra, de 

algum modo, integrou ou poderia integrar a obra rosiana. 

Esta série se organiza em 37 pastas, 25 cadernos e seis cadernetas 

de viagem, contendo assuntos diversos, especialmente sobre animais, 

geografia (mares e rios), botânica e agricultura, vocabulários, expressões, 

provérbios, armas, móveis e casa, além de idiomas, dialetos, estudos 

religiosos, diários de viagens pelo interior do Brasil e países da Europa. 

O arquivo de Rosa testifica o seu amor pelo conhecimento, sua 

preocupação em nomear as coisas de maneira correta, refletir sobre as 

palavras, o que exigiu do escritor, trabalho meticuloso de coleta e de escrita, 

para sua consulta pessoal. 

O escritor buscava dados em diversas fontes para abastecer seu 

arquivo particular, e uma das pessoas que o auxiliava enviando novidades 

sempre que solicitado era o pai, Sr. Florduardo, como se vê em carta de Rosa 

datada de 05 de julho de 1956, falando a respeito de coisas que gostaria de 

saber: 

Por exemplo: descrição de uma pescaria à rede. Como era aquilo, da 
extraordinária abundância de mandis, em determinadas épocas, e 
como, e porque acontecia. Coisas a respeito da fundação de 
Cordisburgo, e dos primeiros tempos do arraial, etc. · 

As solicitações ao pai são freqüentes. Em 30 de novembro de 1945, 

solicita para “ir recordando e alinhando lembranças interessantes e coisas 

vistas e ouvidas na roça, caçadas, etc.que pudessem servir de elementos para 

outro livro, que vou preparar.” (MEYER,2008)  

Observa-se que Rosa abastece-se de elementos para sua escritura. 

Em carta de 06 de novembro de 1945 menciona a viagem que haveria de fazer 

à Cordisburgo: 

Aproveitar a oportunidade para penetrar de novo naquele interior 
nosso conhecido, retomando contato com a terra e a gente, 
reavivando lembranças, reabastecendo-me de elementos, enfim, 
para outros livros, que tenho em preparo.Creio que será uma 
excursão interessante e proveitosa, que irei fazer de cadernos e lápis 
em punho, para anotar tudo o que possa valer, como fornecimento 
de cor local, pitoresco e exatidão documental, que são coisas muito 
importantes na literatura moderna.(MEYER, 2008, p.58/59) 

Meyer (2008, p.59) nos assegura que a série Estudos para a Obra, 

apresenta este farto material, ao mesmo tempo em que revela o processo de 



 204 

criação de Rosa nas suas diferentes fases, isto é, das versões iniciais até as 

versões definitivas. 

Todo o material coletado, demonstra ainda o trabalho exaustivo do 

escritor. 

“A Boiada” é a denominação dada por Rosa ao conjunto de notas 

sobre a viagem que fez em Minas Gerais, em 1952, acompanhando uma 

boiada. O material que se refere a esta viagem encontra-se no IEB 

armazenado em quatro pastas, a saber, 26,27,28,29, da série Estudos para a 

Obra (EO). 

A pasta 26 de Estudos para a Obra possui 50 páginas e as 

anotações se referem a bois e vaqueiros e a dois ensaios: “A saída” (19 de 

maio de 1952) e “A Boiada” (na Sirga) baseada nos dados das cadernetas de 

campo. Além desses, na pasta 26 temos as notas de a Grande excursão à 

Minas feitas no período de 03 a 13 de dezembro de 1945, nas 20 primeiras 

páginas. 

O Ensaio “A Saída” inicia-se datilografado e posteriormente passa a 

ser escrito de cor azul marinho. O ensaio “A Boiada“,de certa forma, conclui as 

informações e percepções adquiridas da viagem , em forma de texto mais 

estruturado. 

As pastas 27,28 e 29 apresentam os registros de “A Boiada”. A 

pasta 27 apresenta o caderno do vaqueiro Zito e 86 páginas com anotações 

que tratam da viagem. 

Da viagem de 1952 ao sertão de Minas, Rosa fez anotações que 

chamou “A Boiada 1” (B1)e “A Boiada 2” (B2), que estão contidas nas pastas 

28 e 29 da série Estudos para a Obra.As anotações registradas nestas pastas 

são transcrições de anotações feitas por Rosa numa caderneta de campo, que 

permitem reconstruir toda a viagem do escritor.  

Analisando atentamente as anotações, observa-se que as falas dos 

vaqueiros ocupam grande parte do texto, e o leitor é levado, como espectador 

a participar da travessia, partilhando da lida com o gado, da comida, das 

conversas. 



 205 

Algumas vezes, Rosa, o escritor, o diplomata, o antropólogo, anota a 

autoria de depoimentos, outras não há identificação dos nomes, portanto, 

entende-se que Rosa está falando com alguém, principalmente com Zito, o 

vaqueiro com quem o escritor mais dialogou. Há registros que sugerem terem 

sido feitos no calor da hora, ou seja, o escritor vê ou ouve algo de seu interesse 

e anota a informação. 

Rosa pretendia investigar o saber empírico dos vaqueiros da 

comitiva, seu modo de pensar, sua cultura e, então faz o registro desse 

conhecimento, como cita Meyer: 

O autor registra olhando de dentro, a percepção e o saber empírico 
dos vaqueiros, ele penetra no uni-verso do sertão. 

Para ver por dentro, o médico diplomata transforma-se intuitivamente 
em antropólogo. Pergunta tudo aos vaqueiros, deixando ao 
informante a liberdade de responder de acordo com sua lógica e 
conceito.E é essa lógica e conceitos que ele transcreve, na maioria 
das vezes no seu diário de viagem, intercalando-os com suas 
anotações(MEYER, 2008,p.61). 

Observa-se que as anotações de Guimarães Rosa, (pelos arquivos 

do IEB), apresentam resultados qualitativos e não se percebe que o escritor 

tenha imposto suas próprias ideias, suas categorias culturais, em momento 

algum, desta maneira, as informações do pesquisado fluem sem inibição. 

As anotações permitem ao leitor ver os vaqueiros, analfabetos, lendo 

o mundo e guardando de cor seus caminhos, casos e cantigas. 

A Boiada 1 contém o conjunto de notas da viagem de 1952, desde a 

saída do Rio de Janeiro até a chegada e permanência na fazenda da Sirga, 

tudo organizado e datilografado pelo próprio escritor, em 80 páginas, com uma 

capa de papelão escrito com lápis vermelho em maiúsculas, “A BOIADA”, e 

abaixo do nome, o número 1, em azul marinho. No verso da capa, um índice 

indicando o conteúdo das notas e facilitando o encontro do assunto de 

interesse: 

Noite 7/9/20 

M.A. O Boi – 40(I) 

O gato e as rolas- 50 

Sambaíba- para limpar qualquer metal – 76 



 206 

Estouro – 28,35,36,37,59,78,79 

Nomes Vacas=42,43 

Canoas que afundam = p.39 

A maior parte dos registros de A Boiada 1, refere-se à Fazenda da 

Sirga (página 10 até o final), as notas estão relacionadas à temática “boi”, 

cores, berros, cheiros, comportamentos, saúde, reprodução, doenças, estórias, 

tipos de carros, estouro de boiadas. 

As anotações buscam sempre a exatidão. Observa-se que a 

preferencia de Rosa é pelas plantas e aves, aliás, os pássaros aparecem 

desde o princípio das anotações de viagem. O escritor chega a reproduzir o 

canto dos pássaros, através de sons onomatopaicos, inclusive com a hora da 

anotação. 

Casos, quadrinhas, versos, desafios, danças, expressões da região, 

conhecimento popular, trabalho e lazer, mostram bem a cultura popular do 

sertão, que Rosa faz questão de salientar nas anotações de campo. 

A segunda parte do diário de viagem ao sertão mineiro, recebeu do 

escritor, o nome de A Boiada 2, e, que, nos arquivos do IEB, encontram-se na 

pasta Estudos para a Obra, 29, e contém 77 páginas. Nela apresentam-se 

todos os registros datilografados da travessia da boiada, da Fazenda da Sirga 

à Fazenda São Francisco, e o conteúdo que predomina é o gado, a 

classificação da qualidade do animal, rastros, cores, chifres, berros.  

A vida no sertão também mereceu ser registrada, porteiras, selas, 

cercas, cangalhas, simpatias, árvores, o cerrado, animais, fazendas, casos, 

expressões, conversas, promessas, versos, brincadeiras, tudo organizado em 

pasta, datilografado, copiado das cadernetas de campo. 

A caderneta que foi a campo com Rosa é de tamanho pequeno, 

(cadernetinha de bolso) que o escritor levava pendurada ao pescoço por um 

barbante com um lápis à ponta, pela facilidade do transporte desta, foi possível 

ao escritor anotar mesmo em situações adversas. 



 207 

A marca da caderneta é “De Luxe”, e mede 15 cm, pautada, possui 

uma capa dura cinza, de formato aspiral, na cor verde, e contém 30 páginas 

numeradas, seu conteúdo contempla apenas os dois últimos dias da viagem. 

Do confronto das anotações manuscritas da caderneta com o 

material datilografado, observa-se que Rosa faz a transcriação na íntegra. Três 

páginas da caderneta correspondem a uma lauda datilografada. 

As cadernetas apresentam sempre a data das anotações, e, foram 

escritas a lápis, com uma caligrafia sempre legível e caprichada, mas, que se 

altera. É possível perceber que o escritor toma nota, muitas vezes, sobre o 

lombo da mula Balalaika, e o traçado denuncia o movimento adverso. 

Manuelzão, o chefe da comitiva declara em entrevista à Mônica 

Meyer a respeito da caderneta de Rosa: 

Era um caderno aspiral. Ele vivia com ele na mão escrevendo, da 
mania de perguntar e anotar. Eu tenho explicado isso para muita 
gente. Em muitas entrevistas que tenho feito, explicando que tudo 
ele tomava nota. Muita gente acha que eu tô mentindo – que de 
“quarquer” maneira a gente podia ter escrito, mas reconhece que lhe 
faltava tempo. Eu era responsável pela viagem, tinha que ficar 
olhando “praqui” e ali. (MEYER,2008,p.64-65) 

São, através de declarações, como as de Manoel Nardi, que é 

possível saber que Rosa, durante os dias que acompanhou a comitiva, 

perguntava aos vaqueiros assuntos dos mais variados, para, em seguida, 

anotar na caderneta. Destas conversas com os vaqueiros, as cadernetas estão 

repletas de versos e cantorias, da lida com o gado, do conhecimento informal 

dos bichos, das plantas, da visão de mundo do povo, da linguagem popular. 

Pode-se constatar junto ao arquivo de Rosa, no IEB, que ao 

transcrever das cadernetas as anotações à máquina, o escritor, 

meticulosamente utiliza-se do verso da folha datilografada (papel branco sem 

pauta) e escreve em vermelho a denominação: “cópia”. 

Mostrando o cuidado do pesquisador com o material coletado, todo o 

texto datilografado fica à direita da folha, e a esquerda é reservada para que o 

escritor insira outras anotações, destaques e marcações feitas com lápis de cor 

(vermelho, verde, azul e grafite), chegando a colorir todo o texto.Essas 

marcações são tão bem arquitetadas que não prejudicam a leitura e 



 208 

demonstram aquilo com que Rosa concordava e aquilo que discordava, 

segundo Franklin Távora (MEYER, 2008,p.67).  

O sinal m%, recorrente nas anotações significa “meus cem por 

cento”, que antecede as expressões que cria ou recria. 

Em “A Boiada”, temos duas modalidades de escritura, uma feita no 

momento da ocorrência do fato, e outra em momentos posteriores, mas, de 

modo geral, as anotações trazem dados de uma realidade absorvida pelo 

pesquisador, cheiros, cores, sons, gostos, tatos, tudo isso fica impregnado em 

sua pele. 

O manejo e remanejamento do texto: anotações, transcrições, 

marcações, destaques demonstram o constante processo de tessitura na 

busca da qualidade esperada, assim todos os rascunhos são armazenados e 

Rosa chega a escrever um mesmo texto várias vezes.  

Ao que tudo indica, tudo era feito com muito cuidado e capricho. 

Assim nos diz Meyer: 

Todo material coletado, após o ritual de processamento que exigia 
reler as notas, passar para o caderno, classificar e pôr em ordem, 
resultava em : “uma bela  pilha  de papel, sortida de vitaminas”,como 
ele caracterizava seu trabalho descrito em carta ao pai em 05 de 
julho de 1956. 

Agora eu estou justamente relendo as mesmas notas e passando 
para o caderno, classificadas e em ordem, todas as informações, 
para serem aproveitadas em futuros livros. É uma bela pilha de 
papel, sortida de vitaminas (Rosa, 1983:180) 

A pilha de papel vitaminada servia para alimentar futuros 
livros.(MEYER, 2008, p.68/69)  

 

Os temas enfocados por Rosa nas cadernetas de Viagem 

 

As cadernetas que contém as anotações da viagem de 1952, A 

Boiada 1 e A Boiada 2, denunciam os temas de interesse do escritor. 

Em primeiro plano, a natureza, constitui-se no foco principal, aliado 

ao levantamento do folclore, a percepção do espaço geográfico, a cultura 

popular, ou seja, Rosa faz um levantamento do sertão mineiro, pouco estudado 

e pesquisado. 



 209 

No período da viagem de Guimarães Rosa, maio de 1952, o país 

passava por um período de efervescência política no governo de Getulio 

Vargas, a campanha “o petróleo é nosso” e a criação da Companhia 

Siderúrgica Nacional denunciavam novos tempos e novos rumos para o país, o 

perfil do país indicava uma mudança do agrário para o industrial. Neste 

momento histórico, Rosa, vai justamente buscar a natureza, menos 

transformada pelo capitalismo e parte para Cordisburgo, e lá troca os carros 

por mulas, o urbano pelo rural, ao invés do convívio com diplomatas, vaqueiros, 

bois, ao invés de despachar documentos oficiais, anotações de campo. 

Em suma, A Boiada é um verdadeiro inventário informal da fauna, da 

flora, da paisagem geográfica, da vida sociocultural do sertão mineiro. Há 

muitas notas referindo-se aos bois, aos pássaros (nhambus, pássaros pretos, 

gaviões, corujas, rolinhas, fogo-apagou, periquitos, maria - branca, pica-pau, 

pombas-verdadeiras, seriemas, papagaios , aos insetos: 

(marimbondos,abelhas e borboletas)às espécies típicas do cerrado: capins, 

grutas, lapas, além de crenças, danças, remédios, músicas, expressões 

populares, jogos e danças. 

Além disso, as anotações de A Boiada registram a viagem de Rosa 

em quatro etapas. A primeira, de trem, saindo do Rio de Janeiro com destino a 

Belo Horizonte em 10 de maio de 1952 pela manhã (nove horas).     

A segunda, de carro, saindo de Belo Horizonte, pernoitando em 

Paraopeba, e chegando á fazenda da Sirga. 

A terceira etapa consiste no período de uma semana, que Rosa 

permaneceu na Fazenda e, por fim, a última etapa a travessia da boiada, da 

Fazenda da Sirga em direção à Fazenda São Francisco, em Araçaí em 28 de 

maio. 

Marcos da viagem estão registrados na Boiada como “Avistamos, a 

noroeste o Morro da Garça.Ao norte dele outros cimos, mais chatos e mais 

baixos “(B2p.62). 

O roteiro da viagem corresponde a cada dia de travessia, Manoel 

Nardy é o responsável pela rota a seguir e os descansos são nas fazendas: 

19  segunda Sirga/Tolda 



 210 

20 terça Tolda/ Andrequicé 

21 quarta Andrequicé /Santa Catarina   

22 quinta Santa Catarina /Catatau 

23 sexta Catatau/ Riacho das Vacas 

24  sábado Riacho das Vacas/ Meleiro 

25  Domingo Meleiro/ Etelvina 

26  segunda Etelvina/ Juvenal 

27  terça Juvenal/Taboquinha 

28 quarta Taboquinha/ Araçaí 

Ao lado do roteiro de Manoel Nardy, Rosa anotava o roteiro da 

boiada, córregos, veredas, ribeirões, morros. 

A vida no sertão pulsa nas anotações das cadernetas, descrições de 

flores e passarinhos, na observação de bezerros, vacas e bois, na negociação 

do gado, nas cantorias dos vaqueiros, nas expressões locais, no 

comportamento do grupo, nos casos, alimentação, belezas das paisagens, 

bichos da noite, na classificação de chifres, rastros, berros e cores e bois de 

carro, tudo o que viveu no sertão com a comitiva, Rosa registrou. 

A Boiada mostra a visão do escritor, de olhar o ser humano 

integrado à natureza.Vejamos as palavras de Meyer: 

Os registros revelam um a um a proximidade entre o homem e as 
plantas,os bichos e as coisas. O olhar rosiano não distingue a 
natureza enquanto sujeito ou enquanto objeto, os elementos se 
misturam numa comunhão religiosa, todos os seres vivos comungam 
o mesmo chão, ar e água do sertão (é uma intensa e borbulhante 
vida impregnada de beleza que conduz à descoberta do outro como 
um sujeito ao mesmo tempo igual e diferente) e se envolvem através 
de uma religiosidade traduzida pela irmandade com o universo, que 
possibilita encontrar os fios que tecem a mesma teia da vida. (2008, 
p.128) 

Rosa experimenta a natureza através dos sentidos. Descreve belas 

auroras, crepúsculos, o canto e a plumagem das aves, a cor, o cheiro das 

flores, do Morro da Garça. A cor, o cheiro, o som, o tato, o paladar do sertão 

exalam das cadernetas. A viagem de Rosa constitui-se num misto de sabor e 

saber. 



 211 

O tempo também é registrado, pelos fenômenos naturais e pelo 

tempo do relógio. Nas notas de Rosa, a natureza está sempre em movimento, 

e o escritor está integrado a ela. 

A leitura da Boiada oferece ao leitor a sensação de um 

deslocamento geográfico, de uma viagem como afirma Meyer: 

A leitura de Boiada é uma espécie de viagem, por meio da qual o 
mundo natural pode ir sendo sorvido em pequenos goles. Esse 
processo de transformação de notas de campo em fatos 
“presenciáveis” permite que o leitor vá construindo outro diário, 
pessoal, de acordo com sua imaginação, a leitura passa a ser um 
ritual de passagem para se entrar no mundo dos vaqueiros e do 
sertão (MEYER, 2008, p.129). 

Nas páginas da Boiada, há várias referencias a cores, como 

elemento importante da percepção do mundo natural. Ao descrever caminhos, 

morros, animais, céu,vegetais, Rosa lança mão das cores que procurou captar 

e registrar do sertão, a exemplo de: 

Morros azuis que percorrem; desenharam-se do céu (B1, p.5); Ao 
fundo, a Serra dos Gerais, mal levantada, chata, mas se estirando 
num movimento sensível, suave movimento, via norte. Com sua 
espinha e base verde-escuras, entre esses o flanco verde-claro, 
onde se hospedam as úmidas veredas.O céu é uma poeira azul. 
Papagaios no vôo loiros verdadeiramente (B1, p.61). 

O Morro da Garça, como referencial geodésico, chamou, a atenção 

do viajante pesquisador e assim aparece também em suas cadernetas de 

viagem: 

9hs menos 20‟, avistamos o Morro da Garça, é uma pirâmide azul 
(B1,p.8)”.À medida que avança, Guimarães vê o morro de formas 
diferentes. As imagens de figuras de animais predominam: ”Pirâmide 
rasa”.”Corcova de camelo, às vezes”.”Às vezes uma 
tartaruga.Escuro (...) Morro da Garça, daqui parece um bisão 
(bisonte) a emergir”(B2,p.38).Cada uma dessas caracterizações é 
elaborada para que o leitor possa visualizar um morro vivo, como um 
bicho, com capacidade de alterar forma e o volume.(MEYER, 2008, 
p.129) 

Rosa costuma, algumas vezes, interromper o enredo de uma 

narrativa para descrever a paisagem, esta técnica é utilizada no conto Recado 

do Morro, assim, o enredo congela enquanto a descrição do espaço físico 

mostra ao leitor a paisagem do sertão mineiro.Esta descrição minuciosa abre 

espaço para que o leitor possa imaginar a superfície do solo, a vegetação, os 

pássaros, etc. 

Paramos à beira de um córrego. À sombra de um landim. Fazer 
café.Margem de um tauá em lâminas (estrato) Diversas cores: 



 212 

branco, amarelo, cor-de-rosa, azulado (No cerrado atrás (perto do 
capão grande) :aquelas pedras pretas, quase verdes,parecendo 
bosta de vaca são tapiocanga.(Por dentro ela é roxo (avermelhada); 
ficam com a casca preta por fora, por causa de porem fogo  nos 
campos) (B2,p.36)   

 

Explica-nos Meyer (2008, p.131) que o tauá é a argila aluvional 

colorida por óxido de ferro e a tapiocanga revela a riqueza do ferro de Minas 

Gerais. 

A travessia do gado se faz também pela água e o rastro dela 

representa a fusão de terra, água e ar, momento em que as cores se misturam 

e os espaços se entrelaçam. Pela cor do rio se faz a leitura da natureza: “Os 

rios estão sujos (B1, p.5); O São Francisco, visto de longe, e mesmo do alto da 

Capelinha, é um rastro de lesma entre a folhagem do cerrado (às 4hs 30’da 

tarde, brilhando de solsim.) (B1, p.77)” 

O aspecto da água e sua cor chamam a atenção do escritor, vários 

tons tingem, mostrando um líquido em constante ação e transformação: ”água 

de vereda, quando seca represada, só então fica com gosto de água de 

brejo”(B1, p.76). 

Nas anotações de A Boiada, a cor é elemento predominante na 

descrição. “Amarelo a cor de flor que predomina no cerrado” (B2, p.28). Rosa 

consegue captar uma diversidade de tons, como se cada amarelo fosse 

único.Provavelmente, a leitura das notas resgatava o cerrado no autor, 

levando-o a viajar e a sentir novamente o lugar. 

O jenipapeiro, esse é atual (B2, p.32); Bate-caixa florido.Suas flores 
brancas, seus cachos eretos, velas. Os botões são amarelos (B2, 
p.47). 

Ramo de pacaré-lindo, com frutas cor de vinho, estriadas, e flores de 
cálice muito colorido, pétalas amarelo-frio, e longuíssimos estames 
cabeçudos, antenares (...) Capa-rosa brancas, erigem lindas flores 
amarelas (B2, p.76); Fazenda ao Francisco: hibiscos amarelos; 
língua de sogra, aquelas palmas, erectas, rajadas como espadas; 
perpétuas, pequeninas, redondinhas, roxas.(B2, p.77) 

Nas anotações de A Boiada, observa-se que Rosa percebe a 

natureza como uma verdadeira aquarela. A boiada atravessa o sertão como se 

atravessasse um jardim de flores: 

Chegamos à TOLDA às 4hs e 10‟.A bica entre pés de mentrasto 
(floridinho em azulzinho), rosinha anã e caeté (flores vermelhas) 
(B2,p.5); flor (pareceu-me caeté), chamada casa-comigo.É branca 



 213 

parece um lírio.E é muito perfumosa (B2, p.17) Uma latada de flor da 
quaresma: linda flor, roxo-azulada(Não, violeta!) (B2, p.61).Uma 
sempre lustrosa, (na rua dos Paca, Rua Virgílio de Melo Franco, alta 
grande latada, belas flores de carmim escuro, veludoso) (B2,p.70)  

 

Nada escapou a Guimarães Rosa, assim, não deixou de assinalar os 

cheiros do sertão nas anotações de viagem.  

A presença do cheiro das flores e frutas está associada a períodos 

do ano, o que serve de calendário no sertão: 

Mata-barata: fruta (moitazinha) no alegre.Está de vez. Cheira muito. 
Em junho, quando maduro, sente-se seu cheiro de longe (É um 
cheiro entre o de-grão-de-galo e o do pequi) CHEIROS: bate-caixa 
(flor),laranjeira do campo, cagaiteira (flor), pequi (flor)- fede! (B2, p. 
36)  

A Boiada abriga as anotações, até mesmo dos ventos, equipando o 

artista de elementos para descrições exatas na criação poética: 

O vento faz barulho (de riacho) nas folhas do milharal seco.(O 
barulho mais forte no canavial: folhas chiam umas nas outras.No 
cerrado há poucos: uivos, bufos) repentinos (lúgubres) de vento nos 
chapéus, nas folhagens (B1,p.48-49). No curral de pedras há muito 
vento e pouca água para o gado(B1 ,p.74) 

Guimarães Rosa faz diversas menções a uma de suas paixões: Os 

passarinhos, anotando, inclusive, os sons de cada ave através de vocábulos 

onomatopéicos, como na passagem abaixo: 

Três anus brancos, arrupiados, quentando sol, nos ramos da bolsa-
de-pastor. Estes cantam muito: tiram leite. É como leite no balde, 
chorró, chorró, chorró, chorró!...é pintado de branco e preto.O anu 
preto tem um chiado feio, esquisito: Pium, Pium!...(B2, p.45) 

A comitiva possui uma boa acuidade auditiva, identificando a 

presença de animais através dos sons que emitem, é o que Rosa procura, 

também, desenvolver na sua estadia no sertão: “O gado é perceptível através 

de movimentos ondeados na vegetação - Rumor estranhamente aquático 

(maresia) (marulho) do gado se roçando nas folhas (folhagem) (B2 ,p.4)” 

A festividade e a cantoria entre os membros da comitiva, aliados aos 

sons que vão sendo percebidos, mereceram destaque nas suas anotações: 

Durmo na forma de banca de rapaduras.O córrego marulha.Grilos. 
Os rapazes jogam truque. Outros cantam (B2,p.9) Sebastião roncou 
mais que um tatu peba (B2,p.60) 

Eu fui vaqueiro sete anos/ na fazenda do capão. 

Lidava com o gado todo/e com a filha do patrão. 



 214 

Eêêêê-ôôô 

Querer bem é muito bom/mas é muito perigoso: 

Se eu morrer eu perco a vida/se matar sou criminoso... 

Vaqueiro quando viaja/viaja lá pro sertão 

Mulher dele fica em casa/não tira o lenço da mão (B2, p.2) 

Interesse muito grande do autor é em anotar informações precisas 

sobre a vegetação, ao longo da viagem. Merecem destaque a preocupação 

com valor medicinal, relação da vegetação com o gado e as variações cíclicas. 

Incluem-se às plantas, a descrição das flores, que também muito o atraem. 

Essas informações, o mais das vezes, demonstram o conhecimento empírico 

dos vaqueiros.Dentre tantos registros na Boiada a respeito da vegetação, 

destacamos os exemplos abaixo: 

Esta florzinha (plantinha, talinho, com flores enfiadas, lembrando 
cravos) Gregório diz que ela se chama boca-de-cobra (É a mesma 
Santora) (B2,p.36) 

ZITO: Lobeira cor de folha (vai nascendo já tem espinho). É verde 
“na diária”, mesmo na maior seca:é verde e tem espinho.Ela é o 
jenipapeiro são as que ficam sempre verdes, mesmo no rigor da 
seca.Podem secar, mas só para morrer, ambos (Jenipapo, se ele 
não tiver folha,ele tem frutas)(B2,p.47/48) 

Capim de vargem (florido, arroxeado, na vereda) (B2, p.10) 

Vereda= capim em flor (pendãozinho arroxeado, roxo-prata, roxo-
cinza, e acolá no mais fundo, avermelhado (B2, p.16) Capim sereno, 
baixinho, raso, roxo.Roxo ferrugem, roxo acastanhado. Macio na 
mão, parece um cabelo de pessoa. De alaga em manchas, (está 
com sementinhas). Mas é quase roxo.(“Na seca dura, ele 
morre.Depois torna a brotar, quando brota é sempre desse 
jeito...”)Sempre pequenino (B2,p.38) 

A Guimarães Rosa importa catalogar o nome popular das plantas a 

fim de ressaltar o saber popular do sertão, porém, nas correspondências com 

Edoardo Bizzarri, seu tradutor para o italiano, Rosa menciona também o nome 

científico de cada espécie, vegetal, animal, a descrição e até a etimologia da 

palavra, demonstrando o conhecimento do escritor. 

Para homens ligados à natureza, à agricultura, à pecuária, à caça, o 

tempo cíclico se fundamenta num saber necessário. O tempo marcado por 

transformações, está ligado às diversas atividades humanas sintonizadas com 

o tempo ecológico. Hora de semear, hora de regar, hora de colher.Hora de 

dormir, hora de acordar, de comer, de festejar.Assim, o ritmo social também se 

atrela ao ritmo da natureza. 



 215 

Rosa percebeu e anotou que o sol para os vaqueiros serve de ponto 

de referencia, indicando, no amanhecer, o início das atividades. Pela manhã, 

prepara-se para reiniciar a viagem (recolher o gado, comer, beber), a 

percepção do comportamento do gado indica parada para descanso, com o dia 

claro, chega-se ao ponto de pernoite onde animais e vaqueiros comem e 

dormem repondo as energias. 

Em A Boiada é possível perceber uma ordem lógica natural. O 

cálculo e controle do tempo se processa pela sucessão de tarefas, pela 

floração de algumas espécies vegetais, pelo aparecimento de certos pássaros, 

e que Rosa controla pelo tempo de seu relógio, tomando nota da hora e do 

minuto de saída e chegada da boiada. 

O conhecer o tempo e lidar adequadamente com ele, é recebido por 

Rosa como saber popular, assim a percepção rosiana está em perfeita sintonia 

e harmonia com o tempo dos vaqueiros. 

A luz que exerce grande influencia sobre os seres, está registrada 

nas notas de campo. Os animais noturnos cedem lugar aos diurnos que entram 

em cena e ocupam seu espaço, o galo canta, a vaca anda, pinhé grita, 

aparecem os pássaros em revoadas. Esses signos naturais demonstram a 

movimentação da natureza que desperta anunciando a chegada de novo dia. 

É a cantoria dos pássaros que desperta o sertão anunciando o novo 

dia, e a hora de despertar: 

Trinam canários...Canarinho é muito madrugador; papa-capim; 
pássaro preto (B1, p.p.7)...8hse 10‟- cantam periquitos e a fogo-
apagou e os pássaros pretos(...) um bando de pombas 
verdadeiras(...fogo apagou cantando alto.E os pássaros pretos 
lúdicos jograis(...)A fogo-apagou, seu canto parece longe, e ela está 
perto...Sempre os casais de periquitos. Suas sombras no chão. Seu 
descerrar de verde fino(B1,p.11/12)(...) manhã cedo canta a 
saracura(nas veredas)(B1,p.19) 

O crepúsculo anuncia a recolha dos animais diurnos e a chegada os 

noturnos que a Rosa também importa. 

Os sertanejos aprender a ler os ciclos e ritmos naturais e vão 

constituindo saberes, cultura e identidade. Rosa registra parte desse saber ao 

anotar com precisão o período do dia ou do ano que as aves aparecem, o 

período de seca e de águas, o período de plantar e o período de colher. Rosa 



 216 

observa que o tempo no sertão é medido em um calendário sertanejo, 

elaborado a partir de observações empíricas, atrelando fenômenos naturais, 

vida e atividades humanas. 

É preciso vigiar o arrozal, quando ele está maduro (por causa dos 
pássaros).Durante um mês ou mais. Vigiar desde o dia clareando, o 
sol saindo, até lá pelas 9 horas. De 2horas da tarde até às 5, outra 
vez vigiar. Se for arrozal grande, um só vigiador não dá. Corre no 
meio do arrozal, com espingarda, bodoque. Joga pedra com a mão. 

Os pássaros (periquitos, maitacas, passopreto), (o papagaio, come é 
milho) os pássaros fogem e voltam, em gritos (B1, p.60)...Vigia do 
arrozal: às 5 horas, os pássaros voam para o cerrado para dormir 
(B1, p.63) 

Essas notas de Rosa determinam o tempo e épocas do ano período 

de migrações de aves e períodos de colheita. 

Em A Boiada, apenas duas estações caracterizam o calendário 

climático que orienta a vida sertaneja: o período seco e o chuvoso, o 

comportamento dos animais, o canto dos pássaros e os aspectos das 

plantações determinam as estações do ano, chuva anuncia cantoria. 

E Rosa coleta estes dados, valorizando o saber popular/empírico do 

povo local. Diz-nos Meyer a este respeito: 

Os sinais de chuva são percebidos através de observação atenta do 
comportamento de determinados pássaros canoros como o água-só, 
o sabiazinho, a codorniz, a perdiz, o curiango.Quando o tesoureiro 
readquire o seu característico rabo na forma de tesoura, quando o 
passarinho cigarra aparece para reproduzir, quando os sapos 
começam a coaxar, significa que as chuvas se aproximam.Esses 
signos naturais permitem ao vaqueiro fazer uma previsão de tempo. 

No conto Recado do Morro, como veremos, este aspecto intrínseco 

ao sertanejo, o de ler a natureza e interpretá-la, como parte do saber popular 

dado, até mesmo às pessoas mais simples, é resgatado ficcionalmente por 

Rosa.  

Além dos períodos bem determinados de seca e de chuvas, o 

tempo, no sertão também é considerado, levando-se em consideração as fases 

da lua.Segundo Meyer (2008. p. 154), durante a permanência na Fazenda da 

Sirga, Guimarães Rosa acompanha o movimento do satélite natural da terra e 

que se apresenta em A Boiada: 

Esta madrugada deitado, via a lua, já baixa, lua cheia, pronta a ir-se. 
(Lado meu era o opoente).Poente da lua cheia (ainda alto, 
eclipsado).Depois às 4hs e 30‟,as nuvens cinzento verde, leve. Hora 



 217 

em que as nuvens isoladas, refletem os verdes do mundo. Depois, 
elas ficam azul e rosa. (B1, p.4) 

Levantamos às 4 hs.30‟. Lua alta ao poente.Até às 5 hs.30‟ lua alta 
(clara, já minguada,só os 2/3 superiores. Ao nascente surgem as 
barras do dia. Algumas estrelas. Galos cantam. A lua está bem em 
cima do escorpião (B1,p.7)8hs menos 10‟. A lua no poente, alta e 
branca no céu azul(B1, p.10)   

O pesquisador, certamente acompanhou as mudanças lunáticas no 

período de sua viagem ao sertão. Sabe-se que em 10 de maio de 1952, a lua 

era cheia. No dia 14, minguante, como Rosa menciona nas anotações de 

campo, “só 2/3 superiores” e dois dias depois uma metade. As fases da lua 

fazem parte do calendário lunar e revelam movimento pela posição baixa/alta 

(em escorpião), como cita Rosa na Boiada, e pelas fases cheia/minguante.   

A leitura do firmamento, do céu, é digna de nota em toda travessia e 

em todo roteiro percorrido pelo escritor: 

A fazenda Santa Catarina fica perto (junto do) céu, céu de azul 
pintural, de Pisa ou Siena, com nuvens que não se removem (B2, 
p.16) A beleza do céu. 5 horas da tarde: nuvens extensas, enormes, 
estranhamente suspensas, de diferentes pinturas, geleiras alpinas e 
Monte Branco, icebergs, escarpasnelas, branquisço, outras de azul, 
porcelana, de Copenhague, outras acima quase torvas, 
tempestuosas, fingidas. Delas é que vêm os periquitos!Entre todas, 
aquele suave céu toscano, e indiferente ao passar das horas (B2, 
p.19)  

Guimarães Rosa convive atentamente com o tempo da natureza 

entrelaçando-o a cores e aos sons. A aurora e o crepúsculo, anotados nas 

cadernetas, fazem parte do ciclo da vida, do movimento maior da terra, de 

rotação e translação, indicando que a natureza está sempre em processo de 

renovação. Suas transformações cíclicas atuam nos seres vivos, renovando-os 

constantemente, e isto é lido e aprendido pelo sertanejo que se relaciona com 

a natureza, respeitando-a. 

Quanto a este aspecto, diz-nos Meyer: 

O tempo da natureza fica registrado em instantâneos que 
demonstram o dinamismo dos ciclos vitais e essa percepção fica 
evidente na fala de Manuelzão “A gente na estrada não acostuma 
com as coisas, (...) Não dá tempo” (B2, p.65)A lida do vaqueiro com 
o gado absorve grande parte da jornada do dia, ocupando olhares e 
“distraindo” olhares. Não dá tempo para se acostumar, mas dá 
tempo para aprender.”(MEYER, 2008 p.160). 

Características de animais e vegetais descritas na “Boiada” atestam 

o interesse de Rosa em conhecer com precisão os detalhes do sertão. O 

escritor percebe, que do trabalho do sertanejo com a terra e com os animais 



 218 

formam-se laços estreitos, desta maneira, não há predomínio de uma espécie 

sobre outra, mas uma interação e convivência corporal. Da convivência diária 

ocorre aos vaqueiros um aprendizado que se manifesta nas falas destes. 

Do trabalho com o gado, o vaqueiro aprende a ler seu 

comportamento e a medir a marcha diária sem levar o animal à exaustão, a 

boiada marca o ritmo do trabalho do vaqueiro. “Se forçar, o gado empaca, se 

tocar depressa, pisa o burro” (do cargueiro) (B2, p.11). 

A questão da pressa não tem lugar na vida do animal, compete ao 

vaqueiro ler o cansaço do gado e suas variações de humor, pois, o boi não 

previne se está cansado demais, continua a avançar e de repente cai morto ou 

extenuado, necessitando exatos seis meses de descanso para se refazer. 

O descanso dos animais é fundamental, Guimarães anota o 

“sagrado” comportamento destes na hora de deitar-se: 

O gado faz uma cruz no chão, para deitar em cima: risca com uma 
pata, anda à roda, risca outra vez, fazendo a cruz, e se deita por 
cima. Todos!Até os bezerrinhos!Já o cavalo, esse não dorme!À meia 
noite, e meio dia, de pé, cochila alguns minutos” (B2, p.21). 

Para que se faça uma travessia segura, ao conduzir a boiada, o 

vaqueiro deve manter uma ordem, evitando acidentes e estouros. 

Para a composição do carro de bois, também é necessária a ordem, 

mas de classificação: “Cabeceira, os melhores; Meio, os regulares, Fundo, os 

piores.” (B2,p.15). 

Rosa observa que os animais determinam o ritmo da marcha 

controlando os homens, não adianta forçar nem impor velocidade, o gado 

empaca ou cai extenuado. Vaqueiros e bois devem permanecem em constante 

sintonia,mas, assim mesmo pode haver estouros, e o pesquisador anota, na 

Boiada estórias contadas pelos vaqueiros descrevendo um estouro.”É feio”! É 

triste (...) (B1, p.28). 

Do contato com o animal, a domesticação, os preparativos para 

montaria, o corpo a corpo, o cheiro do animal impregnado no vaqueiro, criam 

uma intimidade entre animal e pessoa, o resultado dessa fusão é um híbrido. 

Em A Boiada 1, Rosa registra uma cantiga que atesta esta intimidade: 

Meu cavalo é minhas pernas 



 219 

Meu arreio é meu assento, 

Meu capote é minha cama, 

Meu dinheiro é meu sustento (B1, p.45) 

 

Durante a travessia, viajando com a boiada, os homens enfrentam 

um corpo a corpo com a natureza, e o tempo todo, é necessário estar em 

alerta.O fluxo dessa experiência possibilita aprendizado, Rosa descreve nas 

cadernetas os berros, os aboios, as cores, os chifres, rastros, nomes dos bois. 

As aves também merecem destaque na Boiada, cores, espécies, 

canto. No grupo dos insetos, o escritor prioriza abelhas, marimbondos e 

borboletas, e em menor proporção cupins, cigarras, grilos, besouros, libélulas, 

vaga-lumes e formigas. A Boiada também traz muitas espécies de plantas, em 

especial, flores. 

Para organização e análise das notas de campo, Rosa elegeu 

apenas quatro animais: boi, abelha, marimbondo e gavião. A escolha do boi, é 

evidente, corresponde à travessia da boiada, abelhas e marimbondos, por uma 

sistematização prévia do autor e o gavião porque é uma ave representativa do 

sertão e do cerrado.As plantas são classificadas e relacionadas apenas de 

acordo com a utilidade sem nomeá-las cientificamente. Assim se pronuncia 

Meyer (2008 p.185): 

As descrições de espécies como, os bois, as abelhas, os 
marimbondos e os gaviões têm como referencia básica a espécie em 
si.As características arroladas possibilitam a identificação e 
nomeação de cada ser como sujeito.Nas entrelinhas das anotações, 
revela-se a sensibilidade de Guimarães Rosa, por meio da qual se 
percebe o respeito pela vida e pela preservação da natureza sem 
explicitar um apelo ecológico (lugar comum). Enfim, a percepção 
rosiana detecta a natureza como uma interação entre sujeitos e 
objetos que merece registros, mais que isso, poesia. 

A Boiada também recebe anotações de que o sertanejo conhece e 

faz uso dos recursos naturais para diferentes finalidades. Rosa registra as 

melhores madeiras para confecção de carros de bois, para os cochos,para as 

rodas dos carros,para porteiras, canoas: 

O itapicurú serve para eixo de carro (canta muito bonito, grossão, 
assim como a sucupira).Cantam fino: faveira, amargoso, açoita-
cavalo, etc.O itapicurú também é bom assim”para ficar no ar”(réguas 
de cerca de curral).Com roda folgada todo carro canta feio. 
Apertando, canta bonito”. (B2, p.33). 



 220 

Na natureza, o vaqueiro encontra tudo que necessita para suprir 

suas necessidades de sobrevivência, o pesquisador observa. Lenha para 

aquecer os alimentos, remédios, matéria prima para fabricação de sabão, 

balaio, cortiça, enchimento de colchão, frutas, cascas, taguaras, capim, tudo se 

aproveita: 

“Tigui, da sua fruta se faz sabão (o mais usado aqui)”. (B1, p.12)  

Ontem, pilhas de cascas de pau-santo: para fazer cortiça. (B2, p.35) 

O capim-pubo é meio avermelhado. Bom para encher colchão, 
suador de sela, etc.Ela gosta de dar é na beira das vargens. Do 
outro do Rio...(São Francisco) (B2, p.29) 

Pela escritura de A Boiada, observa-se que Guimarães Rosa  

entende o sertão, não como algo separado das pessoas, ou dos animais, e das 

plantas, mas dentro delas, caracterizando seu jeito de ser e de viver. “O sertão 

é dentro da gente”. 

Redimensiona o conceito de ambiente, toma-o por inteiro, incluindo 

aspectos sociais, culturais e naturalistas.As descrições do caminho, da fauna e 

da flora estão entremeadas com aboios, versos, adivinhações, conversas e 

cantorias dos vaqueiros. 

A natureza, na Boiada, flui de dentro, íntima, como se Rosa 

transcendesse e penetrasse em cada ser vivo que descreve, o autor faz um 

mergulho na terra, no ar, na água. 

Todas as descrições de suas cadernetas fogem de ser relatos 

técnicos e impessoais, ao contrário, revelam a sensibilidade do escritor que ao 

descrever, sabe captar a alma do animal, da planta, da terra, do vaqueiro, e, 

assim, apreender a totalidade da beleza e da humanidade que existe no sertão. 

Os seres vivos se comunicam através do sensório, destacando como 
fonemas de uma linguagem animada, o cheiro, o som e a cor,.O ar, a 
terra e a água se comunicam com homens, bichos e plantas.A 
percepção da natureza é sinestésica.Todos estão continuamente 
construindo partes da teia e do ciclo da vida e estão integrados ao 
cosmos.Nesse universo anímico, o ser humano se apresenta como 
uma parte pequena e diferenciada. (MEYER, 2008, p.193) 

O viajante descreve as coisas do sertão o mais próximo da 

realidade. O silêncio e os ruídos da terra, os perfumes, as cores exalam das 

páginas de A Boiada. A noite e o dia, o crepúsculo e o amanhecer, a lua e sol, 



 221 

o ruído e o silêncio, a existência dos contrários revelam um equilíbrio dinâmico 

que estreita  a interação do homem com a natureza. 

Rosa revela que as dualidades marcam o equilíbrio que movem as 

relações sociais, culturais e ecológicas entre os seres.O que se considera bom 

ou ruim é relativo, variam em função de um referencial. 

Em A Boiada, a natureza não é descrita como um paraíso, mas os 

animais e pastos podem adquirir pragas, para prevenir-se o vaqueiro vale-se 

de rezas e simpatias, o gado maltrata o solo, há marimbondos, carrapatos, 

formigas que incomodam e ferroam. 

A vida não é apresentada na Boiada como relato bucólico, mas, 

verdadeiro. 

Os vaqueiros passam as pernas pertinho dôo fogo, para matar os 
possíveis carrapatinhos.Carrapato: miúdo, vermelho e rodoleiro (B2, 
p.43)...E as terríveis formigas pretas da beira do rego...que sobem 
pelas pernas e o corpo da gente (B2, p.53)...Os marimbondos não 
incomodaram ninguém. Sempre se vêem, lá dentro, as cabeças 
grisalhas de uns (B2, p.60)...Formigas gambá, preta avermelhada. 
Sobe na gente ferroando.Urina uma catinga horrorosa! Grandes, 
quase do tamanho da cabeçuda (B2, p.66) 

Os animais, as plantas, a terra, o homem, para Rosa, nas notas de A 

Boiada, são reconhecidos como seres-sujeitos, com vida própria. A boiada é 

conduzida como se conduz um sujeito, o ritmo da marcha quem determina são 

os bois, vaqueiros e bois interagem e se respeitam garantindo o sucesso da 

travessia. Os nomes de bois e vacas seguem o estatuto humano, os animais 

recebem seus nomes atendem por eles e conversam com os vaqueiros. 

Percebe-se da leitura da “Boiada” que o escritor descreve os 

animais, os vaqueiros, os vegetais, o espaço, o tempo como um pesquisador 

naturalista, mas, ao mesmo tempo, não se preocupa apenas em conhecer o 

ser em si, para nomeá-lo corretamente, Rosa interessa-se por comungar com o 

mundo natural, e fazer uma viagem pelos sentidos, assim viaja no sertão para 

viajar em si. 

 

A viagem 

Ao mesmo tempo em que coleta os aspectos físicos, Rosa coleta as 

suas impressões do sertão. Sua leitura é feita por meio de uma linguagem 



 222 

perceptiva, fruto de uma experiência direta, intensa, cheia de cores, dos 

sabores e dos cheiros. A Boiada é fruto desse contato físico, das sensações do 

escritor, elas reproduzem o percebido por meio de listas e, muitas vezes de 

enunciados poéticos. Assim, a viagem ganha importância vital permitindo a 

interação e alteridade do escritor com o meio. 

Assim, “Boiada registra uma viagem exterior em que Guimarães 

Rosa, cumprindo um roteiro de base física, sugere uma outra viagem, interior, 

emocional, resultante das vivências (MEYER, 2008, p.197)”. 

As entrelinhas da Boiada deixam insinuar que a viagem de 1952, 

para Guimarães Rosa significou algo além de deslocamento geográfico, mas, 

um ritual de passagem para um mundo interior, na busca de conhecer-se.  

Na maioria de seus contos a viagem está presente, com significados 

especiais, representando a viagem geográfica e a viagem interior. Como 

exemplo da marca constante da viagem, destacamos alguns contos e romance 

de Rosa: “Uma estória de amor” há menção da saída de uma boiada, além da 

viagem interior da personagem Manuelzão, O Recado do Morro, a viagem de 

expedição é atravessada pela viagem de um recado emitido pela natureza,e 

captada por sete sertanejos que tentam decifrá-la, O Burrinho Pedrês, conta a 

estória  de 11 vaqueiros que levam uma boiada, em “ A Volta do Marido 

Pródigo”  Lalino Salathiel deixa o arraial e a mulher viajando para a capital, em 

“Sarapalha”, a maioria da população se retira da cidade com a chegada da 

malária, em “Conversa de Bois”, uma junta de bois de carro carregando 

rapaduras e um defunto fazem a travessia até a cidade, “Dão- Lalalão, nos 

conta a estória e as lembranças do vaqueiro Soropita na travessia de 

Andrequicé ao Aõ, e, “Buriti”, a viagem está presente logo no início, quando 

Miguel retorna à Fazenda Buriti, “Campo Geral”, conta a estória de Miguilin que 

sai do Mutum, em viagem, para a cidade grande,e “Grande Sertão: veredas”  

que nos fala da trajetória de Riobaldo. 

A presença constante da natureza e das viagens na obra rosiana 
indica, intuitivamente, que tanto a natureza como a viagem tema 
significado que ultrapassa a dimensão espacial de paisagem natural 
e de deslocamento geográfico.O valor metafísico emerge através de 
situações em que há um entrelaçamento entre personagem e 
natureza. Nada é descrito gratuitamente, como composição e 
enfeite.(MEYER, 2008, p.203) 



 223 

As anotações de campo demonstram, por outro lado, a subjetividade 

do escritor ficcionista em relação direta com a natureza, revela um pesquisador 

capaz de entender a linguagem do espaço exterior e também do espaço 

interior. Interessa-se pelo mundo sensorial. Todas essas impressões se 

amalgamam na escritura rosiana, para transbordar na obra ganhando 

identidade e novo significado. 

O contato físico com a natureza do sertão e dos gerais integra 

conhecimento com sentimento. Rosa, ao viver junto dos vaqueiros, vai 

coletando dados objetivos e subjetivos, criando e recriando imagens e 

situações de uma realidade dinâmica e concreta, vivenciada no exterior e 

interior do sertão/ ser-tão. “Um autor que vai apreendendo o sertão e 

aprendendo a ser” (MEYER, 2008, p.204). 



 224 

Anexo 10: Mapa – roteiro da viagem de 52 

Fonte: MEYER, Mônica. Ser-tão natureza, A natureza em Guimarães Rosa, 

Belo Horizonte, UFMG, 2008,p.152 

 
 


